
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  
PUC-SP 

 
 
 

VLADMIR LUIS DA SILVA 
 
 

 

 

 

 

“VIA PRUSSIANA” E “REVOLUÇÃO PASSIVA” NO 

PENSAMENTO DE CARLOS NELSON COUTINHO: TRANSPOSIÇÃO 

AJUSTADA OU DECALQUE? 

 
 
 
 
 
 
 

MESTRADO EM HISTÓRIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SÃO PAULO 

2012 



2 
 

 
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO  
PUC-SP 

 
 
 

VLADMIR LUIS DA SILVA 
 
 

 

 

“VIA PRUSSIANA” E “REVOLUÇÃO PASSIVA” NO 

PENSAMENTO DE CARLOS NELSON COUTINHO: TRANSPOSIÇÃO 

AJUSTADA OU DECALQUE? 

 

MESTRADO EM HISTÓRIA 
 

 

 

Dissertação apresentada à Banca Examinadora do 
Programa de Pós-graduação em História da Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, como exigência 
parcial para a obtenção do título de MESTRE em 
História, sob orientação da prof. Dra. Vera Lucia Vieira 
em co-orientação com a Prof. Dra. Lívia Cotrim 

 
 
 

 
 

SÃO PAULO 
2012 

 



3 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Banca Examinadora: 
 
 
 

_______________________________________ 

 

_______________________________________ 

 

_______________________________________ 

 

 



4 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Geraldo e Maria, meus pais 



5 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

Ao Prof. Dr. Antônio Rago Filho, pelas muitas assistências ao longo de todo o 

desenvolvimento desta dissertação e também pelas aulas espiritualmente revigorantes.  

À Profª. Drª. Lívia Cotrim, que acompanha o desenvolvimento deste trabalho desde a 

época da graduação, figura exemplar em inúmeros sentidos, em especial no que tange à difícil 

arte de ensinar. 

À Profª. Drª. Vera Lúcia Vieira, pela sensibilidade humana que apresentou diante das 

diversas dificuldades encontradas pelos alunos, além do trabalho específico de orientação. 

Ao Programa de Pós-Graduação em História da PUC-SP, à Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) e ao Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPQ) pela viabilização das condições financeiras 

e institucionais desta pesquisa. 

Talhado socialmente, o indivíduo terá sorte se estiver sempre cercado de bons amigos e 

referências. Nesse sentido, destaco aqui, certamente cometendo injustiças, nomes que 

iluminaram caminhos antes e durante a elaboração deste trabalho: Alexandre de Paula, Aline 

Vasconcelos, André Stuck, Carlos Guerra, Cleber Toledo, Daniel Galhardo (in memorian), 

Danila Begio, Elaine Santos, Elver Mayer, Fábio Ribeiro, Felipe Henrique, Felipe Marineli, 

Fernanda Pimentel, Fernanda Soncini, Fernando Marineli, Flavia Bigai, Glauco Zegna, Gregory 

Bush, Ivan Cotrim, Leandro Cândido, Leandro de Morais, Leonardo Carillo, Letícia Monteiro, 

Luciano Dutra, Marcel Gianotti, Marcelo Galindo, Mariana Barbedo, Matheus Silveira, Pedro 

Vigner, Rafael Dias, Rodrigo Chagas, Terezinha Ferrari e Wellington Oliveira. 

 

 

 

 

 



6 
 

 
 

RESUMO 

Vladmir Luis da Silva. “Via prussiana” e “revolução passiva” no pensamento de Carlos 

Nelson Coutinho: transposição ajustada ou decalque? 

Este trabalho tem por objetivo principal a crítica das posições do filósofo baiano Carlos 

Nelson Coutinho sobre o desenvolvimento do capitalismo no Brasil. Para Coutinho, o caminho 

do desenvolvimento brasileiro assemelha-se aos casos alemão e italiano. Assim, nosso trabalho 

foca a utilização feita pelo autor dos conceitos de “via prussiana” e “revolução passiva”. 

Durante nossas pesquisas, percebemos que o pensamento de Coutinho passa por 

mudanças radicais em seu modo de analisar a realidade. Trata-se do abandono dos referenciais do 

filósofo húngaro Georg Lukács em prol dos conceitos do dirigente comunista Antonio Gramsci e 

dos ensinamentos políticos de eurocomunistas italianos. Sendo assim, nos dedicamos também ao 

entendimento do sentido dessas transformações e do modo como afetam seu diagnóstico do 

passado e do presente do país, bem como suas propostas resolutivas. 

Nosso trabalho tem por base a análise imanente, ou seja, o acompanhamento crítico do 

pensamento de Coutinho é realizado por meio da leitura e interpretação dos textos do próprio 

autor, respeitando assim o sentido próprio dos mesmos. A crítica que realizamos apoia-se ainda 

nos escritos do historiador Caio Prado Jr. e do filósofo José Chasin, os quais captaram em suas 

obras aspectos da realidade brasileira que Coutinho não pôde entender adequadamente. 

Palavras-chave: Carlos Nelson Coutinho; via prussiana; revolução passiva 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 
 

ABSTRACT 

Vladmir Luis da Silva. “Prussian way” and “passive revolution” in Carlos Nelson 

Coutinho’s thinking: adjusted transposition or decal? 

This work has as main objective the criticism of the Bahian philosopher Carlos Nelson 

Coutinho’s positions about the development of capitalism in Brazil. For Coutinho, the Brazilian 

development way resembles the German and Italian cases.  In this way, our work focuses on the 

use made by the author of concepts like “Prussian way” and “passive revolution”. 

During our researches, we realize that Coutinho’s thinking suffers radical changes in his 

way of analysing the reality. It is the leaving of the Hungarian philosopher Georg Lukács’ 

references, in behalf of the communist leader Antonio Gramsci’s concepts and the political 

teachings of Italian Eurocommunists. Therefore, we also dedicate ourselves to the understanding 

of the meaning of these changes and of the way in which they affect Carlos Nelson Coutinho’s 

diagnosis of Brazilian past and present, as well as his resolutive proposal. 

Our work is based on the immanent analysis, in other words, the critical accompaniment 

of Coutinho’s thinking is accomplished through the reading and the interpretation of the texts of 

the author himself, thus respecting the proper sense of them. Our criticism is also based on the 

writings of historian Caio Prado Jr. and philosopher José Chasin, who caught in their works 

aspects of Brazilian reality that Coutinho could not properly understand.  

Key-words: Carlos Nelson Coutinho; Prussian way; passive revolution 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ...............................................................................................................................9 

CAPÍTULO I – O PENSAMENTO MUTANTE DE CARLOS NELSON COUTINHO...............................30 

1.1. Uma breve biografia.............................................................................................................30 

1.2. Uma analítica lukacsiana......................................................................................................32 

1.3. Uma fase gramsciana e eurocomunista...............................................................................52 

1.4. As razões do formato do pensamento mutante..................................................................73 

CAPÍTULO II – “VIA PRUSSIANA” E “REVOLUÇÃO PASSIVA” NA OBRA COUTINIANA..................86 

2.1. Formulações juvenis.............................................................................................................86 

2.2. O quadro histórico‐social na crítica literária ........................................................................90 

2.3. O “caráter elitista e autoritário” da evolução histórica brasileira......................................107 

CAPÍTULO III – ALGUMAS CONTRAPOSIÇÕES............................................................................142 

3.1. Um círculo vicioso..............................................................................................................142 

3.2. “Via colonial”......................................................................................................................160 

CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................................................177 

BIBLIOGRAFIA............................................................................................................................180 

 



9 
 

INTRODUÇÃO 

O objetivo central deste trabalho consiste em indagar uma dada teorização da via de 

constituição histórica da formação econômico-social brasileira. Mais concretamente, visamos o 

acompanhamento crítico dos conceitos de “via prussiana” e “revolução passiva” utilizados pelo 

pensador baiano Carlos Nelson Coutinho na compreensão de nossa história, bem como das 

estratégias políticas daí divisadas, questões que dão sequência a alguns dos debates mais 

importantes da esquerda brasileira: aqueles acerca da natureza de nossa particularidade histórica e 

de seus possíveis equacionamentos. 

Em seus diversos trabalhos, Coutinho buscou intervir ativamente na reconfiguração do 

país como um todo. Isso foi feito não apenas em consonância com as necessidades imanentes dos 

referenciais teóricos (marxistas) adotados ou somente como resposta a debates de natureza 

estritamente teórica. Trata-se de uma tentativa de colaborar no sentido da transformação das 

estruturas do Brasil, um anseio sinalizado na prática dos movimentos populares ao longo das 

últimas décadas. Tais movimentos tinham por objetivo primordial a inflexão do tipo de 

desenvolvimento seguido pelo país, no qual a evolução nacional não é acompanhada pelo 

progresso social. Nesse sentido, o pensamento de Coutinho constitui uma resposta às demandas 

concretas dos setores populares da realidade nacional, ou, em outros termos, sua contribuição 

consiste em uma formulação ideal, nos campos da cultura e da política, frente às possibilidades 

apresentadas pela dinâmica do capitalismo brasileiro contemporâneo. Inserem-se, portanto, no 

esforço coletivo de combate ao regime político-econômico inaugurado com a ditadura de 1964, 

uma luta que dá sequência à movimentação popular do período imediatamente anterior. 

Para compreender o significado do tema em pauta, fazem-se necessários alguns 

esclarecimentos. Em sua Crítica ao Programa de Gotha (1875), Marx já apontava que “a 

‘sociedade atual’ é a sociedade capitalista que existe em todos os países civilizados, mais ou 

menos livre dos elementos medievais, mais ou menos modificada pelo desenvolvimento histórico 

próprio de cada país, mais ou menos desenvolvida”. A vigência geral da sociedade burguesa não 

é desmentida nem mesmo pelas distinções entre as figuras estatais de cada país, pois Marx tem 

clareza de que elas “têm em comum o fato de repousarem nas bases da sociedade burguesa 



10 
 

 
 

moderna, mais ou menos desenvolvida do ponto de vista capitalista”.1 Conjugam-se aqui, de 

modo inequívoco, universalidade e particularidade, ou seja, a universalidade da sociedade 

capitalista é constituída de modos distintos em cada caso concreto. 

A posição marxiana, e aqui falamos não só da teorização do capitalismo, permite evitar 

certos equívocos quanto ao tratamento das categorias da realidade, em especial o referente ao 

entendimento da universalidade e da singularidade como categorias exteriores uma à outra. Para 

Marx, a particularidade não se refere a um termo intermediário fixo na relação entre 

universalidade e singularidade, mas sim ao seu campo de mediações. Assim, a particularidade 

constitui a universalidade determinada ou a singularidade mediatizada. Nesse sentido, o pensador 

alemão descarta a tentativa (errônea) de entender a realidade a partir da simples submissão de 

dados empíricos a um princípio geral qualquer, ou seja, não admite a realização da tarefa 

intelectiva a partir do hiperdimensionamento do universal. Sua posição também nos permite 

visualizar o desacerto de tentar compreender o sentido do real somente a partir de seus dados 

imediatos, pois, nesse procedimento, a singularidade é privada de seu momento genérico, o qual 

permite a compreensão de seu sentido próprio.2 

Vinculando-nos ao quadro de referência marxiano e, portanto, tendo em vista ser o 

capitalismo um modo de produção que se põe e reproduz enquanto universalidade, isto é, em 

âmbito mundial, nosso problema central consiste em saber qual é a forma particular de sua 

entificação em nosso país. Ao envolver o processo de constituição das classes sociais nacionais, 

bem como seu modo particular de ser, o nosso tema comporta determinações relevantes para a 

compreensão do processo de mundialização do capital atualmente em curso, ainda que, 

evidentemente, não seja suficiente para seu entendimento. Referimo-nos aqui, em especial, ao 

modo de ser e agir da burguesia brasileira, elemento fundamental para compreender sua posição 

no movimento mundial das trocas. 

A relevância deste trabalho na atualidade revela-se ainda pelo fato de constituir 

tratamento do quadro condicionante de questões nacionais não resolvidas ou solucionadas de 

                                                            
1 Karl MARX, “Crítica ao programa de Gotha: comentários à margem do Programa do Partido Operário Alemão”, 
in: ______; Friedrich ENGELS, Manifesto do Partido Comunista, Porto Alegre, L&PM, 2010, p. 121-122. 
2 A esse respeito, ver J. CHASIN, Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo 
editorial, 2009, em especial pp. 165-176. 



11 
 

 
 

modo incompleto, dimensão na qual o problema da democracia emerge como o mais 

emblemático. Dessa forma, apesar de vivermos em uma quadra histórica de afirmação do 

processo de mundialização do capital, um fenômeno que certamente altera de modo geral os 

quadros nacionais entificados de formas particulares, o tema das vias de desenvolvimento do 

capitalismo mantém sua pertinência. 

Em sua formulação originária, nosso tema tem suas raízes nos escritos de Marx e Engels 

sobre o capitalismo alemão, cujo desenvolvimento, comparado aos casos francês e inglês, 

desenrola-se com atraso. Presença precoce e constante na obra desses pensadores, o tema da 

entificação tardia do capitalismo na Alemanha, sintetizado na expressão “miséria alemã”, 

constitui o quadro histórico-social da colocação atrasada e apoucada de diversos problemas e 

desafios. Entre eles, destaca-se o da “emancipação política”. Tendo seu desenvolvimento 

econômico se processado de modo tardio, a burguesia alemã se vê em um cenário no qual a 

opção pela aliança com as classes subalternas na luta contra os setores mais retrógrados se mostra 

arriscada, haja vista que nos vizinhos modernos o proletariado já explicitou seu potencial 

revolucionário. Dessa forma, ao abdicar de seu domínio político em favor da nobreza, conforma-

se na condição de burguesia politicamente incompleta, deixando inacabada a tarefa da 

emancipação política.3 

Retomando o legado de Marx e Engels para pensar o desenvolvimento do capitalismo na 

Rússia, Lenin vislumbrou duas possibilidades de seu processamento no campo. No “caminho do 

tipo prussiano”, o latifúndio feudal é paulatinamente convertido em empresa burguesa, um 

processo lento e de resultados catastróficos para o campesinato. Já no “caminho de tipo norte-

americano”, ou não existe o domínio latifundiário ou, existindo, é destruído pela revolução, que 

fragmenta a propriedade feudal em pequenas unidades camponesas, patrocinando um 

desenvolvimento mais rápido e benéfico ao conjunto do campesinato. Referindo-se ao conteúdo 

dessas formas de evolução agrária burguesa, Lenin afirma que, no caminho prussiano “o 

conteúdo fundamental da evolução é a transformação do feudalismo em sistema usurário e em 

                                                            
3 Ver, por exemplo, K. MARX, “Crítica da filosofia do direito de Hegel – introdução”, in: ______, Crítica da 
filosofia do direito de Hegel, São Paulo, Boitempo editorial, 2005 e também ______; F. ENGELS, A ideologia 
alemã, São Paulo, Boitempo editorial, 2007. 



12 
 

 
 

exploração capitalista das terras dos feudais-latifundiários-junkers”; já no caminho norte-

americano, “o conteúdo está na transformação do camponês patriarcal em granjeiro burguês”.4 

De posse desse instrumental marxista acerca da evolução do capitalismo, o filósofo 

húngaro Georg Lukács buscou compreender as objetivações estéticas e filosóficas de origem 

alemã a partir do contexto histórico-social engendrado pelo caminho prussiano. Entre as 

preocupações de Lukács estava a de apreender como a trajetória da Alemanha ao nazismo se 

refletiu na filosofia e como esse reflexo contribuiu para acelerar aquele processo histórico. Com 

esse intuito, elaborou um dos mais complexos mapeamentos do itinerário alemão, concretando 

analiticamente a afirmação genérica segundo a qual “a tragédia do povo alemão [...] consiste em 

haver chegado demasiado tarde no processo de desenvolvimento da moderna burguesia”.5 Já no 

âmbito estético, destacou-se na produção do filósofo húngaro a percepção de que aquela rota de 

objetivação do capitalismo provocou na literatura, além de uma fragilidade em seus vínculos com 

a vida, a falta de continuidade em seu desenvolvimento. Tais fenômenos, percebidos por 

comparação com o quadro francês, decorrem, de acordo com Lukács, das condições 

desfavoráveis nas quais se deu a fundação da nação alemã, a saber, a desconexão entre seu 

processo e o “progresso da humanidade” e a ausência de “iniciativas ativas das massas 

populares”.6 

Com um arcabouço conceitual próprio, Antonio Gramsci também trabalhou com a ideia 

de um modo particular de evolução do capitalismo, centrada na unificação italiana, o chamado 

Risorgimento. A preocupação de Gramsci é recuperar o histórico de vicissitudes da formação de 

uma “vontade coletiva nacional-popular” que pudesse impulsionar o “povo-nação” à fundação de 

um Estado. No quadro resultante de tal estudo, vislumbra-se um processo no qual o conceito de 

“revolução passiva”, tomado de empréstimo ao historiador napolitano Vincenzo Cuoco, emerge 

como síntese de um empreendimento tardio. Analiticamente desenhado em contraposição à 

radicalidade do caso francês e tendo como agente uma burguesia débil, o processo se desenrola 

como resposta ao “subversivismo esporádico, elementar, não orgânico, das massas populares, 

                                                            
4 LENIN, O programa agrário da social-democracia na primeira revolução russa de 1905-1907, São Paulo, 
Ciências Humanas, 1980, p. 30. 
5 G. LUKÁCS, El asalto a la razón: La trayectoria del irracionalismo desde Schelling hasta Hitler, Barcelona-
México, Grijalbo, 1968, p. 29. 
6 Cf. idem, Goethe y su época, Barcelona-México, Grijalbo, 1968. 



13 
 

 
 

através de ‘restaurações’ que acolheram uma certa parte das exigências que vinham de baixo”.7 

Desse modo, a “corrosão reformista” da velha ordem, além de impedir a participação e 

desenvolvimento das classes subalternas, mantém as posições econômica e política das velhas 

classes feudais.8 

Já em terras brasileiras, de um modo geral, as iniciativas no sentido de captar a forma 

particular de desenvolvimento capitalista consistiram, na órbita do Partido Comunista Brasileiro, 

de esforços compreendidos no interior das tentativas mais amplas de dar conta da velha e 

conhecida tarefa de examinar a realidade brasileira para, a partir do diagnóstico realizado, propor 

os passos que levariam nossa sociedade a um novo patamar histórico, fosse esse imediatamente 

socialista ou democrático-burguês. Há que se observar aqui que, no breve histórico que se segue, 

abstraímos a diversidade dos contextos que impulsionaram os autores a trabalharem com o tema 

em pauta, bem como os distintos graus de profundidade atingidos. 

Desde a década de 1930, com sua Evolução política do Brasil (1933), mas com maiores 

repercussões na de 1960, com A revolução brasileira (1966), o historiador paulistano Caio Prado 

Jr. criticou a concepção dominante no interior do PCB, a saber, a de que entre nós o capitalismo 

foi classicamente precedido pelo feudalismo, interpretação cuja única particularidade admitida 

era a classificação do Brasil entre os países dependentes, ao lado dos coloniais e semicoloniais. 

Nesse sentido, ainda que sem utilizar a conceituação em causa, Caio Prado contribuiu em grande 

medida nas discussões acerca da particularidade de nosso desenvolvimento histórico. Detectando 

a fonte da concepção pecebista em leituras apressadas dos clássicos do marxismo e no Programa 

da Internacional Comunista, adotado pelo VI Congresso Mundial em 1° de dezembro de 1928, o 

historiador buscou evidenciar as diferenças entre a realidade histórica brasileira e a dos países 

asiáticos, aos quais o referido documento, dirigido ao conjunto da América Latina, nos 

assemelhava. Caio Prado mostrava que, ao contrário do modelo europeu, cujo feudalismo tinha 

como elemento central a economia camponesa, no Brasil a presença dessa última era apenas 

residual, sendo, desde o início, a economia mercantil em grande escala a marca essencial de sua 

estrutura. Do mesmo modo, se nos países asiáticos a relação com o imperialismo era externa, isto 

                                                            
7 A. GRAMSCI, Introdução à filosofia: a filosofia de Benedetto Croce, Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1978, 
p. 393.  
8 Ver também, idem, O risorgimento: notas sobre a história da Itália, Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2002 e 
idem, Maquiavel, a política e o estado moderno, Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1978. 



14 
 

 
 

é, se aí o caso era o da penetração do capital estrangeiro em países que se formaram à margem da 

ação internacional das grandes potências europeias, aqui aquela relação era interna, ou seja, o 

imperialismo se beneficiava do fato de os países da América Latina terem se constituído em 

íntimo entrosamento com os mesmos centros de sua origem. Nesse sentido, Caio Prado recusou a 

prática da adoção de modelos na análise da realidade brasileira. O historiador paulistano foi um 

dos maiores críticos daquele procedimento, o qual apontava como um dos principais responsáveis 

pelos descaminhos da esquerda na elaboração de seus diagnósticos e, consequentemente, em sua 

conduta política. 

A noção de caminho prussiano, em sua formulação leniniana, talvez tenha sido utilizada 

explicitamente pela primeira vez por João Amazonas, por ocasião dos debates preparatórios do V 

Congresso do PCB, em 1960. Denunciando como “confusa e de direita” a linha do Partido 

Comunista expressa na “Declaração de março de 1958 e nas Teses” para discussão do congresso, 

Amazonas esforça-se por evidenciar que não há vínculo necessário entre o desenvolvimento do 

capitalismo e a superação dos “restos feudais” e da dependência do país ao imperialismo. De 

acordo com o dirigente comunista, ainda que defendam certas posições progressistas, os setores 

ascendentes mais importantes da burguesia nacional conciliam-se com o imperialismo. Quanto ao 

latifúndio, Amazonas aponta que “o capitalismo, seguindo o caminho prussiano, pode se 

desenvolver no campo, conservando o latifúndio”. Dessa forma, ao denunciar o que entende 

serem “premissas e conclusões idealistas” no interior do PCB, Amazonas aponta para um 

caminho no qual o capitalismo pode crescer sem, necessariamente, forcejar a emergência de um 

regime político democrático e independente.9 

Ainda no âmbito dos debates preparatórios do V Congresso do PCB, Alberto Passos 

Guimarães também evidenciou estar cônscio das reflexões de Lenin sobre as vias de 

desenvolvimento capitalista no campo. A preocupação central presente na intervenção de 

Guimarães consiste em demonstrar que no campo brasileiro a luta de classes apresenta não duas, 

como na Rússia de Lenin, mas três frentes de luta, quais sejam: a do camponês em geral contra o 

sistema imperialista; a dos camponeses contra os restos do feudalismo e do latifúndio; a dos 

assalariados e semi-assalariados rurais contra os grandes proprietários de terra. Descrito esse 

cenário, tratava-se de identificar os possíveis caminhos de desenvolvimento do capitalismo no 
                                                            
9 Cf. J. AMAZONAS, “Uma Linha confusa e de direita”, Novos rumos, 10 a 16 jun. 1960, p. 10. 



15 
 

 
 

campo. É nesse âmbito que Guimarães defende, em oposição “ao curso reformista que consiste 

nas transformações burguesas que se realizam sem alterar as bases do antigo regime”, o “caminho 

revolucionário”, que resulta na “destruição dos laços com o feudalismo” e “das formas pré-

capitalistas”, expressando “um desenvolvimento democrático apoiado no capitalismo de Estado e 

na propriedade camponesa”.10 Ainda que não use a expressão via prussiana, Guimarães está 

claramente ancorado n’O programa agrário da social democracia russa, o texto leniniano que 

mais serviu aos que pensaram a realidade brasileira à luz daquela rota. 

Dois anos depois, foi a vez de Nelson Werneck Sodré fazer referência à forma específica 

de desenvolvimento do capitalismo brasileiro. Preocupado com a Formação histórica do Brasil, 

Sodré assevera que “as contradições entre forças produtivas e relações de produção” no Brasil 

fornecem a caracterização de “um desenvolvimento à moda prussiana, sob a ação e a influência 

do imperialismo. Avança sem dúvida a penetração capitalista, mas os restos feudais vão sendo 

conservados e o monopólio da terra zelosamente defendido”.11 Muito embora Sodré não dê nome 

ao “estudioso” a quem faz referência, é provável que se trate de Lenin, haja vista o fato de a 

passagem ser dedicada às relações de propriedade no campo, exatamente o âmbito no qual o 

pensador russo vislumbrou a possibilidade de uma modalidade não clássica de desenvolvimento 

capitalista. 

As referências sobre o tema das vias de desenvolvimento do capitalismo se multiplicam 

no Brasil ao longo dos anos 70. Em artigo publicado na revista Debate em 1971, João Quartim de 

Moraes se valeu da noção de uma “reforma agrária ‘prussiana’” para caracterizar “o 

enfraquecimento gradual da velha oligarquia latifundiária em proveito da moderna grande 

                                                            
10 Alberto Passos GUIMARÃES, “As três frentes da luta de classes no campo brasileiro”, in: Raimundo SANTOS 
(org.), Questão agrária e política: autores pecebistas, Rio de Janeiro, EDUR, 1996, p. 81. Esse artigo de Guimarães 
foi publicado originalmente em Novos rumos, edições de 22 a 28 jul. 1960 e de 29 set. a 4 ago. 1960. 
11 Nelson Werneck SODRÉ, Formação histórica do Brasil, Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1979, p. 355. O 
autor voltaria a falar desse caminho particular no texto “Modos de produção no Brasil”, in: José Roberto do Amaral 
LAPA, Modos de produção e realidade brasileira, Petrópolis, Vozes, 1980, p. 155-156, e também em seu 
Capitalismo e revolução burguesa no Brasil, Belo Horizonte, Oficina de livros, 1990, p. 31 e 181. Vale observar 
aqui, com Raimundo Santos, que Sodré estava mais ligado ao padrão clássico de evolução burguesa, de modo que as 
referências ao caminho não clássico prussiano carecem de maiores implicações em sua obra. Cf. R. SANTOS, 
“Feudalidade e prussianismo no pensamento agrário do PCB”, in: ______ (org.), Questão agrária e política: autores 
pecebistas., Rio de Janeiro, EDUR, 1996, p. 22. 



16 
 

 
 

empresa capitalista no campo”.12 No ano seguinte, na revista Afrique-Asie, Moraes utilizou o 

conceito de via prussiana para definir a solução aos impasses colocados aos usineiros do 

Nordeste pela concorrência dos capitalistas agrários paulistas, isto é, o conceito caracterizava 

então a proteção dos interesses dos primeiros, sem que, para isso, fosse revolucionado o fator 

trabalho, mercadoria cujo baixo preço não tornava interessante aos usineiros a sua substituição 

por máquinas.13 

Elevando a conceito reflexões desenvolvidas desde finais da década de 60, o filósofo 

baiano Carlos Nelson Coutinho, em ensaio de 1974, engrossou as fileiras daqueles que 

recorreram a Lenin no estudo da história brasileira. De acordo com Coutinho, “o caminho do 

povo brasileiro para o progresso social – um caminho lento e irregular – ocorreu sempre no 

quadro de uma conciliação com o atraso, seguindo aquilo que Lenin chamou de ‘via prussiana’ 

para o capitalismo”.14 Inicialmente dirigido à análise literária, esse diagnóstico seria desdobrado 

nas décadas seguintes, com o recurso aos escritos de Lukács sobre a mesma via prussiana e às 

anotações carcerárias de Gramsci acerca da revolução passiva, a fim de abarcar a compreensão do 

quadro condicionante das esferas cultural e política.15 Nesse esforço de reconstrução da história 

brasileira, cujo resultado poderíamos, seguindo a lógica do próprio autor, chamar de “imagem do 

Brasil”, Coutinho se apoia também, ainda que de modo secundário, no trabalho de Barrington 

Moore Jr. sobre As origens sociais da ditadura e da democracia. 

Coube ao economista Ivan de Otero Ribeiro, especialmente no artigo A agricultura e o 

capitalismo no Brasil (1975), dar sequência à discussão do tema em questão. Tendo em vista o 

desacerto da interpretação segundo a qual a estrutura arcaica da propriedade da terra constitui 

obstáculo ao desenvolvimento do capitalismo no Brasil, Ribeiro passa em revista elementos que 

possam ajudar na explicação das razões dos equívocos de previsão envolvidos naquela 

interpretação. Entre esses elementos, está o modo de evolução da economia nacional, em especial 

o setor agrícola. O economista relaciona os apontamentos leninianos acerca das vias prussiana e 

                                                            
12 João Quartim de MORAES, “O programa nacional-democrático: fundamentos e permanência”, in: ______; 
Marcos DEL ROIO (orgs.), História do marxismo no Brasil: visões do Brasil, v. 4, Campinas, Editora da Unicamp, 
2000, p. 223. 
13 Cf. ibid. 
14 Carlos Nelson COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e 
anti-realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 3. 
15 A título de ilustração da ampliação de temas e referências nos trabalhos posteriores de Coutinho, cf. C. N. 
COUTINHO, A democracia como valor universal, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, passim. 



17 
 

 
 

americana à contraposição realizada pelo historiador japonês Kohachiro Takahashi entre os 

modelos de desenvolvimento capitalista seguidos por Inglaterra e França, de um lado, e o de 

Japão e Prússia, de outro, para afirmar, na sequência, que “os aspectos fundamentais da história 

econômica brasileira parecem indicar que o modelo de transição para o capitalismo no Brasil 

aproxima-se mais da ‘via prussiano-japonesa’”.16 Sempre ressaltando o caráter aproximativo da 

referência, o economista carioca entende que toda a América Latina (com exceção do México) 

seguiu o caminho prussiano, sendo o Brasil o lugar no qual sua vigência “se fez sentir com mais 

força”.17 Cabe assinalar que Ribeiro fala também de uma “modernização conservadora” e 

“excludente” ao caracterizar o processo em curso na agricultura a partir do final dos anos 60, uma 

noção que seria de uso corrente nas discussões sobre os processos de transformação ocorridos no 

Brasil.18 

Em 1976 Luiz Werneck Vianna mobilizou novas referências sobre os modos de 

desenvolvimento do capitalismo, em sua tentativa de compreender o processo de modernização 

brasileiro pós-1930. Além da via prussiana de Lenin, Vianna se vale do conceito análogo de 

“revolução pelo alto”, elaborado por Barrington Moore Jr. no intuito de diferenciar a “via 

reacionária” de transformação burguesa adotada por Japão e Alemanha em relação àquelas 

seguidas por Inglaterra, França e EUA de um lado, e Rússia e China de outro. Segundo Vianna, a 

ausência no Brasil de um “campesinato dinâmico”, consequência da incipiência de sua vida 

mercantil, impossibilitou uma resolução da questão agrária “à americana”. O processo se deu, ao 

contrário, no sentido da conversão em capitalistas dos grandes proprietários de terra, 

exportadores ou não. No pós-30, ainda de acordo com o autor, o comando político passa ao setor 

agrário não exportador, o qual empreende então um processo de modernização econômica através 

da intervenção política. A essa “revolução pelo alto” corresponderia uma “revolução passiva” ou 

“revolução sem revolução”, isto é, a manutenção, em essência, do sistema político. Aqui Vianna 

                                                            
16 Ivan de Otero RIBEIRO, “A agricultura e o capitalismo no Brasil”, in: ______, Agricultura, democracia e 
socialismo, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1988, p. 59. 
17 Idem, “A importância da exploração familiar camponesa na América Latina”, in: ______, Agricultura, democracia 
e socialismo, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1988, p. 162 e 166. 
18 Cf. idem, Agricultura, democracia e socialismo, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1988, passim. 



18 
 

 
 

amplia ainda mais o leque referencial, trabalhando com dois conceitos utilizados por Gramsci, 

entre outros momentos, em suas notas sobre a unificação italiana.19 

Em seu O integralismo de Plínio Salgado (1978), o filósofo paulista José Chasin retomou 

os apontamentos de Marx, Engels, Lenin e Lukács a fim de compreender a via de objetivação do 

“verdadeiro capitalismo” (industrial) no Brasil. Apoiando-se também na obra de Caio Prado Jr., 

Chasin esclarece que, em sua abordagem, a via prussiana é tomada como “referencial exemplar”, 

importando-lhe analiticamente na qualidade de “particular contrastante aos casos clássicos”, ou 

seja, o caminho prussiano é adotado em função de “certas determinações gerais” (comuns à 

Alemanha e ao Brasil), a saber: a grande propriedade rural; o reformismo pelo “alto” nos 

processos de modernização e a consequente conciliação das classes dominantes no plano político; 

a lentidão na implantação e desenvolvimento do capitalismo. Retidas essas determinações, que 

afastam o país dos casos clássicos, Chasin empreende a concreção que diferencia o caso 

brasileiro do prussiano: se nesse último a grande propriedade tem sua origem na “característica 

propriedade feudal posta no quadro europeu”, aqui ela se coloca “no universo da economia 

mercantil pela empresa colonial”; no caso prussiano a industrialização se dá nas “últimas décadas 

do século XIX” e eleva a Alemanha à configuração imperialista, enquanto no Brasil esse 

processo se dá “já num momento avançado da época das guerras imperialistas”, sem que isso 

possibilitasse o rompimento de “sua condição de país subordinado aos pólos hegemônicos da 

economia internacional. De sorte que o ‘verdadeiro capitalismo alemão é tardio, enquanto o 

brasileiro é hipertardio”. Tendo em vista as distinções entre os dois caminhos, as quais o autor 

sugere não se esgotarem nas referidas, Chasin prefere falar de “via ou caminho colonial” para 

definir o caso brasileiro.20 

Em sua tese de doutoramento, apresentada em 1983, o cientista político Marco Aurélio 

Nogueira, preocupado em “compreender – em seus nexos internos e em suas relações com a vida 

– a aventura intelectual de Joaquim Nabuco”, fez alusão a um “prussianismo” em nossa evolução 

histórica. Valendo-se principalmente da ideia de “modernização conservadora”, em seu entender 

                                                            
19 Cf. Luiz Werneck VIANNA, Liberalismo e sindicato no Brasil, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1976, pp. 128-141. O 
autor voltaria a se valer dos conceitos gramscianos em idem, “Caminhos e descaminhos da revolução passiva à 
brasileira”, Dados – Revista de Ciências Sociais, v. 39, nº 3, Rio de Janeiro, 1996. 
20 José CHASIN, O integralismo de Plínio Salgado: forma de regressividade no capitalismo hiper-tardio, Belo 
Horizonte – Una Editora, São Paulo – Estudos e edições Ad hominem, 1999, pp. 572-575. 



19 
 

 
 

uma síntese da “revolução burguesa sem burguesia e antidemocrática”, Nogueira chega à 

conclusão de que o pensamento de Nabuco constitui “reflexo mediatizado do nosso evolver 

histórico, representação do ‘prussianismo’ inscrito em nossa marcha para o progresso”.21 

É justamente a antiguidade e multiplicidade de abordagens do tema em questão, claras 

nesta breve recapitulação, que nos leva ao descarte da ideia inicialmente posta ao presente 

trabalho, a saber, a de analisar o conjunto das abordagens que postulam a via prussiana como 

sendo o caso da constituição histórica brasileira. Essa opção decorre, evidentemente, dos limites 

próprios a este tipo de trabalho, pois, entre fazer uma mera compilação das diversas maneiras 

pelas quais uma tese foi defendida – único horizonte possível, dados os limites aludidos – e tratar 

de modo mais sistemático o pensamento de um único autor, podendo acompanhar mais 

detidamente o espraiar dos aspectos históricos captados para todo o campo dos apontamentos 

políticos, a escolha nos pareceu relativamente fácil. 

Feita a opção pelo recorte, há que se explicar a seleção de Carlos Nelson Coutinho em 

meio ao rol de autores que trabalharam o tema da via prussiana e da revolução passiva no Brasil. 

A esse respeito, a opção pauta-se, antes de tudo, no fato de que a maioria dos autores elencados 

se vale dos conceitos em questão apenas de modo tópico, sem maiores implicações em relação ao 

foco de seus trabalhos, sendo a obra de Coutinho uma das mais sistemáticas em relação ao 

problema em questão. Ainda nesse sentido, já foi destacado que “a utilização política mais 

influente do conceito de via prussiana está no artigo de C. N. Coutinho ‘A democracia como 

valor universal’ [...], talvez o texto mais lido e debatido pela esquerda desde A revolução 

brasileira, de Caio Prado Jr”.22 

A opção por Coutinho deve-se também à relevância norteadora conquistada pelas suas 

posições políticas, facilmente observável na já aludida repercussão do artigo vindo à luz no ano 

de 1979, A democracia como valor universal. Convertido em livro de mesmo nome no ano 

seguinte, esse ensaio conheceu ainda uma reedição em 1984, uma republicação parcial sob os 

                                                            
21 Marco Aurélio NOGUEIRA, As desventuras do liberalismo: Joaquim Nabuco, a monarquia e a república, Rio de 
Janeiro, Paz e terra, 1984, p. 225. 
22 Celso FREDERICO, “Presença de Lukács na política cultural do PCB e na universidade”, in: J. Q. de MORAES 
(org.), História do marxismo no Brasil: os influxos teóricos, v. 2, Campinas, Editora da Unicamp, 2007, p. 208. 



20 
 

 
 

cuidados de Michael Löwy em 1999 e o retorno do filósofo baiano às suas indagações nos livros 

Democracia e socialismo (1992) e Contra a corrente (2000). 

Deve-se ressaltar, ainda, além da relevância do autor nas discussões internas das 

agremiações políticas de que participou (esgrimista no campo da crítica cultural dentro do PCB, 

militante eurocomunista no PT e membro fundador do Partido Socialismo e Liberdade)23, seu 

papel pioneiro na introdução de trabalhos de pensadores do talhe de Antonio Gramsci e Georg 

Lukács no país. Trata-se de um esforço que se coaduna com o trabalho árduo e competente de 

tradutor exercido por Coutinho. 

Neste ponto, emerge a questão de saber se, sendo a tese da democracia como valor 

universal a contribuição mais significativa e influente de Coutinho, não seria mais proveitoso 

tomá-la como objeto central de estudo, ao invés do tema da via prussiana e da revolução passiva. 

A resposta para essa questão nos leva ao ponto em que esta pesquisa apresenta relativa 

originalidade. 

Entre os interlocutores de Coutinho, unanimemente centrados na teoria da democracia 

como valor universal, podemos citar Adelmo Genro Filho, Márcio Naves, José Guilherme 

Merquior, Otávio Rodrigues, Décio Saes, José Paulo Netto e João Quartim de Moraes.24 Apesar 

do número, nenhum desses autores teve por escopo a análise do processo de desenvolvimento do 

pensamento do filósofo baiano em relação à constituição histórica do país, para, a partir daí, 

questionar a aplicabilidade de suas proposições políticas. Preocupados com a influência da 
                                                            
23 Aqui se articulam não só suas posições políticas, particularmente barulhentas na transição entre as décadas de 70 e 
80, mas também suas contribuições filosóficas. Como observa Celso Frederico, “Carlos Nelson Coutinho, numa 
época difícil, enfrentou, praticamente sozinho, a vaga estruturalista que assolava o país, através do livro O 
estruturalismo e a miséria da razão”. C. FREDERICO, “Presença de Lukács na política cultural do PCB e na 
universidade”, in: J. Q. de MORAES (org.), História do marxismo no Brasil: os influxos teóricos, v. 2, op. cit., p. 
197. No entanto, a observação de Frederico deve ser nuançada pela informação de que o livro de Coutinho não foi o 
primeiro a dar combate à vaga estruturalista no Brasil, pois já em 1971 Caio Prado Jr. lançara seu O estruturalismo 
de Levi Strauss e o marxismo de Louis Althusser. 
24 Referimo-nos, respectivamente, a: Adelmo GENRO FILHO, “A democracia como valor operário e popular”, 
Encontros com a civilização brasileira, nº 17, Rio de Janeiro, Civilização brasileira, 1979, pp. 195-202; Márcio 
NAVES, “Contribuição ao debate sobre a democracia”, Temas de ciências humanas, nº 10, São Paulo, Ciências 
humanas, 1981, pp. 111-128; José Guilherme MERQUIOR, As ideias e as formas, Rio de Janeiro, Nova fronteira, 
1981; Otávio RODRIGUES, Contra o revisionismo, [s. l., s. n.], 1979; Décio SAES, “A democracia burguesa e a luta 
proletária”, Teoria & política, nº2, São Paulo, Brasil debates, 1980, pp. 55-77; José Paulo NETTO, “Notas sobre 
democracia e transição socialista”, Temas de ciências humanas, nº 7, São Paulo, Ciências humanas, 1980, pp. 31-66; 
J. Q. de MORAES, “A universalidade da democracia: esperanças e ilusões”, Ensaios – Ad hominem, tomo I – 
marxismo, São Paulo, Estudos e edições Ad hominem, 1999, pp. 159-174 e idem, “Contra a canonização da 
democracia”, Crítica marxista, nº 12, São Paulo, Boitempo editorial, 2001, pp. 9-40. 



21 
 

 
 

referida tese, os críticos trataram de centrar fogo no plano geral da proposição política coutiniana, 

quase sempre deixando de lado seus pontos de contato com a realidade brasileira. Em suma, os 

debates ocorridos em torno do pensamento de Coutinho centraram-se no âmbito dos fundamentos 

mais gerais da teoria marxista, sem tocar, ou fazendo-o de modo breve, em sua imagem de Brasil. 

O mesmo, com ajustes, pode ser dito em relação aos trabalhos surgidos no âmbito 

acadêmico.25 Das três dissertações encontradas, duas têm por foco a teoria da democracia como 

valor universal, sendo que apenas a de Ricardo Rodrigues Alves de Lima toca no problema por 

nós tomado para exame. Analisando os estudos de Carlos Nelson Coutinho, Luiz Werneck 

Vianna e Ivan de Otero Ribeiro sobre a particularidade do caminho brasileiro ao capitalismo, 

Lima dedica ao primeiro autor um pequeno tópico de sua dissertação. Apesar da concentração no 

tema da via prussiana e da revolução passiva, Lima não confere um tratamento sistemático ao 

conjunto da obra de Coutinho, o que, de acordo com nossas próprias investigações, dá azo à 

inobservância de mudanças no procedimento analítico do filósofo baiano, as quais acreditamos 

serem plenas de consequências em sua compreensão da realidade brasileira. 

Dessa forma, empreenderemos um trabalho que, além de ter por objeto central a imagem 

do Brasil formulada por Coutinho, um objeto relativamente original, tem por norte captar também 

as mudanças por que passou seu pensamento, em especial no que tange ao seu talhe analítico, 

alterações essas que deflagraram importantes mudanças em sua diagnose acerca da realidade 

nacional. Ao contrário do que possa parecer de início, o enfoque adotado não deixa de lado a 

teoria da democracia como valor universal, apenas a combate por outra frente, a saber, em sua 

aplicação particular ao caso brasileiro. Nesse enquadramento, a aferição da validade da 

proposição política de Coutinho será realizada a partir da avaliação da propriedade de seu 

entendimento sobre a realidade brasileira. 

Objetiva-se, como súmula de nossas metas, questionar, também à luz de outros 

referenciais teóricos, a pertinência dos apontamentos realizados por Coutinho, desde sua 

afirmação diagnóstica, a defesa da aplicabilidade dos conceitos de via prussiana e revolução 

                                                            
25 Cf. Ricardo Rodrigues Alves de LIMA, Via prussiana, revolução passiva e revolução pelo alto: estudo de uma 
hipótese marxista sobre a particularidade do caminho brasileiro ao capitalismo, Marília, UNESP, 2003; Felipe 
Toledo MAGANE, Crítica ontológica à teoria da democracia como valor universal de Carlos Nelson Coutinho, São 
Paulo, PUC, 2007; Adriano Nascimento SILVA, A “via democrática para o socialismo” na obra de Carlos Nelson 
Coutinho, Recife, UFPE, 2003. 



22 
 

 
 

passiva para o entendimento da história brasileira, até sua proposta de “renovação democrática” 

enquanto alternativa ao que entende ser uma tendência dominante em nosso país, a saber, seu 

caráter “elitista e autoritário”. 

Acerca da forma de abordagem, entendemos ser a “análise imanente ou estrutural” a via 

mais apropriada de acesso ao corpus teórico coutiniano. Trata-se de um procedimento que, na 

formulação de um de seus praticantes em terras brasileiras: 

[...] adquire articulação e identidade pela condução ininterrupta de uma analítica 
matrizada pelo respeito radical à estrutura e à lógica inerente ao texto 
examinado, ou seja, que tem por mérito a sustentação de que antes de interpretar 
ou criticar é incontornavelmente necessário compreender e fazer prova de haver 
compreendido.26 
 

Na sequência dessa definição, temos ainda a evidenciação do núcleo da abordagem em 

tela: 

A alma analítica de uma proposta de tal vulto é sua propulsão categórica à 
objetividade, a intentio recta de apreender o texto na forma própria à 
objetividade de seu discurso, ou seja, na efetividade de uma entificação peculiar, 
cuja identidade é resultante da síntese de suas imanentes e múltiplas 
determinações ideais, que o configuram na qualidade de um corpo de 
argumentos estável e inconfundível, que independe para ser discurso – 
precisamente este, e não qualquer outro discurso – dos olhares, mais ou menos 
destros, pelos quais os analistas se aproximam dele e o abordam.27 
 

Cabe-nos, no sentido dessa atilada proposição, o esquadrinhar dos textos em que o autor 

expressa suas posições, o que nos permitirá apreender não só o sentido imanente de seus 

conceitos, mas também a teia resultante de suas articulações. 

Intentamos, portanto, uma análise baseada na leitura do próprio autor, com o máximo 

respeito à sua própria letra e textos, ainda que não nos furtemos, nos casos necessários, de 

apontar conjunturas histórico-sociais que porventura intervenham na trajetória intelectual em 

pauta, tisnando sua “pureza teórica”. Também não nos furtaremos de apontar os contextos 

teóricos externos à obra coutiniana que tenham relevância significativa em sua configuração. 

Essa preocupação com o contexto histórico-referencial refere-se à averiguação da gênese 

histórico-social do discurso de Coutinho. 
                                                            
26 J. CHASIN, Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo editorial, 2009, p. 25. 
27 Ibid. 



23 
 

 
 

A base da preocupação com a gênese é a consciência da “determinação social do 

pensamento”. Como já foi sinalizado, os caminhos de toda formulação ideal devem ser 

compreendidos também em função de seu solo matrizador, e não apenas em seu sentido 

imanente, pois, como o aponta José Chasin, “condição de possibilidade da atividade ideal, a vida 

societária responde como fonte primária ou raiz polivalente pelas grandezas e falácias do 

pensamento”.28 Assim, a verdade ou falsidade de uma formulação ideal depende da configuração 

particular da realidade no interior da qual emerge, ou ainda, nos termos do filósofo húngaro 

István Mészáros, “ideologia e falsa consciência [...] podem ou não estar inseparavelmente unidas 

sob determinadas circunstâncias. No entanto, é precisamente a especificidade social e histórica 

dessas circunstâncias que decide a questão”. A posição de Mészáros torna-se mais clara quando 

exemplificada com a explicação marxiana da conversão da economia política clássica em 

“economia vulgar”: 

À medida em que é burguesa, ou seja, ao invés de compreender a ordem 
capitalista como um estágio historicamente transitório de evolução, a encara 
como a configuração última e absoluta da produção social, a economia política 
só pode permanecer como ciência enquanto a luta de classes permanecer latente 
ou só se manifestar em episódios isolados. [...] [Entretanto, por volta de 1830] A 
burguesia tinha conquistado poder político na França e Inglaterra. A partir de 
então, a luta de classes assumiu, na teoria e na prática, formas cada vez mais 
explícitas e ameaçadoras. Ela fez soar o sino fúnebre da economia científica 
burguesa. Já não se tratava de saber se este ou aquele teorema era ou não 
verdadeiro, mas se, para o capital, ele era útil ou prejudicial, cômodo ou 
incômodo, subversivo ou não. No lugar da pesquisa desinteressada entrou a 
espadacharia mercenária, no lugar da pesquisa científica imparcial entrou a má 
consciência e a má intenção da apologética. [...] A revolução continental de 
1848 também repercutiu na Inglaterra. Homens que ainda pretendiam ter algum 
significado científico e que queriam ser algo mais do que meros sofistas e 
sicofantas das classes dominantes procuravam sintonizar a economia política do 
capital com as reivindicações não mais ignoráveis do proletariado. Daí surge um 
sincretismo desprovido de espírito, cujo melhor representante é Stuart Mill.29 
 

Desse modo, a busca da verdade sofre as  

[...] determinações objetivas do interesse de classe e da avaliação teoricamente 
válida – ou de fato falsa – da própria posição de classe, por parte dos pensadores 
considerados, em relação ao papel historicamente sustentável, ou, ao contrário, 

                                                            
28 J. CHASIN, Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo editorial, 2009, p. 108. 
29 K. MARX apud István MÉSZÁROS, Estrutura social e formas de consciência II: a dialética da estrutura e da 
história, São Paulo, Boitempo editorial, 2011, p. 143. Acréscimos do autor. 



24 
 

 
 

historicamente retrógrado, da classe social em si, cujo ponto de vista eles 
adotam sob as circunstâncias da luta de classes que se agrava.30 
 

Não se trata aqui de uma determinação de mão única, negativa, pois o autor aponta para o 

fato de que o mesmo aguçamento da luta de classes possibilitou, por exemplo, a emergência do 

pensamento marxiano. Assim, o cenário histórico-social responde tanto pelos limites quanto pela 

impulsão de qualquer intelectual. 

Na esteira da averiguação das condicionantes da atividade ideal, completa o quadro de 

norteadores metodológicos gerais o compromisso de apreensão da função social das posições 

coutinianas no plano sócio-político. Isto é, tentaremos captar e expor o papel que exercem ou 

sinalizam no campo político da esquerda brasileira. 

Durante a análise de nosso objeto específico, percebemos que a investigação realizada por 

Coutinho passa por mudanças. O filósofo baiano não apenas transita da crítica literária e da 

filosofia para o estudo da política, mas altera também seus referenciais teóricos. Inicialmente 

arrimado na obra do filósofo húngaro Georg Lukács, Coutinho, ao direcionar seus esforços 

analíticos e militantes para a esfera política, passa a se valer da obra do teórico e dirigente 

comunista Antonio Gramsci e dos escritos e experiências dos eurocomunistas italianos. Essa 

transição, de acordo com nossas investigações, representa uma mudança no próprio perfil teórico 

de Coutinho, a qual desemboca em alterações em sua apreciação acerca da realidade brasileira, 

nosso objeto de trabalho central. 

Em nossa investigação, constatamos que Coutinho não atina, em nenhum momento, para 

a especificidade da posição de Marx acerca da política. Essa inobservância é uma das principais 

responsáveis pelos descaminhos do pensamento coutiniano maduro, pautado no eurocomunismo 

italiano. Tal constatação tem por base as investigações de José Chasin acerca da instauração do 

pensamento propriamente marxiano de Marx. De acordo com Chasin, o pensador alemão 

inaugura uma posição nova, ontológica, no exercício de uma crítica que incide primeiramente 

sobre a política. 

                                                            
30 István MÉSZÁROS, Estrutura social e formas de consciência II: a dialética da estrutura e da história, São Paulo, 
Boitempo editorial, 2011, p. 143. 



25 
 

 
 

Vinculando-se ao legado do grande pensador idealista Georg W. F. Hegel, o Marx da 

juventude visualizava na política e no Estado predicados intrínsecos ao ser humano, constitutivos 

de suas melhores qualidades. Ou seja, o autor concebia a politicidade como uma qualidade 

ineliminável no processo de edificação do homem, como a realização da razão e da liberdade. Em 

termos gerais, essa era a posição em que se encontrava ao tempo de seus artigos para a Gazeta 

Renana. No entanto, o trabalho jornalístico levou Marx a se defrontar com problemas sociais 

concretos, os “chamados interesses materiais”. Incapaz de solucionar as novas questões no 

interior do idealismo ativo, ainda que promovendo alterações em seu formato, o pensador alemão 

retirou-se do cenário público para o gabinete de estudos, em Kreuznach. O assédio das questões 

relativas aos interesses materiais e leituras de textos do filósofo materialista Ludwig A. 

Feuerbach instigaram Marx a realizar uma revisão da filosofia do direito de Hegel. 

A revisão foi realizada no manuscrito Crítica da filosofia do direito de Hegel (1843), 

também conhecido como Crítica de Kreuznach. Atendo-nos ao essencial, a aquisição dos 

referenciais feuerbachianos possibilitou a Marx o reconhecimento do caráter fundante da 

objetividade e o consequente descarte da especulação enquanto procedimento analítico. Essa 

ruptura com os parâmetros da filosofia idealista, constituindo uma viragem ontológica no 

pensamento de Marx, permitiu a percepção da efetiva relação determinativa entre sociedade civil 

e Estado. Com a nova posição, Marx passa a identificar no metabolismo social, nas relações 

materiais dos indivíduos, o momento preponderante na determinação da totalidade do mundo 

humano, a partir do qual a politicidade emerge e deve ser compreendida. Essa conquista teórica é 

afirmada pelo próprio autor, em 1859, no “Prefácio” ao Para a crítica da economia política: 

Minha investigação desembocou no seguinte resultado: relações jurídicas, tais 
como formas de Estado, não podem ser compreendidas nem a partir de si 
mesmas, nem a partir do assim chamado desenvolvimento geral do espírito 
humano, mas, pelo contrário, elas se enraízam nas relações materiais da vida, 
cuja totalidade foi resumida por Hegel sob o nome de “sociedade civil”, 
seguindo os ingleses e franceses do século XVIII; a anatomia da bürgerliche 
Gesellschaft [sociedade civil ou burguesa] deve ser procurada na economia 
política.31 

 

                                                            
31 K. MARX apud J. CHASIN, Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo 
editorial, 2009, p. 57. 



26 
 

 
 

Instaurada a nova postura diante do real, isto é, a recusa dos volteios da razão 

autossustentada em prol da subsunção ativa e criticamente modulada aos nexos efetivos dos 

objetos investigados, Marx empreende a sua reiteração e desenvolvimento. Assim, a título de 

exemplo, Sobre a questão judaica (1843), Crítica da filosofia do direito de Hegel – Introdução 

(1843/1844), Glosas críticas marginais ao artigo “O rei da Prússia e a reforma social” (1844), 

“Materiais preparatórios” para a redação de A guerra civil na França (1871) são textos que não 

apenas reafirmam o primado da sociedade civil em relação às formas de Estado, mas rompem 

definitivamente com os resquícios da identificação do Estado como positividade.32 Desse modo, a 

crítica ontológica desenvolvida nesses trabalhos resultou no que Chasin chamou de 

“determinação ontonegativa da politicidade”. 

Após a viragem ontológica, o pensador alemão vê no Estado e na política um momento 

negativo e transitório no processo de autoconstituição do homem. Nesse sentido, na “Introdução” 

de 1843/1844, Marx afirmou que o “Estado moderno não atribui importância ao homem real ou 

unicamente satisfaz o homem total de maneira ilusória”, colocando em destaque “a imperfeição 

do Estado moderno em si, a degenerescência da sua carne”.33 O Estado é compreendido como 

uma força asfixiante, ativada em resposta a necessidades de um estágio ainda limitado de 

desenvolvimento histórico, definido por Marx como “pré-história”. Trata-se de sociedades que, 

em virtude de debilidades internas, são incapazes de exercer sua autorregulação, carecendo por 

isso de uma força separada, constituída pela usurpação e conversão de energias sociais em forças 

políticas.34 Em A guerra civil na França, ao caracterizar o Estado moderno, Marx é explícito 

quanto à negatividade dessa organização: 

A máquina que por meio de órgãos complexos e ubíquos enreda, como uma 
jibóia, a sociedade civil viva [trata-se, pois, do] poder de Estado ordenado e 

                                                            
32 Na Crítica de Kreuznach, Marx ainda busca uma forma de sustentação para um Estado verdadeiro. Cf. Ester 
VAISMAN, “A obra de juventude e da maturidade: ruptura ou continuidade?”, in: Armando BOITO JR.; Caio 
Navarro de TOLEDO; Jesus RANIERI; Patrícia Vieira TRÓPIA (orgs.), A obra teórica de Marx: atualidade, 
problemas e interpretações, São Paulo, IFCH-Unicamp/Xamã, 2002. 
33 K. MARX apud J. CHASIN, Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo 
editorial, 2009, p. 61. 
34 Em A ideologia alemã, Marx e Engels percebem não só o vínculo entre as limitadas condições materiais de 
existência nas formações sociais contraditórias e as manifestações da filosofia idealista, mas também o existente 
entre as primeiras e as formas de poder político: “Essa expressão idealista dos limites econômicos existentes não é 
apenas puramente teórica, mas também existe na consciência prática, quer dizer, a consciência que se emancipa e 
está em contradição com o modo de produção existente não forma apenas religiões e filosofias, mas também 
Estados”. K. MARX; F. ENGELS, A ideologia alemã, São Paulo, Boitempo editorial, 2007, p. 36. 



27 
 

 
 

dotado de uma divisão do trabalho sistemática e hierarquizada, que expande seu 
raio de ação e independência em relação à sociedade real e o controle 
sobrenatural sobre ela [de modo que é uma] excrescência parasitária sobre a 
sociedade civil, fingindo ser sua contrapartida ideal.35 
 

Consequentemente, o mundo político emerge na analítica marxiana como patamar inferior 

da história, contraposto ao “nível humano”, uma potencialidade para o futuro das nações 

modernas. Tendo identificado no intercâmbio material dos indivíduos o momento preponderante 

do complexo que constitui o mundo humano, Marx não visualiza mais o propulsor da 

universalidade e da racionalidade na “revolução parcial” (política), edificadora de uma forma de 

liberdade restrita e responsável pelas tarefas destrutivas nos processos de transformação, mas sim 

na “revolução radical”, processo infinito de redefinição dos conteúdos sociais. Assim, o objetivo 

da revolução não deveria ser o de aperfeiçoar a máquina estatal, mas sim o de suprimí-la, 

devolvendo à sociedade civil as energias usurpadas e configuradas sob forma política. Esse é o 

sentido que Marx capta nas transformações empreendidas na Comuna de Paris: 

Todas as revoluções anteriores só haviam transferido o poder organizado – essa 
forma organizada da escravidão do trabalho – de uma mão para outra. A comuna 
não foi uma revolução contra esta ou aquela forma de poder de Estado – 
legitimista, constitucional, republicana ou imperial. Foi uma revolução contra o 
próprio Estado, esse aborto prodigioso da sociedade; foi a retomada pelo povo, 
para o povo, de sua própria vida social. Não transferiu essa máquina terrível de 
dominação de classe de uma fração das classes dominantes para outra, mas uma 
revolução que demoliu a própria máquina [...] A Comuna foi essa negação clara 
da usurpação estatal, por isso o início da revolução social do século XIX. [...] Só 
os trabalhadores, inflamados pelo cumprimento de uma tarefa social nova para 
toda a sociedade – acabar com todas as classes, com toda a dominação de classe 
– eram os homens que podiam quebrar o instrumento dessa dominação – o 
Estado, o poder governamental centralizado e organizado, que, usurpador, se 
pretende senhor e não servidor da sociedade. [...] A Comuna é a reabsorção do 
poder de Estado pela sociedade, que constitui suas próprias forças vivas, em 
lugar de forças que a controlem e subjuguem.36 
 

Portanto, como bem o observou Chasin, a revolução radical proposta por Marx exige uma 

“prática metapolítica”. De acordo com o autor, essa expressão compreende o 

[...] conjunto de atos de efetivação que não apenas se desembarace de formas 
particularmente ilegítimas e comprometidas de dominação política, para 

                                                            
35 K. MARX apud J. CHASIN, Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo 
editorial, 2009, p. 64. 
36 K. MARX apud J. CHASIN, Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo 
editorial, 2009, p. 66. 



28 
 

 
 

substituí-las por outras supostas como melhores, mas que vá se desfazendo, 
desde o princípio, de toda e qualquer politicidade, à medida que se eleva da 
aparência política à essência social das lutas históricas concretas, à proporção 
em que promove a afloração e realiza seus objetivos humano-societários, os 
quais, em suma, têm naquela ultrapassagem, indissociável da simultânea 
superação da propriedade privada dos bens de produção, a condição de 
possibilidade de sua realização.37  
 

Como o conjunto da obra marxiana, as posições aqui resumidas foram negadas por 

amplos setores da esquerda mundial. No caso de Coutinho, a inobservância das teses de Marx 

conduz ao regresso ao tradicional universo da determinação ontopositiva da politicidade e, 

posteriormente, à deformação analítica e propositiva do momento político na conformação da 

totalidade do real. Se desde o início Coutinho manifesta, ainda que esporadicamente, uma visão 

positiva do mundo político, na segunda fase de seu pensamento emerge a postura de superestimar 

o peso das formas políticas, o que, evidentemente, desvirtua a correta apreensão do primado do 

momento econômico. Dada a importância do complexo de questões envolvidas na inobservância 

apontada, compreendemos ser necessário um exame da obra de Coutinho como um todo, antes de 

expor suas posições acerca da realidade brasileira. 

Desse modo, no que toca à organização do presente trabalho, trata-se inicialmente de 

explicitar as fases do desenvolvimento mutante da análise coutiniana, isto é, buscamos evidenciar 

o talhe de cada fase do pensamento em discussão. Não se trata aqui, frise-se, de um estudo 

pormenorizado dos temas trabalhados por Coutinho, mas sim da explicitação do modo como o 

autor conduz sua análise, que envolve, como não poderia deixar de ser, uma dada maneira de 

entender a realidade. O primeiro capítulo finda com a tentativa de expor as razões tanto do 

formato geral da obra de Coutinho quanto das mutações sofridas. 

No segundo capítulo da dissertação chegamos finalmente ao nosso objeto de estudo 

propriamente dito, a crítica da avaliação coutiniana da realidade brasileira, isto é, a definição de 

nosso itinerário capitalista como sendo um caso de via prussiana ou revolução passiva. Nesse 

âmbito, além do acompanhamento detalhado da argumentação realizada pelo autor, tentamos 

evidenciar as consequências que a transição referencial, avaliada no primeiro capítulo, traz para o 

plano da discussão da realidade nacional. 

                                                            
37 J. CHASIN, Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo editorial, 2009, pp. 65-
66. 



29 
 

 
 

No terceiro capítulo, empreendemos uma breve contraposição das posições de Coutinho 

com autores que também trabalharam com o tema do desenvolvimento do capitalismo brasileiro. 

Nesse sentido, são discutidas algumas das contribuições de Caio Prado Jr. e José Chasin. As 

restrições de tempo e espaço nos levaram a reduzir o leque de autores. Sendo assim, optamos por 

obras que pudessem mostrar elementos ignorados ou esquecidos por Coutinho e fornecer 

angulações analíticas e políticas alternativas. 

Por fim, nas considerações finais, buscamos fazer um balanço das discussões realizadas 

ao longo dos capítulos. Não se trata, no todo ou nas partes, de um tratamento definitivo do 

assunto. As inúmeras ressalvas referentes à falta de espaço e tempo tem por pressuposto a certeza 

de que, ao invés de esgotar todas as problemáticas envolvidas no tema trabalhado, esta 

dissertação foca certos aspectos, em inevitável detrimento de outros tantos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

 
 

CAPÍTULO I – O PENSAMENTO MUTANTE DE CARLOS NELSON COUTINHO 

1.1. Uma breve biografia 

Nascido a 28 de junho de 1943 na cidade de Itabuna, interior do Estado da Bahia, Carlos 

Nelson Coutinho transferiu-se cedo com a família para a capital, Salvador, onde deu início à sua 

multifacética jornada de formação intelectual. Ainda na adolescência (aos 13 ou 14 anos), 

descobriu na estante do pai, o advogado, poeta e três vezes deputado estadual pela UDN, Nathan 

Coutinho (1911-1991), os célebres Manifesto comunista, de Karl Marx e Friedrich Engels, e Do 

socialismo utópico ao socialismo científico, de Engels. Essas leituras despertaram no jovem o 

desejo de fazer política e o tornaram de imediato um adepto do comunismo. A fim de dar vazão a 

seus anseios políticos, Coutinho entrou para a faculdade de direito da Bahia, em 1961. Graças à 

ação da Juventude Universitária Católica e do PCB, esse era o local próprio para aqueles que à 

época desejavam exercitar sua militância, daí o jovem comunista ter ingressado, ao mesmo 

tempo, na agremiação pecebista, da qual só sairia em 1982. 

Desenvolveu seus estudos na Bahia da virada das décadas de 1950/60, um período 

marcado, segundo o próprio Coutinho, por um forte florescimento cultural. Apesar de ser 

considerado “autoritário”, o então reitor Edgar Santos fomentou a produção e difusão culturais na 

Universidade da Bahia, inclusive trazendo nomes como os do ensaísta Luiz Carlos Maciel e o 

músico Hans J. Koellreutter. Outra atuação destacada por Coutinho foi a da arquiteta Lina Bo 

Bardi, que foi à Bahia para organizar o Museu de Arte Contemporânea e o Museu de Arte 

Popular. Bo Bardi foi, depois de Paulo Farias (professor de Coutinho no terceiro colegial), a 

segunda pessoa a falar de Gramsci para o jovem estudante. Já na Universidade, Coutinho tornou-

se amigo de Caetano Veloso. 

Em 1961, no número 16 da revista Ângulos, editada pelo Centro Acadêmico Ruy Barbosa, 

da Faculdade em que Coutinho estudava, apareceu seu ensaio de estreia, O processo das 

contradições e a revolução brasileira. Nele o jovem estreante já expressava sua preocupação 

com as questões da modernização de nossa sociedade, um tema que o acompanha, implícita ou 

explicitamente, desde então. Na mesma época, em uma de suas viagens anuais ao Rio de Janeiro, 

Coutinho conheceu Leandro Konder, amigo que o apresentaria a editores cariocas e o colocaria 



31 
 

 
 

em contato postal com o filósofo húngaro Georg Lukács, intelectual marxista de cuja obra o 

jovem baiano tomou conhecimento por meio do livro História e consciência de classe. 

De acordo com o relato do pensador baiano, logo no segundo ano o curso de direito ficou 

“chato”, com os estudos sobre direito penal, civil etc., e decidiu então migrar para a filosofia, 

ambiente no qual não encontrou nenhuma figura de referência entre os docentes. Terminou o 

curso em 1965, mas apenas com o título de bacharel, pois, com a pressão do golpe militar, 

Coutinho passou praticamente todo o final do período letivo no Rio de Janeiro tentando evitar a 

prisão.38 

Em 1965 optou por morar definitivamente na capital carioca. Apesar de ter conseguido a 

transferência de seu cargo no Tribunal de Contas, obtido graças à condição de conselheiro 

daquela instituição exercida por seu pai, Coutinho não assumiu seu posto na nova cidade. 

Recorreu, então, ao trabalho de tradutor, uma das áreas nas quais sua atividade foi mais profícua 

(em entrevista recente, o autor afirma que realizou cerca de 90 traduções).39 

Devido ao acirramento da perseguição à sua esposa no trabalho e ao próprio em sua antiga 

casa, Coutinho decidiu, em março de 1976, refugiar-se em Bologna. Ficou um ano e meio na 

Itália, cerca de três meses em Portugal e um ano em Paris. Regressou ao Brasil em 23 de 

dezembro de 1978. No último período, sob o pseudônimo de Josimar Teixeira, foi um dos 

principais colaboradores da Voz operária, periódico pecebista editado no exterior e distribuído 

clandestinamente no Brasil. 

Em 1979, no número nove da revista Encontros com a civilização brasileira, Coutinho 

lançou o ensaio que colocou seu nome em quase todas as rodas de discussão na esquerda 

brasileira, A democracia como valor universal. Se em seu período pré-refúgio o jovem filósofo 

baiano havia direcionado seu intuito de fazer política ao âmbito estético e filosófico, valendo-se 

da tradição humanista e do marxismo em suas diversas vertentes, especialmente a do filósofo 

húngaro Georg Lukács, em seu retorno Coutinho passou a desenvolver estudos mais diretamente 

políticos, à luz dos ensinamentos de Antônio Gramsci e, em especial, dos eurocomunistas 

                                                            
38 Cf. C. N. COUTINHO, “Carlos Nelson Coutinho”, in: Marcos NOBRE e José Marcio REGO, Conversas com 
filósofos brasileiros, São Paulo, Editora 34, 2000, pp. 374-375. 
39 Cf. C. N. COUTINHO, “Sem socialismo não há democracia”, Caros amigos, n. 153, dez. 2009.  



32 
 

 
 

italianos. A subversão que o ensaio de 1979 causou nos termos do debate acerca dos caminhos 

para o socialismo, tal como se dava até então nos meios pecebistas, rendeu a Coutinho não 

poucas críticas e, ao limite, foi um dos elementos responsáveis por sua saída daquele partido. 

Em 1983, Coutinho iniciou suas atividades na área do magistério superior, nas Faculdades 

Integradas Bennett, na cidade do Rio de Janeiro. Já em 1986, valendo-se dos estudos que 

realizava para elaborar sua tese de doutorado sobre Antônio Gramsci, Coutinho passou em um 

concurso na Escola de Serviço Social da Universidade Federal do Rio de Janeiro. Inscrito com 

“notório saber” reconhecido pela Universidade, Coutinho obteve, além do cargo de professor, o 

título de livre-docente, concluindo seus planos de pós-graduação, arquitetados desde o período do 

refúgio. 

Saiu do PCB em 1982, ingressando nos quadros do Partido dos Trabalhadores em 1989, 

agremiação da qual se desligou em 2003. Desde 2004 está nas fileiras do Partido Socialismo e 

Liberdade. Além de professor titular de Teoria Política e de Formação Social do Brasil na Escola 

de Serviço Social da Universidade Federal do Rio de Janeiro, membro fundador do Partido 

Socialismo e Liberdade (PSOL) e integrante do conselho político do jornal Brasil de fato, 

Coutinho é, desde 2003, diretor da Editora da UFRJ. 

1.2. Uma analítica lukacsiana 

A primeira tarefa deste empreendimento, posta pela própria dinâmica da pesquisa, é 

acompanhar a evolução do pensamento de Carlos Nelson Coutinho, explicitando as mudanças por 

que passou. Nesse sentido, cabe deixar claro que nosso alvo principal aqui é o talhe analítico 

específico do ensaísta baiano, o modo como são tratados os temas e questões que o mobilizam ao 

longo de sua trajetória intelectual. Tendo em vista exclusivamente esse objeto, não serão postas 

em questão as mudanças de postura de Coutinho em relação a problemas específicos. Embora no 

decorrer da pesquisa tenham sido percebidas alterações desse último tipo, serão priorizadas, em 

função mesmo do objetivo central deste trabalho, as transformações atinentes ao procedimento 

analítico de Coutinho e ao seu diagnóstico referente à formação social brasileira. 

Antes de passarmos à evidenciação das distintas fases do pensamento coutiniano, 

devemos fazer algumas considerações sobre sua gênese, a qual desemboca no feitio relativamente 



33 
 

 
 

estável da primeira fase. Uma característica essencial dessa, a prioridade do econômico sobre os 

demais momentos da totalidade do real, é explicitada por Coutinho já em seu ensaio de estreia, no 

qual, identificando-se “como marxista”, evidencia ainda sua preocupação com a formação social 

brasileira, nosso objeto de estudo central. Dessa forma, afirma que “a base da história, sua 

motivação, é o fator econômico”, e, afastando vícios economicistas, adverte ainda: “mas a teia 

complexa de relações e inter-relações que este fator vai despertar, seja no político, seja no social, 

seja no simples individual, é que é a matéria-prima sobre a qual elaborará o cientista social todas 

as suas interpretações”.40 No entanto, essas antecipações temática e metodológica não devem 

obscurecer o fato de que o procedimento analítico que marcaria a primeira etapa de seu 

pensamento estava ainda longe de atingir sua configuração acabada. 

Convertido precocemente ao comunismo através da leitura dos textos de Marx e Engels 

anteriormente referidos, o então jovem Coutinho buscaria afastar-se do stalinismo, em suas 

versões idealista e empirista, por meio da interlocução com autores que, em seu entender, se 

contrapunham a essas formas de deformação do marxismo. É com esse intuito que Coutinho 

esposa a tese central do ensaio de abertura do livro História e consciência de classe, de Georg 

Lukács: “a ortodoxia em matéria de marxismo se refere exclusivamente ao método. Ela implica a 

convicção científica de que com o marxismo dialético se encontrou o método de pesquisa justo, 

que este método não pode ser desenvolvido senão no sentido de seus fundadores”.41 

Identificando esse sentido original na própria dialética, Coutinho busca situá-la 

historicamente, de modo a concordar com outra tese do jovem Lukács: a do proletariado como 

sujeito-objeto idêntico do processo histórico. Na concepção de Coutinho, diante da forma 

idealista como Hegel colocava a dialética, competiria ao proletariado clarificá-la. Tratar-se-ia de 

uma incumbência decorrente da “própria práxis da classe proletária. [...] Isso porque a práxis 

proletária, embora reificada [...], possui no seu autodesenvolvimento uma direção ou sentido: 

aquele da totalidade social”. Com a possibilidade de tomar consciência de si como classe, o 

proletariado poderia se elevar à “consciência da realidade em seu conjunto e totalidade”, com o 

que identificaria sua consciência “à própria consciência de si realidade, pois o operário se 

                                                            
40 C. N. COUTINHO, “O processo das contradições e a Revolução Brasileira”, Ângulos, n. 16, Salvador, Centro 
Acadêmico Ruy Barbosa, 1960, p. 36.  
41 G. LUKÁCS apud C. N. COUTINHO, “Problemática atual da dialética”, Ângulos, n. 17, Salvador, Centro 
Acadêmico Ruy Barbosa, 1961, p. 26. 



34 
 

 
 

descobre, ao mesmo tempo, sujeito (pensante – conhecedor – agente – produtor) e objeto (uma 

parcela constitutiva da realidade social)”.42 

Esta identificação leva Coutinho a defender ainda outra posição do Lukács de História e 

consciência de classe, a saber, a negação da existência de uma forma de objetividade 

independente do sujeito.43 Para o autor baiano, sujeito e objeto “passam assim a ser momentos da 

práxis, a subjetividade e a objetividade como momentos da autocriação histórica, relativos um ao 

outro, e somente existindo um em função do outro”, ou, em uma formulação mais clara, “o 

Objeto é a própria ação humana, e não algo exterior e independente do homem, como crêem hoje 

os stalinistas”.44 Em estreita conexão com esse ponto, Coutinho restringe o âmbito de aplicação 

da dialética às relações humanas e sociais, deixando de fora a esfera da natureza. Na concepção 

do jovem ensaísta, Engels errou ao “projetar no objeto (matéria) as leis da dialética, que são fatos 

mentais, que embora resultem da práxis dos homens sobre a ‘matéria’, não se confundem com 

esta”.45 

Ao chamar a atenção para esse complexo de questões, não queremos dizer que ele esgota 

o âmbito problemático das posições de Coutinho, mas apenas que caracteriza o formato inicial do 

pensamento do autor.46 Há que se frisar aqui que as posições explicitadas referem-se a um perfil 

analítico ainda programático, e não ao exercício de uma análise particular. São essas as posições 

programáticas que, em função do contato postal com um Lukács já crítico das posições 

defendidas em História e consciência de classe, Coutinho tratará de superar. 

                                                            
42 C. N. COUTINHO, “Problemática atual da dialética”, Ângulos, n. 17, Salvador, Centro Acadêmico Ruy Barbosa, 
1961, p. 35. 
43 Nesse ponto Coutinho cita, além do referido livro de Lukács, a Dialética do conhecimento, de Caio Prado Junior.  
44 C. N. COUTINHO, “Problemática atual da dialética”, Ângulos, n. 17, Salvador, Centro Acadêmico Ruy Barbosa, 
1961, pp. 36-37.  
45 Ibid., p. 39. Aqui Coutinho declara seguir algumas formulações de Caio Prado Junior, mas também Lukács, de 
novo em História e consciência de classe, se manifestou negativamente sobre esta posição de Engels. A este 
respeito, ver Georg LUKÁCS, História e consciência de classe, Porto, Publicações escorpião, 1974, p. 19. 
46 Outro elemento equívoco observado no artigo que tomamos para exame consiste na tendência a exagerar o papel 
do pensamento em sua relação com as objetividades. Coutinho acredita que “o pensamento reconstrói a realidade ao 
superar a imediaticidade ‘coisista’ empírica no sentido da totalidade concreta”. Para o autor, não sendo “dada desde 
logo”, a totalidade é “construída com o auxílio deste pensamento”. As “categorias e conceitos” não seriam fatos 
exteriores, mas sim derivariam “da sistematização interna do próprio conhecimento”. No mesmo sentido, diz 
Coutinho, “a simples conscientização da realidade implica, de imediato, a transformação do objeto (desta mesma 
realidade) tornado consciente”. C. N. COUTINHO, “Problemática atual da dialética”, Ângulos, n. 17, Salvador, 
Centro Acadêmico Ruy Barbosa, 1961, pp. 43-44. 



35 
 

 
 

Em 1963, aconselhado por Leandro Konder a escrever para Lukács em busca de 

orientação, Coutinho submete ao velho filósofo húngaro uma série de questões, encorajando-o a 

discorrer sobre sua posição de então sobre História e consciência de classe (o livro fora 

publicado em 1923) e sobre Antonio Gramsci, Jean-Paul Sartre, Lucien Goldmann e Galvano 

Della Volpe, pensadores pelos quais o ensaísta baiano nutria apreço.47 Deixando de lado 

Gramsci, cuja obra dizia não conhecer à época, Lukács busca prevenir seu jovem discípulo tanto 

em relação ao seu velho livro quanto aos autores mencionados: 

Gostaria sobretudo de adverti-lo contra uma leitura acrítica de História e 
consciência de classe. Nesse livro, escrito há 40 anos, a alienação 
[Verfremdung] ainda é tratada no sentido hegeliano, ou seja, a reificação 
[Verdinglichung], enquanto categoria filosófica universal, compreende em si 
tanto a objetivação [Vergegenständlichung] em sentido geral quanto a alienação 
[Verfremdung] em sentido social específico. Isso tem como consequência que 
também seja posta em dúvida a objetividade das relações naturais (dialética da 
natureza). 
Isso é ainda mais importante porque tanto Sartre como Goldmann estão ainda 
hoje nessa posição. Portanto, devemos ter uma atitude bastante cética em face do 
marxismo de ambos. Della Volpe nada tem a ver com essa orientação: na 
medida em que consigo entendê-lo, ele tenta, ao contrário, unir o neopositivismo 
com o marxismo, um empreendimento impossível. Portanto, se você quer 
efetivamente estudar o marxismo, deve estar muito atento sobre os autores que 
podem ser considerados marxistas.48 

 
Em sua resposta às lições do mestre húngaro, Coutinho mostra ter digerido a parte da 

autocrítica lukacsiana, mas recalcitra quando o assunto é o marxismo de Sartre e Goldmann. 

Informando ter entendido, com o auxílio proporcionado pela leitura de O jovem Hegel e os 

problemas da sociedade capitalista, o problema da identificação entre os conceitos de 

objetividade e alienação, Coutinho se vale da definição de Lukács acerca da ortodoxia em matéria 

de marxismo, isto é, o critério da aplicação do método da dialética materialista, para definir 

Sartre e Goldmann como marxistas: “Ora, Sartre e Goldmann, a meu ver, aceitam e empregam 

esse método em suas obras”. No entanto, antevendo possíveis objeções por parte de Lukács, 

Coutinho observa: “Sua carta me fez perceber, contudo, que o senhor não considera como 

marxistas os que recusam a dialética da natureza enquanto lei objetiva (ontológica) dos 

fenômenos naturais. (É o caso de Sartre e de Goldmann)”. Dessa forma, Coutinho pergunta: 

                                                            
47 Coutinho chegou mesmo a dedicar um ensaio a Sartre, ”Do existencialismo à dialética: a trajetória de Sartre”, 
Estudos sociais, n. 18, Rio de Janeiro, 1963, pp. 148-176. 
48 G. LUKÁCS, “Correspondência com Georg Lukács”, in: Maria Orlanda PINASSI; Sérgio LESSA (orgs.), Lukács 
e a atualidade do marxismo, São Paulo, Boitempo editorial, 2002, p. 144.  



36 
 

 
 

Então, gostaria de saber se o senhor acredita que essa recusa [da dialética da 
natureza] (quando seguida, porém, da aceitação e do correto emprego da 
dialética como lei objetiva-subjetiva dos fatos humanos) possa excluir um 
pensador do campo do marxismo. 
Em suma, Sr. Lukács, quais são, para o senhor, os critérios de juízo para 
classificar um escritor como marxista?49 
 

A resposta de Lukács é direta e esclarecedora: 

Você tem inteira razão quando aponta no método o critério para estabelecer se 
alguém é ou não marxista. Mas, quando se fala de método, é preciso ter em vista 
o marxismo como um todo. E isso se refere tanto ao materialismo [Marxismus] 
dialético quanto ao materialismo histórico. Os escritos certamente interessantes 
de Sartre e de Goldmann são, sem dúvida, influenciados pelo método do 
materialismo histórico. Mas, ao contrário, tais autores recusam o materialismo 
dialético. Eles não aceitam que: a) exista uma realidade independente de nossa 
consciência; b) que essa realidade tenha um caráter objetivamente dialético, que 
nossa consciência – livremente, não mecanicamente – reproduz; e, finalmente, c) 
que o homem seja ontologicamente um ser social e não que ingresse em relações 
sociais (independentemente da essência do seu ser homem) somente em um 
segundo momento.50 
 

Escrita em finais de 1963, a carta de Lukács demorou, em função do golpe de 1964, cerca 

de três anos para ser respondida. No entanto, a demora deu tempo ao discípulo para refletir 

melhor sobre os ensinamentos do mestre. Ao retomar o contato postal, assim escreveu Coutinho:  

Nesse período, minha concepção do marxismo sofreu grandes mudanças. 
Superei minha concepção “historicista” do marxismo, ou seja, a redução que eu 
fazia – segundo Goldmann, Sartre, Gramsci e o jovem Lukács – do marxismo ao 
materialismo histórico. Assimilei o materialismo dialético e troquei o 
“historicismo” pelo método histórico-sistemático.51 

 
De todo esse imbróglio, o importante a reter é que o jovem filósofo baiano finalmente 

encontrou o almejado critério caracterizador de um marxista: a utilização conjunta dos métodos 

do materialismo histórico e do materialismo dialético. Trilhando esse caminho epistemológico de 

acesso à ortodoxia marxista, Coutinho dá acabamento ao perfil analítico que caracteriza a 

                                                            
49 C. N. COUTINHO, “Correspondência com Georg Lukács”, in: Maria Orlanda PINASSI; Sérgio LESSA (orgs.), 
Lukács e a atualidade do marxismo, São Paulo, Boitempo editorial, 2002, p. 146, acréscimo nosso. É interessante 
observar que, cônscio do desconhecimento lukacsiano acerca da obra de Gramsci, Coutinho adiciona à sua carta um 
trecho desse pensador, no qual está exposta a mesma negação de uma objetividade independente do homem, 
perguntando a Lukács se concorda com essa posição. Novamente, porém, o filósofo húngaro faz silêncio sobre a 
obra do pensador italiano. 
50 G. LUKÁCS, “Correspondência com Georg Lukács”, in: M. O. PINASSI; S. LESSA (orgs.), Lukács e a 
atualidade do marxismo, São Paulo, Boitempo editorial, 2002, p. 147. 
51 Ibid., p. 148. 



37 
 

 
 

primeira fase de seu pensamento, uma fase lukacsiana.52 Vejamos agora mais de perto o que 

significa o “método histórico-sistemático”. 

Tendo em vista que o fundamento da evolução histórico-social da humanidade é 

constituído pelas “conexões sistemáticas” em íntima relação com as “históricas e transitórias”, ou 

melhor, ao entender a realidade como “síntese dialética entre permanência e modificação, entre 

continuidade e descontinuidade”,53 Coutinho atribui problemas distintos aos métodos do 

materialismo histórico e do materialismo dialético. Enquanto ao primeiro – definido como “uma 

filosofia da praxis, da unidade histórica do sujeito e do objeto”, ou como a “antropologia” 

marxista – cabe o problema do “caráter histórico-social” das objetividades humanas, ao segundo 

– entendido na qualidade de “teoria das leis mais gerais do desenvolvimento do real” ou de 

“ontologia” marxista – competem a teoria do reflexo, a dialética da natureza, a dialética do 

conhecimento etc.54 

Apesar da divisão observada, Coutinho frisa que a diferença entre o método do 

materialismo histórico e o do materialismo dialético é “uma diferença apenas de ângulo”, pois 

ambos incidem sobre o mesmo objeto, podendo a análise “concentrar-se em maior ou menor 

proporção nas concatenações históricas ou nas sistemáticas”.55 E é da referida unidade do objeto, 

da “íntima relação” entre suas “conexões sistemáticas” e “transitórias”, que decorre a necessidade 

da integração no plano epistemológico, isto é, da união do método “histórico-genético” com a 

“análise imanente” ou “sistemática”, resultando assim na consideração histórico-sistemática.56 

                                                            
52 É importante registrar que Coutinho assimila de História e consciência de classe outro caractere distintivo do 
marxismo: “o ponto de vista da totalidade”. Ao contrário de outros elementos da herança do jovem Lukács, esse não 
é descartado por Coutinho, assumindo posição importante em sua concepção de marxismo. Cf., por exemplo, C. N. 
COUTINHO, “Do ângulo do marxismo”, Revista brasileira de ciências sociais, n. 4, vol. 2, 1987, pp. 39-42. Cabe 
registrar, no entanto, que é estranho ao pensamento de Marx a identificação da categoria da totalidade como um 
“ponto de vista”, situado no campo da subjetividade. No pensamento marxiano, a totalidade é reconhecida sob duas 
formas: a do concreto real e a do concreto ideal, sendo esse último a reprodução conceitual do primeiro. A crítica da 
concepção lukacsiana da categoria da totalidade e a exposição da posição marxiana encontra-se em J. CHASIN, 
Marx – estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo editorial, 2009, pp. 204-209. 
53 Cf. C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, pp. 104 
e 113. 
54 Cf. ibid., pp. 71-72, 80, 97, 106 e idem, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão popular, 
2010, p. 182. 
55 C. N. COUTINHO, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão popular, 2010, p. 191. 
56 Cf. C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, pp. 96, 
103-104, 106, 112-113 e idem, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão popular, 2010, pp. 118, 
182, 190-191. Deve-se observar aqui, contra qualquer impressão em contrário, que as eventuais similitudes entre a 



38 
 

 
 

Configurada essa armação epistemológica, sempre no espírito de resgate dos clássicos do 

marxismo, Coutinho aplica-a no estudo de problemas estéticos e filosóficos. Busca, por meio de 

análise imanente, determinar a legalidade específica e o sistema categorial da arte, bem como, 

através do método genético, traçar o caráter histórico-social e o modo particular de realização das 

leis artísticas. Em relação à filosofia, tenta indicar não apenas a gênese social do pensamento que 

toma para exame, mas também sua dimensão sistemática, determinando sua verdade ou falsidade 

objetivas. 

Empreenderemos a partir de agora uma exposição, pautada em alguns dos textos mais 

importantes de Coutinho, do modo como o autor põe em prática a sua primeira forma de análise. 

Tentaremos evidenciar, de acordo com nosso objetivo de explicitar uma mudança de postura em 

relação à fase subsequente, a forma específica que toma na primeira etapa a conexão entre as 

configurações que assumem as relações materiais dos homens e suas emanações espirituais, ou, 

ainda, as relações entre ser e consciência. 

A reunião de ensaios de que se constitui Literatura e humanismo, livro publicado em 

1967, tem como fios condutores declarados a tentativa de “aplicação do método marxista” em sua 

“formulação lukacsiana” e, em especial, “a preocupação temática básica – ainda de origem 

lukacsiana – que consiste em apresentar a contradição entre a racionalidade humanista e as 

tendências irracionalistas como a contradição básica da cultura de nossos dias”.57 E já na 

explicação da origem da tendência cultural irracionalista, o principal adversário do autor ao longo 

de todos os ensaios do livro, podemos ver como Coutinho opera a aplicação daquele método. 

De acordo com Coutinho, as posições irracionalistas de crítica à sociedade burguesa, em 

especial as que adquirem caráter sistemático e generalizado “na corrente de pensamento que vai 

de Kierkegaard aos modernos existencialistas”, tem sua origem no processo pelo qual o 

capitalismo explicita o caráter utópico e ilusório dos ideais de seu período progressista. Com a 

deturpação das noções de “razão”, “determinismo”, “homem total” e “comunidade autêntica”, “o 

indivíduo é condenado a viver em um ‘pequeno mundo’ restrito e sem perspectivas, ao passo que 

                                                                                                                                                                                                
nossa posição metodológica e a de Coutinho não autorizam sua identificação. Consideramos que, mesmo diante da 
negativa de Coutinho, o modo como define seu método acaba por cindir a realidade em duas dimensões (histórica e 
lógica), um procedimento estranho aos parâmetros aos quais nos vinculamos. 
57 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 1. 



39 
 

 
 

o movimento da história – pelo qual ninguém mais se sente responsável – aparece a cada um 

como o resultado da ação de forças irracionais e inumanas”. No contexto do desenvolvimento de 

formas imperialistas no interior do capitalismo, difunde-se a “sensação do absurdo”, a qual 

decorre exatamente dessa aparente subserviência da razão “a objetivos globais inteiramente 

irracionais”. É essa a configuração histórico-social na qual se dá a emergência da corrente 

irracionalista. No dizer de Coutinho: 

As sucessivas crises, a permanente instabilidade, fornecem ao indivíduo isolado 
– que, graças à rígida divisão do trabalho, está completamente desligado do 
processo histórico global, não tendo consequentemente condições de 
compreender as razões reais deste caos aparente – uma visão irracionalizada da 
vida. Reagindo à falsa e mecânica comunidade vigente, os intelectuais 
marginalizados generalizam sua crítica e a aplicam a todas as formas de 
comunidade, de integração do indivíduo em uma totalidade que lhes seja 
transcendente (reação de Kierkegaard a Hegel); eles buscam na subjetividade um 
refúgio contra a alienação e o prosaísmo do mundo social.58 
 

A análise sistemática das tendências irracionalistas, juntamente com a de seus oponentes 

humanistas, é realizada ao longo dos diversos ensaios de que se compõe o livro. Importa-nos 

agora, para fins de síntese de um perfil analítico, observar que, na esteira daquela apreensão do 

quadro de origem do irracionalismo moderno, Coutinho, citando seu mestre húngaro, atina ainda 

para a função social desse movimento teórico. Para o autor, os intelectuais marginalizados fazem 

tanto uma apologia indireta do capitalismo, ao converterem seus aspectos contraditórios em 

realidade imutável da existência humana, quanto direta, ao fornecerem o caldo de cultura 

necessário à ideologia nazista.59 Desse modo, Coutinho busca dar conta das três tarefas 

preconizadas por Lukács na realização de uma exposição de conjunto de uma filosofia: a crítica 

imanente, a captação da gênese e função social do pensamento.60 

                                                            
58 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 11. 
59 Cf. ibid., pp. 14-16. 
60 Cf. G. LUKÁCS, El asalto a La razón, op. cit., p. 5. Não se trata aqui, frise-se, de uma aplicação inconsciente por 
parte de Coutinho, baseada na simples imitação. Em polêmica com o professor e crítico literário Luis Costa Lima, 
Coutinho afirma serem alvos da teoria que defende os seguintes elementos: “1) a específica prática literária”, a qual 
implica, além da “manipulação da linguagem”, “a estruturação em gêneros, a composição, a criação de tipos etc.; 2) 
a prática histórico-concreta dos homens, embebida de ideologias, que o objeto literário repõe necessariamente com 
seu conteúdo; 3) as consequências ideológicas que essa reposição especificamente estética da prática vai ter, por sua 
vez, sobre a futura prática dos seus consumidores”. C. N. COUTINHO, “Há alguma teoria com medo da prática?”, 
Opinião, nº 160, Rio de Janeiro, 1975, p. 19. 



40 
 

 
 

Vejamos agora como Coutinho (re)avalia, em outro artigo do mesmo livro, a trajetória de 

Jean-Paul Sartre, em especial os motivos que, segundo o filósofo baiano, levaram esse pensador a 

se aproximar do marxismo, bem como o caráter contraditório da assimilação sartriana desse 

último. Segundo Coutinho, Sartre desenvolve seu pensamento no quadro do existencialismo, uma 

“concepção de mundo” que representa ideologicamente “a intelectualidade pequeno-burguesa 

marginalizada pelo desenvolvimento capitalista em sua fase imperialista”.61 Até cerca de 1945, 

Sartre seguiria a linha ortodoxa de Martin Heidegger, de modo que sua filosofia seria marcada 

“pelo idealismo subjetivo, pelo irracionalismo, pelo niilismo, pela falsa noção de liberdade; em 

suma, pela metafísica alienizante e fetichista que está em sua base”.62 No entanto, de acordo com 

Coutinho, 

Ao contrário de Heidegger, Sartre não se limitou a pequenas concessões 
terminológicas para adaptar sua filosofia original à realidade dos novos tempos; 
como autêntico pensador, ele jamais se recusou a compreender verdadeiramente 
a realidade, ainda que esta compreensão entrasse em frontal contradição com o 
seu pensamento original.63 

 
Dessa maneira, na Alemanha o período da Segunda Guerra Mundial não levou a 

modificações significativas na concepção dos intelectuais existencialistas, mas, ao contrário, para 

muitos deles “o nazismo representou [...] a perspectiva de rompimento com o ‘cotidiano’ da 

existência, a possibilidade de tomada de posições ‘heroicamente pessimistas, uma forma de vida 

‘perigosa’ e apta a proporcionar ‘uma morte pessoal e autêntica’”.64 Já na França, em especial no 

período que sucedeu à Libertação, houve uma crise geral no campo dos existencialistas, cuja 

origem Coutinho situa  

[...] no caráter específico da intelectualidade francesa, que – ao contrário da 
alemã – possui inegáveis tradições democráticas e humanistas. Por outro lado, 
invadida e ocupada a França, era a Resistência e o combate ao fascismo que 
representavam, para estes existencialistas, a possibilidade de “viverem 
perigosamente”, rompendo com o “cotidiano” e o “inautêntico”.65 
 

Ao engajar-se nessa luta, Sartre percebe a possibilidade de um “bem comum” e supera, 

primeiro prática e depois teoricamente, sua anterior condenação de toda integração do indivíduo 

                                                            
61 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, op. cit., p. 39. 
62 Ibid., p. 56. 
63 Ibid., p. 40. 
64 Ibid., p. 57. 
65 Ibid., p. 58. 



41 
 

 
 

em uma comunidade como “uma relação não-ontológica e moralmente inautêntica”. Sua 

participação histórico-política o leva, assim, a aproximar-se “do ângulo crítico-prático do 

proletariado”. Após explicitar esse quadro histórico-social do itinerário teórico-prático de Sartre, 

Coutinho dedica-se a avaliar a fase de seu pensamento iniciada com a percepção da necessidade 

de absorção do marxismo. 

 Diante do antagonismo entre a dialética materialista – expressão filosófica do ângulo 

crítico-prático do proletariado – e o existencialismo, Sartre dedica-se, a partir de 1957, a 

solucionar a necessária contradição que se instaura entre “a nova visão do mundo [...], voltada 

para a integração na ideologia do proletariado, e sua filosofia, ligada substancialmente a uma 

perspectiva individualista e pequeno-burguesa”. Para o jovem ensaísta baiano, ao lado da 

profunda incompreensão que demonstra perante os “problemas do materialismo dialético 

(particularmente da teoria do reflexo e da dialética da natureza)”, Sartre manifesta, ainda no 

campo epistemológico, limites fundados na concepção equivocada “de que a dialética decorre da 

práxis individual, e não da práxis coletiva e histórica”. Essa primazia do indivíduo sobre a 

história, contraditória em relação ao materialismo histórico assimilado, teria raízes em resquícios 

do existencialismo original de Sartre. Embora frise a dimensão metodológica do problema, ao 

analisar os equívocos decorrentes dessa assimilação contraditória Coutinho não refuta as posições 

sartrianas porque são “antimarxistas, mas simplesmente porque oferecem um reflexo deformado 

da realidade”. Nesse sentido e contra aquela concepção de Sartre segundo a qual “a praxis 

individual é a única dialética constituinte,” sendo a “praxis coletiva [...] secundária e não-

ontológica”, o ensaísta baiano afirma: 

[...] a individualidade humana, como realidade histórico-social, é já ela um 
produto histórico; a historicidade do homem não surge após um processo de 
mediações, pois ela é o dado primeiro da existência individual. O homem é, 
ontologicamente, um ser histórico-social; a praxis individual não é senão um 
momento constituinte (mas sobretudo constituído) da praxis histórica e 
coletiva.66 
 

O mesmo significado possui a refutação da concepção sartriana da alienação como “fato 

ontológico e eterno, ligado a qualquer exteriorização da individualidade humana”. De acordo 

com Coutinho, 

                                                            
66 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, pp. 66, 72, 
78 e 80. 



42 
 

 
 

[...] a alienação é um fato histórico, ligado à divisão social do trabalho e à 
propriedade privada dos meios de produção; com o desaparecimento destes fatos 
igualmente históricos, com a criação de uma comunidade humana fundada na 
propriedade socialista dos meios de produção, desaparecerá consequentemente a 
alienação.67 
 

Desse modo, o ensaísta baiano encontra na explicitação de um dado quadro histórico-

social não apenas a condição necessária da explicação do pensamento e da trajetória de Sartre, 

mas também o metro crítico de sua leitura imanente, com o qual avalia a objetividade das 

formulações apresentadas. Esse é o formato geral da aplicação conjunta dos métodos histórico e 

sistemático, por meio da qual Coutinho apreende a gênese de um pensamento e afere sua verdade 

ou falsidade. Mas seu trabalho só termina com a indicação do sentido da trajetória de Sartre nos 

quadros do marxismo e das lutas sociais: 

Em sua atividade prática, mas também em suas reflexões teóricas, Sartre é um 
companheiro dos que lutam contra a opressão imperialista dos povos 
subdesenvolvidos e contra a alienação gerada pela decadência do capitalismo. E, 
mais do que isso, é um destacado combatente na luta contra o stalinismo pela 
renovação e revivificação do autêntico humanismo marxista.68 
 

Na segunda parte do livro que estamos acompanhando, dedicada à análise de romances, 

Coutinho parece praticar o mesmo tipo de procedimento analítico. Tomemos, por exemplo, suas 

notas sobre a “Atualidade de Dostoiévski”. De acordo com Coutinho, 

As razões de sua imensa e imediata eficácia no mundo ocidental se ligam 
precisamente [...] ao fato de – partindo de uma realidade estruturalmente similar 
à da Europa Ocidental – Dostoiévski ter conseguido reencontrar o profundo 
realismo e a epicidade poética próprios do grande romance, ao passo que os seus 
contemporâneos ocidentais se encaminhavam decisivamente no sentido da 
deformação do conteúdo e da dissolução – psicologista ou naturalista – da 
forma.69 
 

Ainda que trabalhe em uma realidade em que tem lugar um processo de “intensificação da 

alienação” e de “atomização do homem”, processos que no Ocidente levaram à dissolução da 

forma artística, Dostoiévski, assim como os demais expoentes do realismo russo, consegue ligar-

se à tradição de Balzac e Stendhal. A explicação do caráter paradoxal desse fato, “de ser o 

realismo russo e não o francês da segunda metade do século XIX o autêntico continuador de 

                                                            
67 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 83. 
68 Ibid., p. 84. 
69 Ibid., pp. 196. 



43 
 

 
 

Balzac e Stendhal,” Coutinho busca-a “na especificidade das condições histórico-sociais da 

Rússia de então”. Segundo o filósofo baiano: 

A mistura de feudalismo autocrático com capitalismo, formando aquilo que 
Lenin chamou de “capitalismo asiático”, provocava uma intensa reificação e 
endurecimento das relações humanas, tal como na Europa Ocidental; contudo, 
ao mesmo tempo em que este capitalismo russo já apresentava igualmente 
sintomas de decadência, permanece na ordem do dia a realização da revolução 
democrático-burguesa, a renovação humanista da sociedade feudalizada e 
autocrática. Mas, já que a burguesia preferia conciliar com o tzarismo e 
prosperar no seu interior, defendendo um liberalismo reformista pálido e inócuo 
[...], a revolução democrático-burguesa russa seria conduzida e dirigida por 
outras classes sociais: pelo campesinato, pelos estratos plebeus da cidade e, 
finalmente, pelo proletariado. É na concepção do mundo destas classes – ou seja, 
no diverso modo pelo qual cada uma delas assimila ou supera o humanismo 
burguês democrático-revolucionário – que Tolstoi, Dostoiévski e Górki, 
respectivamente, fundam sua representação realista e crítica da realidade.70 
 

Fixado o quadro histórico-social que tornou possível aos escritores russos evitarem os 

perigos aos quais sucumbem os naturalistas franceses, Coutinho passa em revista o livro Crime e 

castigo, em seu entender, “o mais ‘clássico’ dos romances de Dostoiévski”. Nesse âmbito, o 

filósofo baiano busca verificar o modo como se dá o reflexo estético da realidade. Quanto a isso, 

basta-nos observar como entende o problema da “subjetivização e interiorização da ação” do 

personagem Raskolnikov, isto é, sua incapacidade para a ação no mundo exterior. Tomando por 

comparação o personagem stendhaliano Julien Sorel, cuja firmeza interior e disposição para a 

ação eram possibilitadas pelo democratismo que vigorava, ainda que de modo subterrâneo, no 

período da Restauração, Coutinho afirma: 

O humanismo latente nos estratos plebeus da Rússia de então – latente porque 
ainda incapaz de operar socialmente – é suficiente para fundamentar a aspiração 
de Raskolnikov a romper com a mediocridade e com a vida absurda e alienada 
em que é (socialmente) condenado a viver; mas não é suficiente para garantir-lhe 
as condições subjetivas e objetivas que permitem a manutenção da firmeza 
moral e da disposição para a luta que ainda são possíveis em Julien Sorel.71 
 

Tendo na “categoria do realismo [...] o critério central para aferir até que ponto uma obra 

realizou ou não um autêntico reflexo estético do real”, Coutinho avalia positivamente a tentativa 

de Dostoiévski de figurar esteticamente um problema real: “mostrando a problemática desta 

impossibilidade da ação exterior num nível não-cotidiano [...] Dostoiévski cria autênticos tipos, 
                                                            
70 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 198. 
71 Ibid., p. 203. 



44 
 

 
 

nos quais são expressas as contradições profundas que a superfície alienada da realidade não 

permite perceber”.72 Desse modo, também na avaliação do modo particular de realização da obra 

de Dostoiévski, o âmbito do sistema de leis da estética, Coutinho mantém-se atento ao quadro das 

problemáticas histórico-sociais. 

No entanto, o empreendimento coutiniano só finda com a indicação do sentido que a 

perspectiva de Dostoiévski sinaliza no campo das disputas em torno dos caminhos do homem. De 

acordo com Coutinho, contrapondo-se às soluções de caráter irracionalista, ao liberalismo 

apologético e ao anarquismo, Dostoiévski aposta em “uma renúncia ascética, um sacrifício 

individual pelo próximo”. Não obstante a falsidade e abstratividade imediatas de tal perspectiva, 

“em seu conteúdo profundo – a defesa da integridade humana e o anseio por uma comunidade 

renovada e verdadeira – ela é progressista e humanista, nada tendo perdido, mesmo em nossos 

dias, de sua atualidade”. Em outros termos, “o conteúdo da utopia de Dostoiévski é a defesa da 

humanitas contra a alienação”.73 

A fase do pensamento de Coutinho que estamos acompanhando, marcada pelo talhe 

lukacsiano de sua análise, tem no livro O estruturalismo e a miséria da razão um importante 

capítulo. Alertado por Lukács, em carta de fevereiro de 1968, de que o estruturalismo era então 

“o maior obstáculo a um desenvolvimento do marxismo”, Coutinho foi estimulado a tentar 

“contribuir para desenvolver e atualizar a crítica lukacsiana da cultura burguesa”, tendo por base 

o livro A destruição da razão e as últimas entrevistas de Lukács, voltadas para os problemas da 

ontologia.74 No livro de Coutinho, não só o estímulo, mas, como pretendemos evidenciar, 

também o formato geral da analítica, é baseado na obra do filósofo húngaro.75 

                                                            
72 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, pp. 106 e 
203. 
73 Ibid., pp. 209 e 214. 
74 C. N. COUTINHO, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão popular, 2010, pp. 9-11 e 19. 
75 Devemos observar aqui que, além de Lukács, Coutinho alega ter tido por referência também os teóricos da 
chamada Escola de Frankfurt. Falando em tom retrospectivo sobre seu período “fanaticamente lukacsiano”, o 
filósofo baiano declara: “Este é um momento – talvez na época eu não reconhecesse isso – frankfurtiano da minha 
produção. Li muito os frankfurtianos, eles sempre me fascinaram muito – Dialética do iluminismo foi um livro que 
também me marcou – mas sempre tomando minhas distâncias. Para os frankfurtianos, o inimigo fundamental não era 
tanto o irracionalismo clássico, mas essa razão empobrecida, essa razão eclipsada – um livro que me marcou muito 
também foi Eclipse da razão, do Horkheimer, que é uma crítica exatamente a essa razão que perde a sua dimensão 
objetiva e se torna meramente instrumental. Na época, eu não reconhecia isso. Para mim, era puro Lukács. Mas, 
certamente, essa leitura dos frankfurtianos me levou a pensar um pouco essa questão dos dois modos de combater a 



45 
 

 
 

De acordo com Coutinho, 

Na história da filosofia burguesa, é possível discernir – com relativa nitidez – 
duas etapas principais. A primeira, que vai dos renascentistas a Hegel, 
caracteriza-se por um movimento progressista, ascendente, orientado no sentido 
da elaboração de uma racionalidade humanista e dialética. A segunda – que se 
segue a uma radical ruptura, ocorrida por volta de 1830-1848 – é assinalada por 
uma progressiva decadência, pelo abandono mais ou menos completo das 
conquistas do período anterior [...]76 
 

Nessa nova etapa, marcada pela decadência, o pensamento burguês oscila entre tendências 

irracionalistas e pseudorracionalistas, ambas recusando os principais momentos da tradição 

progressista, a qual pode ser sintetizada nos seguintes elementos: 

[...] o humanismo, a teoria de que o homem é um produto de sua própria 
atividade, de sua história coletiva; o historicismo concreto, ou seja, a afirmação 
do caráter ontologicamente histórico da realidade, com a consequente defesa do 
progresso e do melhoramento da espécie humana; e, finalmente, a razão 
dialética, em seu duplo aspecto, isto é, o de uma racionalidade objetiva imanente 
ao desenvolvimento da realidade (que se apresenta sob a forma da unidade dos 
contrários), e aquele das categorias capazes de apreender subjetivamente essa 
racionalidade objetiva [...]77 
 

Essa tendência de “negar ou [...] limitar o papel da razão no conhecimento e na práxis dos 

homens”, isto é, o caráter ideológico ou conservador destas correntes, decorre, segundo Coutinho, 

da capitulação do pensamento burguês aos obstáculos derivados da divisão do trabalho e suas 

implicações. Assim, a contradição entre a liberação do trabalho e a sua conversão em mercadoria, 

bem como aquela entre a socialização do trabalho e a apropriação privada de seus frutos, 

contradições que impulsionaram o progresso teórico na fase anterior, passam, na fase 

descendente, a limitar a apreensão da verdade objetiva. Nesse sentido, Coutinho afirma: 

A partir de então [1848], as contradições capitalistas tornam-se explosivas; 
encarnação e produto dessas contradições, o proletariado surge na história como 
força social autônoma, capaz de resolver em sentido progressista os limites e 
antinomias do sistema capitalista. Indicar a realidade como algo essencialmente 
contraditório significa, doravante, fornecer armas teóricas ao movimento 
anticapitalista da classe operária.78 
 

                                                                                                                                                                                                
razão dialética, ou abandonando-a ou miserabilizando-a”. C. N. COUTINHO, “Carlos Nelson Coutinho”, in: Marcos 
NOBRE e José Marcio REGO, Conversas com filósofos brasileiros, São Paulo, Editora 34, 2000, p. 383. 
76 C. N. COUTINHO, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão popular, 2010, p. 21. 
77 Ibid., p. 28. 
78 Ibid., p. 35. 



46 
 

 
 

A incapacidade de superar o nível fenomênico e apreender a essência do real, bem como 

de distinguir o especial do geral, o particular do universal, decorre não apenas da objetividade 

alienada que se impõe com o capitalismo maduro. Ao lado dela, e mesmo como um momento 

seu, Coutinho elenca ainda a importância do fenômeno da burocratização, em especial para a 

versão agnóstica do pensamento da decadência.79 

As características distintivas da economia capitalista, na visão do filósofo baiano, são 

responsáveis não só pela capitulação do pensamento imediatista ao nível do fenomênico e pela 

consequente fetichização do aparente, mas também pelo relativo predomínio de uma ou outra 

orientação, irracionalista ou “racionalista” formal. Incapaz de compreender a economia 

capitalista como síntese de momentos de crise e de estabilidade, os teóricos burgueses tendem a 

elaborar, com base na fixação em um desses períodos, um “sentimento do mundo”, uma “reação 

espontânea e sentimental diante da aparência dos processos reais”. Dessa forma, a duplicidade 

apresentada pelo pensamento decadente corresponde à do sentimento do mundo que lhe subjaz. 

Nas palavras de Coutinho: “De acordo com o período histórico, os intelectuais podem 

experimentar, diante do real, uma sensação de ‘angústia’ ou uma sensação de ‘segurança’; e, de 

acordo com isso, elaborarão posições filosóficas preponderantemente irracionalistas ou 

pseudorracionalistas”.80 

Se as versões irracionalistas já haviam sido combatidas por Lukács, em seu A destruição 

da razão, Coutinho concentra-se no combate a uma versão particular de agnosticismo ou de 

“miséria da razão” – entendida essa como “o radical empobrecimento agnóstico das categorias 

racionais, reduzidas às simples regras formais intelectivas que operam na práxis manipulatória” -, 

o estruturalismo. 

Na raiz da eficácia daquela corrente estaria uma importante transformação sofrida pelo 

capitalismo, iniciada na década de 1930 e que ganha dimensão universal com a reconstrução do 

capitalismo europeu no pós-guerra. Diante da contradição entre a expansão da produção de 

mercadorias e a alteração da taxa da composição orgânica de capital, uma contradição geradora 

de crises de superprodução, o sistema capitalista teve de recorrer a mecanismos tendentes à 

                                                            
79 Cf. C. N. COUTINHO, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão popular, 2010, p. 40. 
80 Ibid., p. 62. 



47 
 

 
 

ampliação da esfera do consumo. Sendo assim, além do imperialismo e da militarização, o 

capitalismo deve impulsionar um outro processo, particularmente importante na conversão do 

estruturalismo em moda intelectual: “o aumento do consumo privado, por meio da criação de 

necessidades artificiais”. A viabilidade dessa solução depende, de acordo com Coutinho, de duas 

condições: 

[...] primeiro, o desenvolvimento tecnológico que permite passar da exploração 
do trabalho por meio da mais-valia absoluta àquela por meio da mais-valia 
relativa, com o que se garante, ao mesmo tempo, um aumento do lucro e um 
aumento da possibilidade de consumir; e, segundo, o desenvolvimento de um 
aparato que manipule os desejos do consumidor, tornando efetiva aquela 
possibilidade de consumir mesmo diante de produtos que o indivíduo não 
necessita de um ponto de vista racional.81 
 

Assim, avançam sobre a esfera do consumo os processos de manipulação e burocratização 

anteriormente restritos ao âmbito da produção. A conversão do “tempo livre” em um “tempo 

manipulado” faz com que a passividade experimentada pelo indivíduo na esfera produtiva reine 

também em seu tempo de lazer. Com a manipulação dos desejos dos consumidores, ao invés da 

“angústia” resultante das crises do capitalismo da livre concorrência, vigora a (falsa) sensação de 

“segurança”, tomada pelos indivíduos como fruto daquela racionalização homogeneizadora típica 

do capitalismo monopolista. Configurado esse cenário, torna-se mais fácil ao pensamento que 

sucumbe à aparência do real tomar o homem como mero “dado”, manipulável por estruturas 

apriorísticas. Nas palavras de Coutinho: 

Torna-se agora mais fácil, embora nunca mais verdadeiro, afirmar que todas as 
atividades humanas (dos mitos culinários à composição musical, das relações de 
parentesco à estrutura econômica, do “sistema” da moda às grandes obras 
literárias) subordinam-se a regras formais, são produtos de um “intelecto” 
mistificado, convertido – sob o nome de “episteme” ou de “estrutura 
inconsciente” – num fetiche pseudo-objetivo.82 
 

Estabelecido o contexto que possibilita a emergência e afirmação do estruturalismo, 

Coutinho empenha-se na análise imanente de suas formulações específicas, nas versões de Lévi-

Strauss, Roland Barthes, Michel Foucault e Louis Althusser. Essa análise, calcada na relação 

entre pensamento e realidade como critério de objetividade, é perpassada, como nos casos 

                                                            
81 C. N. COUTINHO, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão popular, 2010, p. 69. 
82 Ibid., p. 75. 



48 
 

 
 

anteriores, pela denúncia da função social das posições desses autores.83 Transparece aqui algo já 

observado nas exposições anteriores, em especial no que tange à gênese histórico-social do 

pensamento: o entendimento coutiniano segundo o qual “as categorias econômicas [...] 

constituem a modalidade fundamental da objetividade humana”.84 No caso em questão, tal 

primado se manifesta no entendimento de que o estruturalismo emerge como formulação 

intelectual possibilitada pela reconfiguração de determinados aspectos do intercâmbio material 

dos homens, realizada essa última com vistas à sequência da reprodução do capital. 

Vejamos agora o texto que, de acordo com nossos estudos, constitui a última peça 

elaborada segundo o formato lukacsiano de análise. Trata-se do ensaio Kafka: pressupostos 

históricos e reposição estética, publicado em 1977, mas gestado desde 1970. Concebido como 

parte de um projeto não concluído de um livro sobre o realismo no século XX, esse trabalho tem 

por objetivo “analisar o autor de A metamorfose à luz das teorias estético-filosóficas de Lukács, 

mas em contradição com muitas de suas observações concretas sobre Kafka e em parcial 

discordância com sua análise das alternativas da literatura no mundo contemporâneo”.85 Assim, 

mesmo discordando das afirmações particulares de Lukács, em especial as contidas em seu 

Realismo crítico hoje, Coutinho considera sua pesquisa “‘ortodoxamente’ lukacsiana”, pois busca 

aplicar nela o “método histórico-sistemático” ou “genético-estético”, isto é, supre a exigência da 

ortodoxia de Lukács ao manter-se fiel ao método proposto, ainda que não às suas afirmações 

concretas.86 

Para Coutinho, a dialética “entre causalidade e necessidade na determinação da ação 

individual operava de tal modo, na era do capitalismo liberal, que os espaços livres só se 

fechavam ‘em última instância’”. No âmbito da literatura, isso permitiu aquela margem de 

                                                            
83 C. N. COUTINHO, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão popular, 2010, passim. 
84 Ibid., p. 31. 
85 C. N. COUTINHO, “Kafka: pressupostos históricos e reposição estética”, Temas, nº 2, São Paulo, Grijalbo, 1977, 
p. 18. 
86 Deve-se observar aqui que, informado do referido projeto, foi o próprio Lukács quem advertiu o jovem Coutinho 
quanto à existência de limites, pontuais, em seu Realismo crítico hoje. Sobre esse ponto, ver: G. LUKÁCS, 
“Correspondência com Georg Lukács”, in: M. O. PINASSI; S. LESSA (orgs.), Lukács e a atualidade do marxismo, 
São Paulo, Boitempo editorial, 2002, pp. 153-154. No entender de Coutinho, expresso no ensaio de 1977, o problema 
fundamental desse trabalho de Lukács consiste no descarte momentâneo do método histórico-sistemático. Coutinho 
havia se manifestado criticamente em relação à avaliação lukacsiana das obras de Marcel Proust e Franz Kafka já na 
“Introdução” (datada de julho de 1968) da edição brasileira de Realismo crítico hoje. O filósofo baiano ainda 
ampliaria sua crítica em idem, Lukács, Proust e Kafka, Rio de Janeiro, Civilização brasileira, 2005, em especial nas 
pp. 17-47. 



49 
 

 
 

manobra na qual se moviam os heróis problemáticos do romance burguês, ou, no dizer de 

Coutinho, “a contradição entre a tentativa de se manter (ou de se mover) no interior dessa ‘faixa 

livre’ e o triunfo final das ‘forças objetivas’, impondo a capitulação conformista, a resignação ou 

a derrota trágica, é precisamente o conteúdo essencial do romance realista do século XIX”.87 Na 

transição para o “capitalismo dos monopólios”, em especial para o “capitalismo monopolista de 

Estado”, aquela dialética altera-se no sentido de diminuir o campo da ação individual. Trata-se 

aqui do quadro já delineado por Coutinho em O estruturalismo e a miséria da razão, isto é, do 

processo de ampliação da “manipulação”, da economia às demais esferas da sociedade, por parte 

do capital monopolista. Em tal configuração social, “a necessidade da ‘força objetiva’ que nega a 

liberdade individual não abre mais seu caminho apenas ‘em última instância’; ela se impõe cada 

vez mais como uma ‘primeira instância’, como uma experiência imediata já no seio da vida 

cotidiana”.88 Esse é o pressuposto histórico da figuração elaborada por Kafka, o cenário da 

transição entre o capitalismo liberal e o monopolista, uma realidade na qual ocorre um 

“endurecimento crescente do ambiente”, um “paulatino estreitamento dos espaços individuais de 

manobra”. Desse modo, o problema evocado por Kafka é assim resumido por Coutinho: 

[...] em nosso tempo, nem mesmo o homem médio – o homem desprovido de 
qualquer impulso no sentido de uma autofruição verdadeiramente humana e 
muito distante de ser um inconformista (como o eram Julien Sorel, Lucien de 
Rubempré, Raskolnikov ou mesmo o narrador da Recherche) – pode se julgar a 
salvo daquela “última instância” que, à sua falsa consciência, aparece como um 
“destino” fatal. O choque trágico com a realidade alienada não é mais o 
resultado de uma batalha na qual a iniciativa pertence ao indivíduo e que, por 
isso, atinge apenas algumas figuras excepcionais (ainda que típicas no sentido 
lukacsiano). Kafka nos mostra que uma tal situação pode ocorrer inclusive ao 
mais oco e medíocre conformista.89 
 

Fixado o pressuposto histórico da reposição estética kafkiana, Coutinho busca solucionar 

um aparente paradoxo: o de que Kafka tenha figurado uma realidade que não conhecia, pois a 

nova situação só estaria plenamente constituída no período pós-crise de 1929, com as medidas 

impostas para impedir a repetição dessa última. O filósofo baiano esclarece que Kafka 

representou a realidade do capitalismo monopolista a partir de seus aspectos latentes na realidade 

do capitalismo liberal, em particular na época de transição vivida pelo escritor tcheco. Aqui 

                                                            
87 C. N. COUTINHO, “Kafka: pressupostos históricos e reposição estética”, Temas, nº 2, São Paulo, Grijalbo, 1977, 
p. 26. 
88 Ibid., p. 26. 
89 Ibid., pp. 27-28. 



50 
 

 
 

Kafka se vale da possibilidade, aberta pela “natureza peculiar do reflexo estético – que se fixa 

sobre a particularidade concreta e não sobre a universalização conceitual –”, de antecipar 

tendências que só mais tarde seriam totalmente explicitadas. 

Além da possibilidade estética de antecipação, Coutinho considera que também a 

condição de súdito do Império Austro-Húngaro facilitou a Kafka o trabalho de antecipar 

artisticamente a realidade do capitalismo tardio. Trilhando uma “via prussiana” de 

desenvolvimento capitalista, isto é, empreendendo uma modalidade de desenvolvimento tardio e 

– a partir de determinado momento – acelerado, o Império teria antecipada sua necessidade de 

aparatos de controle sobre a sociedade. Nos termos do autor: 

A debilidade da “sociedade civil”, que seria nos países ocidentais o resultado 
tendencial da monopolização do capital, aparecia nos Impérios Centrais como 
uma espécie de pressuposto dessa monopolização; com efeito, a 
“industrialização atrasada e depois forçada” – que é o traço econômico 
característico da via prussiana – requer uma maciça intervenção econômica do 
Estado e, consequentemente, o fortalecimento de suas funções burocrático-
manipulatórias. Assim, por vias travessas, um Estado relativamente atrasado 
colocava-se à frente dos desenvolvidos na antecipação de tendências que, nesses 
últimos, manifestavam-se de modo mais lento e mais complexo, em virtude das 
tradições nacional-populares e democráticas neles existentes (“sociedade civil” 
forte, maior controle “de baixo” sobre a burocracia etc.). 
 

Essa origem austro-húngara seria a causa da tipicidade temática de Kafka, mas o caráter 

universal do modo como é figurada decorre, segundo Coutinho, do judaísmo específico do 

escritor. A tendência seguida por Kafka é caracterizada como “concretamente humanista, aberta à 

integração na comunidade humana universal, defensora de um autêntico internacionalismo, 

compreendido como a única solução progressista para o problema nacional judaico”. Citando 

Isaac Deutscher, o filósofo baiano considera Kafka “um judeu não-judeu”, cujas 

“marginalização” e “solidão” constituem a “expressão do distanciamento crítico [...] em face de 

qualquer estreita singularidade epocal ou nacional, [...] o ‘ponto de Arquimedes’ a partir do qual 

ele pode mover sua crítica à realidade manipulada de nosso tempo”.90 

No que se refere à reposição estética, âmbito da análise sistemática ou imanente, Coutinho 

mostra como a captação kafkiana da universalidade do capitalismo monopolista no nível “do 

                                                            
90 C. N. COUTINHO, “Kafka: pressupostos históricos e reposição estética”, Temas, nº 2, São Paulo, Grijalbo, 1977, 
pp. 38-39. 



51 
 

 
 

universal enquanto novidade emergente” implica a novela como forma. Segundo o filósofo 

baiano: 

[...] Kafka captou a universalidade do seu tempo sob a forma da novela e não 
sob a forma do romance. Contrariamente ao romance, que figura a 
universalidade de um período naquela totalidade explicitada de mediações, na 
rica e polimórfica articulação de suas várias determinações objetivas, a novela 
ilumina a totalidade a partir da representação de um evento singular 
sintomático.91 

 
Diante de irrupções apenas de alguns sintomas do capitalismo tardio no período de 

transição, Kafka só podia figurá-los, com sucesso, através da forma novela. A validade dessa tese 

é demonstrada por Coutinho também através da investigação das investidas kafkianas no sentido 

de compor romances. Nesse particular, afirma o filósofo baiano: “Além de não poder concluí-los 

(e, no caso de um autor genial como Kafka, essa incapacidade não pode ser considerada um fato 

acidental), ele chegou mesmo – na tentativa de obter uma síntese romanesca do material – a ser 

por vezes infiel à realidade”.92 Em suma, é enquanto novelista que Kafka pode ser considerado 

um “autêntico realista”. 

Ao estabelecer os pressupostos históricos e sua particular reposição estética, bem como as 

possibilidades objetivas que permitem a Kafka realizar essa última, Coutinho define o escritor 

como um “critico realista do mundo manipulado”, um autor cuja obra possui atualidade não 

apenas por proporcionar aos homens atuais a oportunidade de reviver um período histórico 

passado como um momento de sua própria constituição, mas também por dar-lhes um reflexo 

estético que possui certa validade também para o presente.93 

Dos casos que expusemos até aqui, exemplos de uma fase inteira de produção intelectual, 

podemos observar com nitidez que Coutinho segue de perto as indicações metodológicas de 

Lukács. Em suas pesquisas, o filósofo baiano busca sempre captar os fenômenos por três frentes, 

explicitando sua gênese, dinâmica interna e função social. Desse modo, cumpre as exigências da 

analítica lukacsiana. No entanto, devemos assinalar aqui, para além do cumprimento das tarefas 

epistemológicas, e ainda no espírito dos trabalhos do filósofo húngaro, uma postura básica: o 

                                                            
91 C. N. COUTINHO, “Kafka: pressupostos históricos e reposição estética”, Temas, nº 2, São Paulo, Grijalbo, 1977, 
p. 41. 
92 Ibid., p. 49. 
93 Cf. ibid., pp. 33 e 43. 



52 
 

 
 

primado do momento econômico na totalidade do real. Em especial no que se refere ao problema 

da gênese histórico-social, Coutinho sempre apreende os objetos a partir de seu momento sócio-

econômico. Frise-se desde já que não se trata, no espírito de recorrentes tendências mecanicistas, 

de uma ligação direta entre as ocorrências econômicas e suas consequências ideológicas. Em seus 

trabalhos, ao contrário, Coutinho busca explicitar em que medida o momento do relacionamento 

material entre os indivíduos abre ou fecha as possibilidades de entificação dos fenômenos ideais, 

ou ainda, procura indicar de que maneira essas últimas são condicionadas pelo momento 

econômico. Essa postura geral merece especial destaque, pois é justamente nesse particular que 

incide a mudança que nos leva a falar de uma segunda fase no pensamento de Coutinho. 

Acompanhemos agora a segunda etapa da produção coutiniana, conferindo atenção especial ao 

modo como são definidas as relações entre o intercâmbio material dos homens e suas produções 

espirituais. 

1.3. Uma fase gramsciana e eurocomunista 

Neste tópico expomos a adoção de parâmetros gramscianos e eurocomunistas por parte de 

Carlos Nelson Coutinho, bem como as consequências que isso acarretou no âmbito das propostas 

defendidas pelo filósofo baiano a partir de seu retorno ao Brasil. 

Quando regressou ao país, no final dos anos 1970, após três anos de autoexílio na Europa, 

Carlos Nelson Coutinho havia deixado de lado os temas da estética e da filosofia. Após profunda 

imersão no ambiente cultural do eurocomunismo italiano, Coutinho anunciou ao público 

brasileiro sua mudança temática com o ensaio A democracia como valor universal. Aí estava 

expressa a sua recusa ao “modelo soviético” de socialismo, uma crítica manifesta na adoção de 

uma nova concepção do “vínculo entre socialismo e democracia”, aquela assim resumida pelo 

dirigente do Partido Comunista Italiano Enrico Berlinguer: “A democracia é hoje não apenas o 

terreno no qual o adversário de classe é obrigado a retroceder, mas é também o valor 

historicamente universal sobre o qual fundar uma original sociedade socialista”.94 

                                                            
94 Enrico BERLINGUER apud C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A democracia 
como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, pp. 18-19. 



53 
 

 
 

Ao sintetizar as posições de um grupo “renovador” no interior do PCB – do qual fazia 

parte, entre outros, Armênio Guedes –,95 o filósofo baiano afirma ser errônea e mecânica a 

“identificação entre democracia política e dominação burguesa”. Alegando basear-se na tradição 

marxista, em um arco que vai de Marx a Agnes Heller, passando por Lenin e Lukács, Coutinho 

defende que, apesar de certas liberdades democráticas serem fruto das lutas (particularmente as 

populares)96 que levaram às rupturas de ordem política necessárias à consolidação e reprodução 

do capitalismo, tais liberdades não perdem sua validade com o fim desse modo de produção. 

Nesse passo, o filósofo baiano diz basear-se no “alcance metodológico geral” da “observação de 

Marx segundo a qual a arte de Homero não perde sua validade universal – inclusive sua função 

de modelo – com o desaparecimento da sociedade grega primitiva que constitui o pressuposto 

necessário de sua gênese histórica”.97 

Desse modo, ao negar uma “identidade mecânica entre gênese e validade”, o autor não se 

limita a defender a democracia enquanto elemento útil às forças do progresso no interior das 

sociedades capitalistas, mas também considera necessário “afirmar claramente que, tanto na fase 

de transição quanto no socialismo plenamente realizado, continuarão a ocorrer situações que só a 

                                                            
95 Cf. C. N. COUTINHO, “Exposição” [Questões teóricas e políticas], in: Marco Aurélio GARCIA, As esquerdas e a 
democracia, Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1986, p. 61. 
96 Um dos argumentos de Coutinho para negar a identificação entre democracia e domínio burguês consiste na 
afirmação de que as liberdades democráticas são fruto da luta da classe operária. Críticas a essa posição podem ser 
encontradas em Décio SAES, “A democracia burguesa e a luta proletária”, Teoria & política, n. 2, São Paulo, Brasil 
debates, 1980, pp. 55-77, e também em Osvaldo COGGIOLA, Engels: o segundo violino, São Paulo, Xamã, 1995, 
pp. 39 et seq. 
97 C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A democracia como valor universal e 
outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 22. Há que se observar, no entanto, que Coutinho deturpa o 
texto de Marx que lhe serve de base. O sentido original desse último é o de afirmar o vínculo genético entre a arte 
grega e a sociedade primitiva em que foi concebida. O único “valor universal” que o texto pode sugerir é o do 
“prazer estético” que essa arte ainda proporciona, o qual se deve justamente ao fato de aquela sociedade não mais 
existir. Por isso Marx diz que, se a arte grega guarda, sob certos aspectos, algum valor enquanto “norma e modelo”, 
esses nos são “inacessíveis”. Karl MARX, “Para a crítica da economia política”, in: Os pensadores XXXV, São 
Paulo, Abril Cultural, 1974, pp. 130-131. A impropriedade da analogia entre a arte de Homero e a democracia 
política na argumentação de Coutinho foi exposta por vários de seus críticos, entre eles: F. T. MAGANE, Crítica 
ontológica à teoria da democracia como valor universal de Carlos Nelson Coutinho, São Paulo, PUC, 2007, p. 68; 
J. Q. de MORAES, “A universalidade da democracia: esperanças e ilusões”, Ensaios – Ad hominem, tomo I – 
marxismo, São Paulo, Estudos e edições Ad hominem, 1999, pp. 161-162 e idem, “Contra a canonização da 
democracia”, Crítica marxista, nº 12, São Paulo, Boitempo editorial, 2001, pp. 23-25; M. NAVES, “Contribuição ao 
debate sobre a democracia”, Temas de ciências humanas, nº 10, São Paulo, Ciências humanas, 1981, pp. 113-116; 
Otávio RODRIGUES, Contra o revisionismo, [s. l., s. n.], 1979, pp. 15-21. 



54 
 

 
 

democracia política será capaz de resolver no sentido mais favorável à explicitação do gênero 

humano”.98 

Certamente, a urgência da questão da democracia diante de um regime ditatorial e a 

novidade e contradição da tese eurocomunista em relação às posições dominantes no PCB 

contribuíram em muito para o alarido em torno do ensaio de Coutinho. De modo sistemático e 

tópico, imediato e tardio, nos cenários partidário e acadêmico, com contendores de esquerda e de 

direita, em tons convergentes e divergentes, o debate acerca das ideias defendidas no famoso 

texto foi intenso. Há que se observar, no entanto, que, tanto na época de lançamento do debatido 

ensaio como depois, apenas uma das novidades do pensamento coutiniano foi alvo de discussão: 

justamente as mais cintilantes proposições políticas. Passaram quase despercebidas as 

engrenagens basilares da nova posição política de Coutinho. 

Tentaremos evidenciar qual é a base sobre a qual são pensadas e apresentadas ao público 

nacional as teses eurocomunistas. Fá-lo-emos por meio do acompanhamento de textos que, 

embora escritos, em alguns casos, após as três edições de A democracia como valor universal 

(1979, 1980 e 1984), explicitam com particular clareza os novos vigamentos teóricos do autor, 

adotados a partir de sua experiência europeia. 

Se o ponto de partida para a conversão do jovem baiano em comunista havia sido, em 

especial, a leitura do Manifesto do partido comunista, é com a afirmação do caráter anacrônico da 

obra de Marx e Engels concebida no mesmo período daquela, bem como da tradição científica e 

política a ela mais afeita, que se torna particularmente claro o formato da fase gramsciana do 

pensamento de Coutinho. De acordo com o autor, há na caracterização marx-engelsiana da 

natureza do Estado e do processo de transição para o socialismo elaborada entre 1848 e 1850 

limites histórico-ontológicos: tratar-se-ia de uma “teoria ‘restrita’ do Estado” e de uma 

“concepção ‘explosiva’ da revolução”. Em 1845, em A ideologia alemã, Marx e Engels já teriam 

percebido, além da natureza de classe do Estado moderno, o modo pelo qual esse último se 

realiza: “ele despolitiza a sociedade, apropriando-se de modo monopolista de todas as decisões 

                                                            
98 C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A democracia como valor universal e 
outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 24. 



55 
 

 
 

atinentes ao que é comum (ou universal)”.99 Nesse mesmo sentido, os autores alemães, já no 

Manifesto, “ao falarem em ‘poder organizado para a opressão’ e ao insistirem na natureza 

burocrática do pessoal de Estado, indicam que a materialidade institucional do Estado se limita – 

ou se expressa preponderantemente – nos aparelhos repressivos e burocrático-executivos”. 

Sintetizando sua tese, Coutinho aponta para o núcleo da “concepção ‘restrita’ do Estado”: “esse 

seria a expressão direta e imediata do domínio de classe (‘comitê executivo’), exercido através da 

coerção (‘poder de opressão’)”.100 

Coutinho aponta ainda para outro elemento convergente com essa concepção “restrita”, a 

saber, a tese de que a dinâmica da acumulação capitalista imporia uma pauperização absoluta ao 

proletariado (uma posição que Marx abandonaria em sua obra madura, quando desenvolve a 

teoria da mais-valia relativa). Incapaz de manter seu escravo, a burguesia seria obrigada a 

recorrer à coerção para contê-lo, conferindo à luta de classes um caráter de guerra civil mais ou 

menos oculta, tendente a uma resolução rápida e violenta. Desse modo, opera-se uma articulação 

necessária entre a referida concepção restrita do Estado e uma teoria explosiva da revolução. Nas 

palavras de Coutinho: 

De duas premissas – (a) o Estado como “comitê da burguesia” monopoliza toda 
a esfera legal da política e (b) as leis da acumulação capitalista não permitem 
nenhuma concessão aos interesses da classe proletária no interior da atual 
sociedade –, segue-se uma conclusão: já que a forma política da luta de classe é 
a guerra civil, a transição ao socialismo implica uma explosão insurrecional e 
uma ruptura súbita e violenta com a ordem burguesa.101 
 

Analisando escritos de Marx e Engels posteriores ao Manifesto, a saber, uma série de 

artigos da Nova gazeta renana intitulados A crise e a contra-revolução e também a Mensagem do 

Comitê Central à Liga dos Comunistas (1850), Coutinho observa que suas formulações sobre a 

revolução proletária são concretizadas, com a emergência das noções de “duplo poder” e de 

“revolução permanente”. Não obstante, também nesses desenvolvimentos Coutinho visualiza 

                                                            
99 C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, Marxismo 
e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 20. 
100 Ibid., p. 20. 
101 Ibid., p. 21. Coutinho chega a creditar aos autores alemães uma concepção blanquista: “Por volta de 1848, Marx e 
Engels concebiam a transição para o socialismo – e, consequentemente, figuravam a esfera do político – de modo 
essencialmente similar ao de Blanqui: a conquista do poder resultaria de uma insurreição proletária dirigida por uma 
vanguarda conspirativa de tipo jacobino, por uma minoria organizada clandestinamente”. C. N. COUTINHO, “Sobre 
a ‘questão democrática’ em Marx e em alguns marxistas”, in: ______, A democracia como valor universal e outros 
ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 59. 



56 
 

 
 

elementos da concepção restrita de Estado e da teoria explosiva da revolução que havia 

diagnosticado no Manifesto.102 

O panorama só sofre alterações quando entra em cena o “último Engels”. Coutinho vê na 

famosa Introdução (1895) de Engels à reedição de As lutas de classe na França, obra escrita por 

Marx em 1850, elementos de uma concepção “processual” da revolução, a qual é concebida 

como um processo “que implica um ‘trabalho longo e perseverante’ no quadro das instituições e 

que só justifica a violência como resposta à violência (à quebra da legalidade) desencadeada pela 

própria classe dominante”.103 Essa nova concepção articula-se, em Engels, com uma nova 

formulação do conceito de Estado. Para Coutinho: Engels “vê agora que a dominação de classe 

não se manifesta apenas através da coerção (como ‘poder opressivo’), mas resulta também de 

mecanismos de legitimação que asseguram o consenso dos governados (ou seja, resulta também 

de um ‘pacto’ ou ‘contrato’)”.104 Se a revolução adquire um caráter processual, o Estado é 

entendido não mais como “comitê das classes dominantes”, mas sim como “fruto de um 

contrato”. Para o filósofo baiano, ainda que Engels tenha atinado para a dimensão “consensual” 

ou “contratualista” de modo embrionário e parcial, ele é “o primeiro marxista a empreender o 

processo de ‘ampliação’ da teoria do Estado”.105 

A sorte da teoria do Estado e da revolução não teria sido melhor nas versões de Lenin e de 

Trotsky. De acordo com Coutinho, ao tratar da questão da “dualidade de poderes”, a qual 

emergiu em seus escritos com a eclosão da revolução russa de 1917, Lenin concebe “o Estado do 

                                                            
102 Cf. C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, 
Marxismo e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 22-24. Coutinho afirma 
que, em O 18 brumário (1851), Marx expõe uma definição de Estado mais concreta, frente a qual a contida no 
Manifesto, ou seja, a ideia do Estado como comitê executivo da burguesia, aparece como simplista. Embora observe 
no texto de 1851 uma análise que explicita uma estrutura de classes mais complexa e, consequentemente, uma forma 
de Estado mais concreta (bonapartista), Coutinho não a toma como referencial. Cabe assinalar ainda que, ao 
contrário do que parece supor o filósofo baiano, não há contraposição entre os textos em questão. As posições de 
Marx em O 18 brumário concretizam os princípios abstratos presentes no Manifesto, sem que se constituam desvios 
ou rupturas. A autonomia relativa do Estado bonapartista, exatamente por ser relativa, não desmente o caráter de 
classe do Estado em geral. Do mesmo modo, a percepção das diversas estratificações sociais não anula o fato de que 
as classes essenciais da sociedade capitalista são a burguesia e o proletariado. Paradoxalmente, o próprio Coutinho 
chama a atenção para essa concreção, operada nos planos analítico e histórico-ontológico. Cf. C. N. COUTINHO, “O 
lugar do Manifesto na evolução da teoria política marxista”, in: D. A. REIS FILHO (org.), O manifesto comunista 
150 anos depois, Rio de Janeiro, Contraponto, São Paulo, Fundação Perseu Abramo, 1998, pp. 43-66. 
103 C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, Marxismo 
e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 27. 
104 Ibid., p. 27. 
105 Ibid., p. 28. 



57 
 

 
 

mesmo modo ‘restrito’ como Marx e Engels o haviam feito em 1848-1850” e aceita “a maneira 

‘explosiva’ como eles formularam a noção de revolução”.106 A razão dessa fidelidade residiria na 

homologia entre o quadro de atraso histórico da Rússia e o Estado “restrito” e a revolução 

“explosiva” teorizados por Marx e Engels em 1848-1850. Já em relação a Trotsky, haveria um 

esboço de ampliação da teoria do Estado e da revolução, pois ele “já percebe que a correlação das 

forças sociais em luta tem uma influência, ainda que relativa, na política executada pelo Estado”, 

assim como se dá conta de “que, já antes da tomada do poder, começa a ocorrer uma infiltração 

molecular da classe revolucionária no seio dos aparelhos de Estado, determinando os germes de 

um processo de dualidade de poderes”.107 No entanto, no final das contas, Trotsky “não só 

retoma, no essencial, uma concepção ‘restrita’ do Estado, mas sobretudo subsume a problemática 

do duplo poder a uma teoria ‘explosiva’ da revolução”.108 

Novos avanços seriam alcançados pela corrente austromarxista, com as críticas de Rosa 

Luxemburg e Max Adler à tentativa de generalização das características da Revolução de 1917, 

bem como com a análise da revolução austríaca de 1918, realizada por Otto Bauer. De acordo 

com Coutinho, essas contribuições convergem no sentido de uma ampliação do conceito marxista 

de Estado. No entanto, elas “não se fizeram acompanhar, na teoria e na prática dos 

austromarxistas, por uma renovação substancial da concepção da revolução socialista”.109 Esse 

limite se refere à impossibilidade austromarxista de conceber uma superação tanto das posições 

reformistas da social-democracia quanto do bolchevismo. Nesse momento, o filósofo baiano 

passa a expor o que chama de “o ponto de inflexão” na evolução das teorias marxistas acerca do 

Estado e da revolução. Trata-se do arcabouço teórico por meio do qual Coutinho caracteriza as 

teorias do Estado (restritas ou amplas) e a partir do qual, de modo mediado, define o caráter das 

concepções de revolução (explosivas ou processuais). 

Na visão do filósofo baiano, é nos Cadernos do cárcere, do italiano Antonio Gramsci, que 

se encontra a formulação mais sistemática de uma “ampliação” da teoria do Estado.110 Se a 

                                                            
106 C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, Marxismo 
e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 30. 
107 Ibid., pp. 37 e 38. 
108 Ibid., p. 39. 
109 Ibid., pp. 46-47. 
110 Não temos por objetivo a análise imanente das posições de Antonio Gramsci, apenas as abordaremos na medida 
em que Coutinho as mobiliza. Críticas ao pensamento gramsciano podem ser encontradas em Carlos Eduardo O. 



58 
 

 
 

“unilateralidade” da teoria “restrita” do Estado e da concepção “explosiva” da revolução é 

“histórico-ontológica” e não um mero equívoco de “natureza gnosiológica”, isto é, se essas 

teorias realmente correspondiam à natureza do Estado nos períodos, países e situações analisados 

por Marx, Engels e Lenin, Gramsci, vivendo em um período no qual já havia se processado uma 

ampliação efetiva da esfera estatal,111 pôde refletí-las em seus Cadernos, ampliando a teoria 

marxista do Estado. Para Coutinho, essa ampliação constitui uma resposta a um processo de 

“socialização da política”, a uma “crescente participação das massas na vida política”112, um 

processo “que resultou, entre outras coisas, da conquista do sufrágio universal, da criação de 

grandes partidos políticos de massa, da ação efetiva de numerosos e potentes sindicatos 

profissionais e de classe”.113 

Na concepção gramsciana, o Estado compõe-se de duas esferas distintas: a “sociedade 

política” e a “sociedade civil”. A primeira refere-se ao momento focado nas obras de Marx, 

Engels e Lenin, ou seja, trata-se “dos aparelhos coercitivos do Estado, encarnados nos grupos 

burocrático-executivos ligados às forças armadas e policiais e à imposição das leis”. No entanto, 

a novidade ou ampliação na teoria gramsciana do Estado reside em sua definição de “sociedade 

civil”. Após observar que na tradição marxista anterior a expressão referia-se ao “conjunto das 

relações econômicas capitalistas”, também chamadas de “base material” ou de “infraestrutura”, 

Coutinho adverte que 

Em Gramsci, o termo “sociedade civil” designa, ao contrário, um momento ou 
uma esfera da “superestrutura”. Designa, mais precisamente, o conjunto das 
instituições responsáveis pela representação dos interesses de diferentes grupos 
sociais, bem como pela elaboração e/ou difusão de valores simbólicos e de 
ideologias; ela compreende assim o sistema escolar, as Igrejas, os partidos 

                                                                                                                                                                                                
BERRIEL, “Gramsci e eles”, Nova escrita/ensaio, n. 9, ano IV, São Paulo, Editora e livraria escrita, 1982, pp. 83-
95, e Perry ANDERSON, “As antinomias de Gramsci”, in: ______, Afinidades seletivas, São Paulo, Boitempo 
editorial, 2002, pp. 15-100. 
111 De acordo com Coutinho, essa ampliação efetiva ocorreu “no último terço do século XIX”. C. N. COUTINHO, 
“A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, Marxismo e política: a dualidade 
de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 28. 
112 C. N. COUTINHO, “Sobre a ‘questão democrática’ em Marx e em alguns marxistas”, in: ______, A democracia 
como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 54. 
113 C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, Marxismo 
e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 52. A raiz desse processo residiria na 
própria dinâmica material do capitalismo, no fato de ela agrupar massas humanas e aumentar a produtividade do 
trabalho social, de modo a engrossar as fileiras dos que defendem seus interesses específicos e de fornecer o tempo 
necessário para a organização popular. Cf. C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A 
democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 27. 



59 
 

 
 

políticos, as organizações profissionais, os meios de comunicação, as 
instituições de caráter científico e artístico etc.114 
 

A distinção das esferas integrantes do “Estado em sentido amplo” baseia-se na função e 

na materialidade própria de cada uma. Ainda que ambas tenham por núcleo comum a meta de 

promover a conservação ou a transformação de uma dada formação econômico-social, o modo de 

execução desse objetivo varia em cada domínio. Na “sociedade política”, ou “Estado em sentido 

estrito”, composta pelos “aparelhos coercitivos de Estado”, temos “uma ‘ditadura’, ou, mais 

precisamente, uma dominação fundada na coerção”. Já na “sociedade civil”, cujos portadores são 

os “aparelhos ‘privados’ de hegemonia”, “as classes buscam exercer sua hegemonia, ou seja, 

buscam ganhar aliados para os seus projetos através da direção e do consenso”.115 Desse modo, 

além da dimensão coercitiva analisada pelos clássicos do marxismo, a prevalência de uma dada 

classe social envolve também um momento consensual, ou, nos termos de Coutinho, “voluntário 

ou ‘contratual’”. Buscando ressaltar a unidade da configuração estatal descrita, Coutinho cita 

Gramsci: 

A supremacia de um grupo social se manifesta de duas maneiras: como 
“dominação” e “como direção intelectual e moral”. Um grupo social é 
dominante dos adversários que tende a “liquidar” ou a submeter também 
mediante a força armada; e é dirigente dos grupos afins ou aliados.116 
 

A nova teoria do Estado de Gramsci implica também, como observa Coutinho, uma nova 

concepção da revolução. Um grau elevado de desenvolvimento da “sociedade civil” significa 

uma diferença estrutural entre o que Gramsci chama de “Oriente” e “Ocidente”. De acordo com o 

pensador sardo, “no Oriente o Estado era tudo e a sociedade civil era primitiva e gelatinosa; no 

Ocidente, entre Estado e sociedade civil havia uma relação equilibrada: a um abalo do Estado, 

imediatamente se percebia uma robusta estrutura da sociedade civil”.117 Dessa distinção são 

derivadas diferentes estratégias de luta. Nas palavras de Coutinho, 

Em formações sociais onde não se desenvolveu uma sociedade civil forte e 
autônoma, onde a esfera do ideológico se manteve umbilicalmente ligada e 

                                                            
114 C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, Marxismo 
e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, pp. 53-54. 
115 Ibid., p. 54. 
116 A. GRAMSCI apud C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, 
in: ______, Marxismo e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 57. 
117 A. GRAMSCI apud C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, 
in: ______, Marxismo e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 58. 



60 
 

 
 

dependente da “sociedade política” (ou seja, monopolizada por ela) [...], a luta 
de classe trava-se, predominante ou mesmo exclusivamente, tendo em vista a 
conquista e conservação do Estado em sentido estrito [...]118 
 

Aqui a luta de classes se desenvolve no sentido da “guerra de movimento”, de um 

“choque frontal”, “explosivo e concentrado no tempo”. Já nas sociedades ocidentais, diante de 

uma relação equilibrada entre Estado e sociedade civil,  

[...] a luta de classe tem como terreno prévio e decisivo os aparelhos “privados” 
de hegemonia, na medida em que essa luta visa à obtenção da direção político-
ideológica e do consenso (ou, em outras palavras, à formação do que Gramsci 
chama também de “vontade coletiva nacional-popular”, enquanto expressão de 
um novo bloco histórico pluriclassista).119 
 

Nos casos em que o Estado se ampliou, portanto, a luta deve seguir uma estratégia de 

“guerra de posição”, um processo de conquistas no âmbito da sociedade civil. Condição de 

sucesso, neste caso, é que, antes da conquista do poder no Estado, isto é, antes de ser classe 

dominante, uma classe deve ser já hegemônica, ou seja, deve primeiro conquistar o consenso e 

ser dirigente na esfera da sociedade civil. 

De toda essa revisão teórica, o importante a reter, de acordo com os objetivos deste 

trabalho, é a utilização coutiniana do conceito de “sociedade civil” em sua acepção gramsciana. 

Praticamente ausente na produção da primeira fase, esse conceito constitui a base e o fio condutor 

da obra que Coutinho elabora a partir de sua experiência europeia.120 A fim de dimensionarmos a 

magnitude da ruptura provocada pelo emprego da noção gramsciana, basta observarmos como 

Coutinho vê a crítica lukacsiana ao eclipse do princípio da totalidade no âmbito das ciências 

sociais particulares. Na concepção de Lukács, a fragmentação das ciências constitui um produto 

típico do período de decadência da burguesia. Quando essa última vê consolidada sua condição 

de classe dominante, busca afastar-se de uma visão da totalidade do real, a qual poderia revelar o 

                                                            
118 C.. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, 
Marxismo e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 57. 
119 Ibid., p. 58. 
120 Coutinho se vale pela primeira vez do conceito gramsciano de “sociedade civil” ainda na primeira fase de seu 
pensamento. No entanto, nesse período, sua utilização carece de maiores consequências no plano analítico. Seu 
politicismo só se tornaria explícito mais tarde, ou seja, na Democracia como valor universal, de 1979. Sobre a 
utilização precoce da “sociedade civil” gramsciana, cf. C. N. COUTINHO, “Kafka: pressupostos históricos e 
reposição estética”, Temas, nº 2, São Paulo, Grijalbo, 1977, pp. 25, 36-37. Esse artigo foi escrito em 1970 e revisto 
em 1976. Ver ainda, idem, “Cultura brasileira: um intimismo deslocado, à sombra do poder?”, Cadernos de debate, 
São Paulo, n. 1, 1976, pp. 65-67, e idem, “Notas sobre a questão cultural no Brasil”, Escrita ensaio, São Paulo, n. 1, 
ano I, 1977, pp. 6-15. 



61 
 

 
 

caráter essencialmente contraditório do capitalismo. No entanto, de acordo com Coutinho, essa 

crítica não é de todo correta: 

Na verdade, além de seu componente ideológico (no sentido do ocultamento do 
real), essa divisão científica do trabalho expressa também uma necessidade 
efetiva do próprio desenvolvimento do conhecimento: a sociedade capitalista, 
em seu processo evolutivo, foi se tornando de tal modo complexa que os seus 
vários níveis ganharam objetivamente uma autonomia e especificidade cada vez 
maiores, demandando assim o aprofundamento de abordagens setoriais.121 
 

Mas é no exemplo arrolado para embasar sua tese que Coutinho chega ao ponto que nos 

interessa mais de perto: 

E, já que vamos falar de Gramsci, cabe recordar que ele foi o primeiro a ressaltar 
[...] o fato de que o Estado capitalista se ampliou, de que as realidades do poder 
se difundiram pelo conjunto da sociedade, de modo a fazer com que surgisse até 
mesmo uma nova esfera do ser social, chamada por ele de “sociedade civil”122 
 

A emergência dessa “nova esfera do ser social” é um fenômeno de tal amplitude que 

justifica, segundo Coutinho, a constituição de análises setoriais. Em seus termos, “tornam-se 

necessários também”, além de uma análise global do modo de produção, “estudos empíricos, 

‘sociológicos’ ou ‘politológicos’, os quais, embora muitas vezes puramente descritivos, trazem à 

tona fatos imprescindíveis para uma adequada compreensão das novas determinações da 

totalidade social”.123 

É interessante observar que a própria percepção da ampliação da esfera estatal nas 

sociedades de tipo ocidental parece resultar de um estudo convergente com os parâmetros das 

ciências sociais particulares. De acordo com o filósofo baiano, a ausência de estudos 

propriamente econômicos nos Cadernos do cárcere constituiria um “erro fecundo”: excluindo ou 

minimizando o peso da economia em seus estudos, Gramsci concentra-se no âmbito político-

ideológico, o que lhe possibilitou a captação da distinção essencial entre “Oriente” e “Ocidente”, 

a saber, a constituição de uma sociedade civil consistente.124 

                                                            
121 C. N. COUTINHO, “Gramsci, o marxismo e as ciências sociais”, in: ______, Marxismo e política: a dualidade de 
poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p.97. 
122 Ibid., p.97. 
123 Ibid., p.98. 
124 Cf. C. N. COUTINHO, “Gramsci e nós”, in: ______, A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de 
Janeiro, Salamandra, 1984, pp. 72-73. 



62 
 

 
 

Não obstante, é no plano da concepção da política que a ruptura provocada pela 

constituição do âmbito próprio da luta consensual nos parece particularmente radical. O elemento 

“contratual” do Estado, ou seja, o momento da “hegemonia” sediado na esfera da sociedade civil 

representa, para Coutinho, um fruto do diálogo de Gramsci não apenas com a tradição marxista, 

mas também com “grandes nomes da filosofia política moderna, em particular com Rousseau e 

com Hegel”. A conclusão do filósofo baiano, a esse respeito, é a de que 

[...] Gramsci, por um lado, recolhe de Hegel a ideia de que as vontades são 
concretamente determinadas já no nível dos interesses materiais ou econômicos; 
elas experimentam, ademais, um processo de universalização – de 
“associacionismo” –, que leva à formação de sujeitos coletivos (“corporações” 
em Hegel, “aparelhos de hegemonia” em Gramsci), movidos por uma vontade 
que se universaliza, que tende a superar os interesses meramente “econômico-
corporativos” e a orientar-se no sentido da consciência “ético-política”. [...] Mas 
temos também, por outro lado, que Gramsci – ao definir como consensual a 
adesão a tais aparelhos de hegemonia e ao caracterizá-los, ao mesmo tempo 
como momentos do Estado “ampliado” – introduz uma clara dimensão 
contratual no coração da esfera pública, retomando desse modo uma ideia básica 
de Rousseau, que [...] havia sido rejeitada por Hegel.125 
 

Desse modo, Gramsci pôde formular seu conceito de “Estado ético”, com o qual identifica 

a sociedade comunista, como produto potencial da união consensual dos interesses particulares 

no sentido de uma vontade coletiva. O diálogo de Gramsci com Hegel e Rousseau teria 

possibilitado então o resgate de “uma dimensão fundamental do enfoque histórico-materialista da 

práxis política, nem sempre explicitada por Marx e Engels, ou seja, a compreensão da política 

como esfera privilegiada de uma possível interação consensual intersubjetiva”.126 Trata-se aqui 

de um momento cujas potencialidades apenas se explicitariam de modo pleno no comunismo, 

mas que se manifestam já no capitalismo. Nos termos de Coutinho: 

Decerto, para Gramsci, a realização da dimensão contratual da política só se 
realizará plenamente no que ele chama de “sociedade regulada” (ou comunista), 
isto é, quando for definitivamente superada a divisão da sociedade em classes 
sociais antagônicas; contudo, já que ele defende a estratégia da “guerra de 
posições” na luta pelo socialismo, o que implica uma conquista progressiva de 
espaços, é possível dizer que o processo de ampliação das esferas consensuais já 
tem lugar mesmo antes do pleno estabelecimento da “sociedade regulada”, 

                                                            
125 C. N. COUTINHO, “Vontade geral e democracia em Rousseau, Hegel e Gramsci”, in: ______, Marxismo e 
política: a dualidade de poderes e outros ensaios, op. cit., p. 138. 
126 C. N. COUTINHO, “Socialismo e democracia: a atualidade de Gramsci”, in: Alberto AGGIO (org.), Gramsci: a 
vitalidade de um pensamento, São Paulo, Editora da UNESP, 1998, pp. 30-31. 



63 
 

 
 

sendo precisamente por meio desse processo que vai se concretizando a 
construção de uma nova hegemonia.127 
 

A própria possibilidade da “sociedade regulada” baseia-se no fato de que “existem amplas 

esferas sociais – e, em particular, a esfera da política e das relações de poder – que podem cada 

vez mais resultar de um contrato, ou seja, da ação intersubjetiva de homens conscientes e 

livres”.128 Temos aqui, e esse é o ponto a destacar, uma identificação da política como 

positividade, isto é, como um predicado ineliminável do ser social. Tal entendimento se torna 

mais nítido quando Coutinho expõe, incorporando, as acepções gramscianas do conceito de 

política. Em seu sentido “amplo”, como “catarse”, 

[...] o político identifica-se praticamente com liberdade, com universalidade, 
com toda forma de práxis que supera a mera recepção passiva ou a manipulação 
de dados imediatos (passividade e manipulação que caracterizam boa parte da 
práxis técnico-econômica e da práxis cotidiana em geral) e se orienta 
conscientemente para a totalidade das relações subjetivas e objetivas.129 
 

Trata-se aqui da “passagem do momento meramente econômico (ou egoístico-passional) 

para o momento ético-político”, a qual possibilita a formação de uma vontade coletiva e, 

consequentemente, a conquista da hegemonia na sociedade, processo que Coutinho entende como 

um “salto entre o determinismo econômico e a liberdade política”. Enquanto tal, isto é, como 

“‘catarse’, a política pode ser considerada um momento ineliminável da estrutura ontológica do 

ser social”. No entanto, mesmo quando entendida em seu sentido “restrito”, a saber, “como o 

conjunto de práticas e de objetivações que se referem diretamente ao Estado, às relações de poder 

entre governantes e governados”, Coutinho conclui que a política só pode ser “superada 

dialeticamente, ou seja, conservada/eliminada/elevada a nível superior na sociedade comunista, 

na sociedade ‘regulada’”.130 

O sentido concreto do momento de conservação da política, em seu sentido “amplo”, 

torna-se mais claro quando o filósofo baiano, sempre baseado em Gramsci, interpreta a teoria 

marxista da “extinção do Estado”: 

                                                            
127 Ibid., pp. 35-36. 
128 C. N. COUTINHO, “Vontade geral e democracia em Rousseau, Hegel e Gramsci”, in: ______, Marxismo e 
política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 141. 
129 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de Janeiro, Campus, 1989, p. 53. 
130 Ibid., pp. 54-55. 



64 
 

 
 

Para Gramsci, essa extinção significa o desaparecimento progressivo dos 
mecanismos de coerção, ou seja, “a reabsorção da sociedade política na 
sociedade civil”. As funções sociais da dominação e da coerção – à medida que 
se avança na construção econômica do socialismo – cedem progressivamente 
espaço à hegemonia e ao consenso.131 
 

Desse modo, a extinção refere-se apenas aos aparatos coercitivos (sociedade política), 

com a conservação e fortalecimento da sociedade civil, a esfera da hegemonia e do consenso. 

Com isso, “o fim do Estado não implica nele [Gramsci] a ideia – generosa, mas utópica – de uma 

sociedade sem governo”.132 No mesmo sentido, o autor observa que, hoje, a destruição da 

máquina estatal assume a seguinte conotação concreta: “a de que a democracia socialista 

pressupõe, por um lado, a criação de novos institutos políticos que não existem, ou existem 

apenas embrionariamente, na democracia liberal clássica; e, por outro, a mudança de função de 

alguns velhos institutos liberais”.133 Essa mudança de função teria sido evidenciada por Marx no 

caso da Comuna de Paris (1871). A conservação do sufrágio universal nesse episódio 

comprovaria o princípio de sua validade universal. Cabe observar, no entanto, que Marx não 

concebe a Comuna como o comunismo plenamente realizado, mas sim como “a forma política da 

emancipação social”, como movimento que “inaugura a emancipação do trabalho”. Para o 

pensador alemão, a Comuna consiste nos “meios organizados de ação” e não no processo de 

“regeneração geral do gênero humano”, ou ainda, possibilita o meio em que a luta de classes 

pode atravessar suas diversas fases de modo mais racional e humano, mas não abole sua vigência. 

A organização política é aí de ordem transitória, suprimível com o atendimento da necessidade de 

emancipação do trabalho. Em suma, a Comuna apenas inicia a obra de construção do 

comunismo, cuja sequência de desenvolvimento é de ordem social.134 

                                                            
131 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de Janeiro, Campus, 1989, p. 83. 
132 Ibid., p. 85. Acréscimo nosso. A relativização da teoria marxiana do fim do Estado alcança o ápice quando 
Coutinho, em entrevista, faz um balanço de seu significado: “acho que essa ideia de que o Estado vai se extinguir 
levou a que não se discutisse qual é a forma do Estado no socialismo. Então, acho que a ideia do desaparecimento do 
Estado deve ser entendida apenas como uma ideia reguladora, no sentido kantiano, como o empenho para que haja 
cada vez menos Estado, mas sem que ele desapareça completamente”. C. N. COUTINHO, “Carlos Nelson 
Coutinho”, in: Marcos NOBRE e José Márcio REGO, Conversas com filósofos brasileiros, São Paulo, Editora 34, 
2000, p. 393. 
133 C. N, COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A democracia como valor universal e 
outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, pp. 25-26. 
134 Cf. K. MARX, A guerra civil na França, São Paulo, Boitempo editorial, 2011, pp. 125-132. 



65 
 

 
 

É no interior dessa mesma determinação positiva da política, mas agora em relação ao seu 

significado “restrito”, que Coutinho mobiliza as teses eurocomunistas.135 São utilizadas para 

suprir o que o filósofo entende serem lacunas no pensamento de Gramsci. De Palmiro Togliatti, 

Coutinho extrai a noção de “democracia progressiva”, acabamento institucional da “guerra de 

posição” gramsciana. De acordo com o ensaísta baiano: 

[...] trata-se de um regime democrático que – combinando as instituições 
representativas tradicionais com novos organismos de democracia direta – se 
orienta gradualmente no sentido da hegemonia das massas trabalhadoras, da 
superação do capitalismo mediante profundas reformas de estrutura.136 
 

Já de Pietro Ingrao, Coutinho se vale do conceito convergente de “democracia de 

massas”, o qual concretiza teoricamente a “hegemonia” gramsciana ao articulá-la com uma 

dimensão inexplorada pelo pensador sardo, a saber, o “pluralismo” dos sujeitos coletivos da 

sociedade civil. Mediante o mesmo esquema institucional de Togliatti, democracia representativa 

+ organismos de democracia direta, Ingrao pretende sintetizar a afirmação de uma vontade 

coletiva, a la Gramsci, com o respeito às diversidades. Assim, segundo Coutinho, com a “ideia de 

hegemonia no pluralismo” “a proposta socialista democrática resgata não só a tradição 

democrática moderna [...], mas também o que de melhor a tradição liberal produziu, liberando o 

liberalismo – me permitam o trocadilho – de seu vínculo genético com o capitalismo”.137 O 

acabamento se dá, no entanto, com a eliminação de “resíduos ainda não superados de uma teoria 

‘explosiva’ da revolução” no pensamento gramsciano. Nas palavras de Coutinho,  

Em Gramsci, há a ideia de que a guerra de posição, a batalha pela hegemonia, se 
trava no interior da sociedade civil, dos aparelhos privados de hegemonia. [...] 
Gramsci, em última instância, ainda me parece preso a uma concepção do tipo 
“tudo bem, é preciso conquistar espaços na sociedade civil, obter uma 
hegemonia prévia, mas há um certo momento em que inevitavelmente ocorrerá 
um choque frontal entre o bloco das forças subalternas, já hegemônico, e o 
Estado-coerção”.138 
 

                                                            
135 As teses do eurocomunismo não constituem objeto deste trabalho e apenas aparecem aqui na medida em que são 
mobilizadas por Coutinho. Para uma crítica sistemática delas, ver Ernest MANDEL, Crítica do eurocomunismo, 
Lisboa, Antídoto, 1978. 
136 C. N. COUTINHO, “Sobre a ‘questão democrática’ em Marx e em alguns marxistas”, in: ______, A democracia 
como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 67. 
137 C. N. COUTINHO, “Pluralismo: dimensões teóricas e políticas”, Cadernos ABESS, n. 4, São Paulo, Cortez, 1991, 
p. 11. 
138 C. N. COUTINHO, “Exposição” [questões teóricas e políticas], in: Marco Aurélio GARCIA, As esquerdas e a 
democracia, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1986, p. 63. 



66 
 

 
 

A superação desses resíduos é realizada mediante o recurso aos últimos trabalhos de 

Nicos Poulantzas, um autor que “fala explicitamente numa luta ‘processual’ a ser travada também 

no próprio interior dos aparelhos estatais em sentido restrito, ou seja, no que Gramsci chamou de 

‘sociedade política’”.139 

A conclusão a se extrair dessa somatória é a seguinte: não apenas a sociedade civil, no 

sentido gramsciano, é considerada momento ineliminável na sociedade comunista, mas também 

algumas regras institucionais da tradição liberal, tais como a divisão de poderes e a alternância do 

poder.140 Complementando o pensamento gramsciano nos planos institucional, teórico e 

estratégico com as contribuições do eurocomunismo, Coutinho concebe “a democracia como 

regime que avança”, isto é, não apenas enquanto esfera de “regulamentação dos conflitos”, mas 

também como sua solução progressiva.141 Trata-se, em suma, do mote de toda a segunda fase do 

pensamento coutiniano, a saber, da democracia como valor universal. 

Temos assim que, afirmando a permanência da esfera da disputa pela hegemonia e pelo 

consenso (sindicatos, partidos etc.), bem como de seus mecanismos formais (“regras de jogo”), 

Coutinho vincula-se ao que o filósofo paulista José Chasin chamou de “determinação 

ontopositiva da politicidade”. Para Chasin, essa constitui uma “linha de pensamento – clássica e 

de origem tão remota quanto a própria filosofia – que identifica na política e no estado a própria 

realização do humano e de sua racionalidade”. Nessa vertente, a politicidade emerge “como 

atributo perene, positivamente indissociável da autêntica entificação humana, portanto 

constitutiva do gênero, de sorte que orgânica e essencial em todas as suas atualizações”.142 Em 

                                                            
139 C. N. COUTINHO, “A dualidade de poderes: estado e revolução no pensamento marxista”, in: ______, Marxismo 
e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, p. 66. 
140 Cf. C. N. COUTINHO, “Exposição” [Questões teóricas e políticas], in: M. A. GARCIA (org.), As esquerdas e a 
democracia, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1986, pp. 98-99 e também, C. N. COUTINHO, Democracia e socialismo: 
questões de princípio & contexto brasileiro, São Paulo, Autores associados, Cortez, 1992, pp. 34-35. Em entrevista, 
Coutinho chega mesmo a dizer que: “Devemos herdar do liberalismo a divisão entre público e privado. No 
socialismo, mesmo com um poder já inteiramente democratizado, deve haver uma limitação do poder da 
comunidade, que deve respeitar os limites da autonomia individual naquilo que não disser respeito ao interesse 
comum. [...] Devemos herdar também o princípio da rotatividade no poder: o socialismo, tal como eu o imagino, 
deverá ter eleições periódicas e, portanto, poderá mudar o grupo político que exerce o poder. Deverá também 
recolher o princípio da tolerância, mas com a convicção de que não podemos tolerar o intolerante, de que há ideias 
que violam a própria ideia de tolerância”. C. N. COUTINHO, “Entrevista: Carlos Nelson Coutinho”, Teoria e 
debate, n. 51, S. l., Perseu Abramo, 2002, s/p. 
141 C. N. COUTINHO, “A democracia como regime que avança”, Isto é, [S. l., s. n.], 21.01.1981, p. 45.  
142 José Chasin, “Marx - A determinação ontonegativa da politicidade”, Ensaios Ad hominem I, tomo III – política, 
São Paulo, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 132. 



67 
 

 
 

suma, trata-se das “estruturas tradicionais da filosofia política”, no interior das quais o âmbito 

político é concebido enquanto esfera incancelável da autoentificação do humano, e cuja 

perfectibilização equivaleria à desse último. Ainda que afirme a necessidade do fim dos 

mecanismos repressivos do Estado, é naquelas estruturas que o filósofo baiano acaba por incidir, 

isto é, aposta na perenidade do momento representativo dos interesses materiais divergentes e de 

certos mecanismos institucionais de sua afirmação, o que chega a contraditar com a tese do 

desaparecimento dos antagonismos de classe no socialismo, com a qual expressa concordância.143 

A primeira, e talvez mais grave, consequência da concepção em questão é a 

desconsideração do conflito de classes. Embora ressalte, por mais de uma vez, que a ampliação 

da teoria marxista do Estado não oblitera a identificação do caráter de classe do Estado moderno, 

Coutinho acaba por não atentar para as implicações da luta de classes no âmbito político. Ao 

cancelar até mesmo as cautelas gramscianas quanto à questão,144 identificando qualquer apelo à 

violência como “golpismo”, o ensaísta baiano não atina para os perigos de um abandono das 

liberdades democráticas institucionais por parte da burguesia em caso de uma ascensão proletária 

em termos de hegemonia. Ecoam aqui de modo estridente certas questões formuladas, ainda que 

em tonalidade concordante, ao eurocomunismo: 

A dominação de classe da burguesia pode ser liquidada sem atos de força, sem 
confrontos?; a “guerra de posições”, sem a perspectiva clara de uma “guerra de 
movimento”, não ignora a dinâmica específica das instituições políticas vigentes 
sob a dominação de classe da burguesia?145 

                                                            
143 A contradição entre a perenidade da política e a extinção das classes encontra a seguinte solução no pensamento 
de Coutinho: “O socialismo continua a gerar interesses e opiniões divergentes sobre inúmeras questões concretas; e 
isso porque – ao contrário do que afirma a concepção stalinista – o processo de extinção das classes faz certamente 
com que a sociedade tenda à unidade, mas não significa de modo algum a sua completa homogeneização”. Dessa 
pressuposição de interesses divergentes no socialismo Coutinho conclui pela necessidade de que “encontrem uma 
forma de representação política adequada”. C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A 
democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 24. 
144 Como bem o observou o historiador inglês Perry Anderson, Gramsci, ao contrário de seus seguidores reformistas, 
distinguia entre a direção consensual dos aliados e a coerção dos adversários. A questão da hegemonia, assim, 
restringe-se ao problema das alianças da classe trabalhadora, o que não descarta a coerção sobre os inimigos de 
classe. Perry ANDERSON, “As antinomias de Gramsci”, in: ______, Afinidades seletivas, São Paulo, Boitempo 
editorial, 2002, pp. 61-62. 
145 José Paulo NETTO, “Notas sobre democracia e transição socialista”, Temas de ciências humanas, n. 7, São Paulo, 
Ciências humanas, 1980, p. 63. A percepção da diluição do antagonismo de classes e do descarte da possibilidade de 
uma reação violenta por parte da burguesia também encontra-se em Caio Navarro de TOLEDO, “A modernidade 
democrática da esquerda: adeus à revolução?”, Crítica marxista, n. 1, São Paulo, Brasiliense, 1994, pp. 36 et seq.; e 
também em Márcio NAVES, “Contribuição ao debate sobre a democracia”, Temas de ciências humanas, n. 10, São 
Paulo, Ciências humanas, 1981, pp. 117 et seq. A substituição da revolução pelo “fazer política”, isto é, pela 
conquista da hegemonia na esfera da sociedade civil, parece ancorada, sem mais, na palavra de Gramsci: de acordo 



68 
 

 
 

 
Dessa forma, apresenta-se no pensamento coutiniano uma tendência, sempre em tensão 

com a afirmação em princípio da prioridade do econômico, ao “politicismo”. De acordo com José 

Chasin, o discurso politicista consiste na “autonomização e prevalência politológica do ‘político’ 

em detrimento da anatomia do social, isto é, do alicerce econômico”, ou ainda, trata-se da 

compreensão do “conjunto do complexo social pela natureza própria e peculiar de uma única das 

especificidades (política) que o integram, descaracterizando com isso a própria dimensão do 

político, arbitrariamente privilegiada”.146 Em suma, o procedimento em tela equivale à captura do 

real apenas a partir de seu momento político, deturpando com isso não apenas a qualidade dos 

demais componentes da totalidade, mas também o andamento próprio da política, pois, como o 

observa Chasin: 

Converter e diluir tais qualidades ao meramente “político”, além da bárbara 
arbitrariedade que subentende, é ao mesmo tempo uma condenação à impotência 
no plano objetivamente político, na medida em que este se põe como ação, pré-
figurada mentalmente, que por interesse teleológico se submete à intrincada 
causalidade do todo. O que é o mesmo que dizer que o agente para efetivar seu 
fim a este se submete, subordinando-se, assim, necessariamente às propriedades 
e virtualidades de seu objeto. À evasão do concreto, induzida pela politicização, 
a verdadeira política contrapõe, pois, a si mesma como prática que toma o 
trabalho como protoforma.147 
 

Desse modo, o politicismo é precisamente a resultante da adoção do conceito gramsciano 

de sociedade civil e dos complementos eurocomunistas pertinentes, os quais levam à perda dos 

nexos causais do real, ou seja, ao hiperdimensionar a esfera do político, Coutinho não apreende 

adequadamente o matrizamento econômico da totalidade e, em estreita vinculação com isso, a 

realidade da luta de classes no capitalismo. 

                                                                                                                                                                                                
com Coutinho, a estratégia gramsciana de transição ao socialismo, “além de imposta pela maior complexidade das 
sociedades ‘ocidentais’, tem ainda a vantagem de oferecer resultados mais estáveis, seguros, pois – segundo Gramsci 
– ‘a ‘guerra de posição’, uma vez vencida, é decidida definitivamente’”. C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo 
sobre seu pensamento político, Rio de Janeiro, Campus, 1989, p. 94. 
146 J. CHASIN, “A ‘politicização’ da totalidade: oposição e discurso econômico”, in: ______, A miséria brasileira: 
1964-1994: do golpe militar à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 8 e idem, “‘¿Hasta 
cuando?’ – a propósito das eleições de novembro”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à 
crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 123. 
147 J. CHASIN, “A ‘politicização’ da totalidade: oposição e discurso econômico”, in: ______, A miséria brasileira: 
1964-1994: do golpe militar à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 9. 



69 
 

 
 

Para findar a exposição da reviravolta referencial em causa, bem como da tendência 

politicista resultante, observemos como o filósofo baiano apreende dois fenômenos distintos: o 

fascismo e o fracasso do chamado “socialismo real”. 

Na compreensão do fascismo, Coutinho toma por base o que entende ser “uma das mais 

completas e sistemáticas teorias do fascismo como regime totalitário”, a saber, a exposta nas 

Lições sobre o fascismo, de Palmiro Togliatti. De acordo com Coutinho, se Gramsci já havia 

concebido o fenômeno em pauta como “um movimento reacionário de novo tipo, capaz de 

fornecer base de massa aos setores economicamente dominantes”, foi Togliatti quem percebeu 

que podia se manifestar enquanto “regime reacionário de tipo igualmente novo. Ou seja: uma 

ditadura do capital financeiro, que se apoia sobre uma ampla rede de organizações de massa, 

sobre o consenso organizado da maioria da população”.148 Trata-se aqui de um perigo próprio das 

sociedades de “tipo ‘ocidental’, liberal-democráticas”, pois só nessas a conquista da hegemonia 

constitui um requisito essencial para a conservação da supremacia. Nas palavras de Coutinho: 

[...] o movimento fascista organiza desde o início aparelhos típicos de sociedade 
civil (partidos, sindicatos, associações etc.), combinando mecanismos legais e 
extralegais em sua luta pelo poder. Uma vez implantado como regime, o 
fascismo incorpora ao Estado os organismos de sociedade civil antes criados por 
ele, gerando assim uma forma política totalitária. Dessa forma, penso que o 
fascismo – tanto como movimento quanto como regime – tem lugar em países 
que Gramsci chamaria de “ocidentais”, ou seja, nos quais já existe uma 
sociedade civil forte e articulada, como era precisamente o caso da Itália e da 
Alemanha nas décadas de 1920 e 1930.149 
 

Acerca das vicissitudes do regime soviético, a diagnose coutiniana rastreia suas raízes nos 

perigos típicos de sociedades “orientais”. Interpretando e defendendo a atualidade de Gramsci, 

Coutinho afirma que: 

É como se Gramsci dissesse: numa sociedade “oriental”, de escassa ou nenhuma 
tradição democrática, é compreensível que a primeira manifestação de um 
governo socialista assuma traços ditatoriais (ou, para usarmos um dos termos 
menos felizes de Marx, que seja uma “ditadura do proletariado”), ainda que [...] 
ele também defenda, ao mesmo tempo, a ideia de que essa “ditadura” não deve 

                                                            
148 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de Janeiro, Campus, 1989, pp. 28-29. 
149 Idem, “O Estado brasileiro: gênese, crise, alternativas”, in: Júlio César França LIMA e Lúcia Maria Wanderley 
NEVES (orgs.), Fundamentos da educação escolar do Brasil contemporâneo, Rio de Janeiro, Fiocruz, 2006, p. 186. 



70 
 

 
 

perder sua base consensual, sua dimensão hegemônica, sobretudo na relação 
com as massas camponesas.150 
 

No entanto, foi justamente a perda dessa base consensual o que ocorreu na união 

Soviética depois de 1929. O abandono da Nova Política Econômica (NEP) – baseada “numa 

estratégia de construção do socialismo respaldada no consenso” –, a industrialização acelerada e 

a coletivização forçada da agricultura impostas por Stalin levaram ao estreitamento das bases 

consensuais da ditadura do proletariado, bem como à cristalização dessa em uma “variante 

pseudo-socialista de despotismo totalitário”. Essa resultante também é definida em termos de 

uma “Estatolatria”, isto é, um movimento de identificação do Estado “apenas com a ‘sociedade 

política’, com os aparatos coercitivos, com o ‘governo dos funcionários’, omitindo ou 

minimizando o elemento consensual-hegemônico próprio da ‘sociedade civil’, do ‘autogoverno’”. 

Em suma, tratar-se-ia de uma tendência a “conceituar o Estado somente a partir das situações de 

‘tipo oriental’”.151 

Se o drama soviético tem suas origens em uma condição oriental, na ausência de 

democracia, também as razões do colapso final são indicadas aí, ou seja, na falta de uma 

sociedade civil forte. A crise do “socialismo real” teria sido “em grande parte determinada pelo 

fato de que esse ‘socialismo’ não abriu espaço no seu interior – sobretudo no terreno prático mas 

também, de certo modo, até no terreno teórico –, para uma expansão efetiva do pluralismo”.152 

Sem a socialização da política, não se criou o espaço para a solução das questões mais urgentes:  

Acho que não é, digamos, difícil fazer um diagnóstico breve dizendo que a razão 
principal do colapso dessas sociedades foi precisamente a falta de democracia. E 
é, me parece, a falta de democracia que explica, inclusive, o seu colapso 
econômico. Ou seja, o fato de que, não havendo um controle social da produção, 
a produção não pôde, evidentemente, responder a demandas efetivas da 
sociedade [...]153 
 

Como súmula geral da analítica em causa, podemos dizer que Coutinho, mesmo quando 

menciona aspectos diretamente econômicos – tais como a presença do capital financeiro no caso 

do fascismo ou a situação de atraso na Rússia da época da Revolução de 1917 –, tende a 
                                                            
150 C. N. COUTINHO, “Socialismo e democracia: a atualidade de Gramsci”, in: Alberto AGGIO (org.), Gramsci: a 
vitalidade de um pensamento, São Paulo, Editora da UNESP, 1998, pp. 24-25. 
151 Ibid., p. 24. 
152 Idem, “Pluralismo: dimensões teóricas e políticas”, Cadernos ABESS, n. 4, São Paulo, Cortez, 1991, p.10. 
153 Idem, “Marx”, in: Clodomir de Souza FERREIRA, João Antonio de Lima ESTEVES; Laura Maria COUTINHO 
(orgs.), O pensamento inquieto, Brasília, CEAD/UNB, 1993, p. 24. 



71 
 

 
 

apreender os fenômenos a partir da configuração que apresentam em termos da relação entre 

Estado em sentido estrito e sociedade civil, isto é, entre os aparelhos coercitivos e os aparelhos 

privados de hegemonia. O formalismo resultante é evidente: a primazia do político joga na 

sombra os demais momentos da totalidade investigada. 

Como vimos na primeira parte deste trabalho, a primeira fase do pensamento de Coutinho, 

arrimada nos trabalhos de Lukács, é marcada pela presença de um quadro histórico-social 

nucleado pelas relações materiais de vida dos homens, o qual constituía momento estruturador da 

análise, capaz de explicar as possibilidades dos fenômenos. Já na segunda fase, com o primado da 

apreensão dos níveis de desenvolvimento da sociedade civil gramsciana, aquele quadro é diluído 

em prol da pesquisa em torno do caráter “ocidental” ou “oriental” de cada episódio. Nos casos 

aqui expostos, a tendência formalista possui a agravante de assemelhar politicamente as 

ocorrências investigadas: ambas possuem, tanto o fascismo quanto o chamado “socialismo real”, 

uma estrutura “totalitária”.154 

A dualidade do pensamento de Coutinho, a problemática central deste capítulo, é admitida 

pelo próprio autor. Com efeito, o filósofo baiano fala de um período “fanaticamente lukacsiano” 

em seu itinerário intelectual, em contraposição a um marcado mais pela presença de Gramsci. 

Essa caracterização está de acordo com a análise que empreendemos neste trabalho. No entanto, 

contrariamente às nossas conclusões, Coutinho entende a segunda fase de seu pensamento como 

uma configuração marcada pelo equilíbrio referencial entre Lukács e Gramsci, ainda que com 

predominância do segundo. Tratar-se-ia aqui não de uma ruptura, como defendemos, mas sim de 

uma sorte de somatória dos dois autores, manifesta em uma “reflexão sobre o estatuto ontológico 

da política”, ou ainda, em uma “proposta de entender a teoria política de Gramsci à luz das 

categorias ontológicas do último Lukács”.155 

Em oposição ao diagnóstico elaborado por Coutinho, pudemos observar que a resultante 

da segunda fase de seu pensamento não constitui uma analítica parametrada pelos lineamentos 

                                                            
154 Para uma análise crítica deste conceito, ver J. CHASIN, “Sobre o conceito de totalitarismo”, Ensaios Ad 
Hominem I, tomo III – política, São Paulo, Estudos e edições Ad hominem, 2000, pp. 79-90. 
155 C. N. COUTINHO, “Carlos Nelson Coutinho (1943)”, in: M. NOBRE; J. M. REGO, Conversas com filósofos 
brasileiros, São Paulo, Editora 34, 2000, p. 383. O ponto central da proposta de Coutinho reside na integração do 
conceito gramsciano de catarse à ontologia de Lukács. Sobre isso, ver C. N. COUTINHO, “Lukács, a ontologia e a 
política”, in: ______, Marxismo e política: a dualidade de poderes e outros ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, pp. 157 
et seq. 



72 
 

 
 

lukacsianos, em especial o primado do econômico em relação aos demais momentos da totalidade 

do real. Trata-se, isso sim, de um desenvolvimento teórico que tende a afirmar, 

independentemente das declarações de princípio, uma liberdade quase incondicionada do âmbito 

político. 

Também José Paulo Netto se manifestou contrário à sinalização de duas etapas no 

percurso coutiniano, uma lukacsiana e outra gramsciana. Após reafirmar o argumento de 

Coutinho atinente à integração entre a Ontologia do ser social de Lukács e a obra política de 

Gramsci, o autor foca no aspecto propriamente temático do imbróglio, afirmando que, “quando 

retoma temáticas crítico-literárias, mesmo já tendo incorporado decisivamente o legado 

gramsciano, Carlos Nelson conserva [...] a sua inspiração lukacsiana”. Afirmadas as razões da 

recusa da cisão, Netto conclui que “aos fundamentos teórico-filosóficos e à alta cultura caberia a 

matriz lukacsiana, à cultura em sentido largo e à esfera estritamente política caberia a referência 

gramsciana, ambas tomadas crítica e criadoramente”.156 

A tentativa coutiniana de integração dos referenciais lukacsianos e gramscianos, como 

observamos anteriormente, resulta em um empreendimento politicista, o que desautoriza não só a 

própria afirmação de uma articulação teórica coerente, mas também o uso de uma “matriz 

lukacsiana” no tocante “aos fundamentos teórico-filosóficos”. No que tange à pretensa 

permanência de parâmetros lukacsianos na análise da “alta cultura” no pensamento de Coutinho, 

deve-se ter em mente que o filósofo baiano, uma vez envolvido com os problemas da política, 

raramente se aventura no âmbito próprio da crítica literária, preferindo a esfera da “cultura em 

sentido largo”, isto é, o campo determinativo das andanças dos intelectuais, em cuja apreciação 

utiliza a noção gramsciana de sociedade civil. Quando referidos à “alta cultura”, os 

empreendimentos coutinianos da segunda etapa consistem, na maioria dos casos, de reedições de 

trabalhos da primeira.157 Embora essa reedição de ensaios implique na concordância de Coutinho 

                                                            
156 J. P. NETTO, “Posfácio”, in: C. N. COUTINHO, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão 
popular, 2010, p. 238. 
157 Os ensaios reeditados são: “O significado de Lima Barreto em nossa literatura” (1972), “Graciliano Ramos” 
(1965), ambos em C. N. COUTINHO, Cultura e sociedade no Brasil: ensaios sobre ideias e formas, Rio de Janeiro, 
DP&A, 2005, pp. 99-156 e 157-217; “Franz Kafka, crítico do mundo reificado” (1976), em idem, Lukács, Proust e 
Kafka: literatura e sociedade no século XX, Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2005, pp. 123-195. Nesse último 
livro, pp. 49-121, foi publicado ainda um texto inédito da primeira fase, “Marcel Proust e a evolução do romance” 
(1967). Talvez a única exceção, no sentido de um artigo dedicado à crítica literária próprio da segunda fase, seja “O 



73 
 

 
 

com os padrões analíticos neles expressos, trata-se de um momento meramente residual em 

relação ao conjunto (de talhe gramsciano) da segunda fase. Dessa forma, também nos parece 

improcedente o segundo argumento de Netto para recusar a cisão em causa. 

Como síntese deste tópico, podemos concluir que a adoção dos parâmetros gramscianos e 

eurocomunistas, nucleados pela noção de sociedade civil enquanto âmbito próprio da disputa pelo 

consenso, implica uma tendência politicista no pensamento de Coutinho, a qual perde de vista as 

relações materiais da vida humana em sua condição de momento nuclear da totalidade do real. 

1.4. As razões do formato do pensamento mutante 

Nesta parte do trabalho, propomo-nos a explicitar as razões do formato do pensamento de 

Carlos Nelson Coutinho. Inicialmente, focaremos as causas da configuração de sua obra como 

um todo, para depois abarcar os motivos que levaram o pensador baiano a mudar seus 

referenciais teóricos. A realização dessas tarefas será facilitada pelo recurso às Considerações 

sobre o marxismo ocidental, do historiador inglês Perry Anderson. 

Nesse seu trabalho, Anderson aponta as principais características e condicionantes 

históricas da tradição marxista que, por suas diferenças geográficas e teóricas em relação às 

gerações de Marx e Engels, Kautsky, Lenin e de Bukharin, designa de “ocidental”. Em seu 

entender, essas gerações de intelectuais estavam baseadas na força dos levantes operários para a 

elaboração de suas concepções política e econômica, perfazendo uma conjunção contínua, ainda 

que nem sempre de mesma intensidade, entre teoria marxista e prática de classe. Já o quadro 

social à época dos marxistas ocidentais (após 1920), marcado pela ausência de grandes 

movimentações revolucionárias – expressa na força do fascismo – e pela stalinização dos partidos 

comunistas, teria impossibilitado a teorização das realidades econômica e política.158 Essa 

situação particular é que leva o autor a declarar ser o marxismo ocidental “um produto da 

derrota”, à qual agrega ainda, na condição de determinantes dos contornos daquele conjunto 

teórico, dois fenômenos do pós-Segunda Guerra: a recuperação econômica do capitalismo e a 

afirmação da democracia representativa baseada no sufrágio universal. Tendo em vista que o 

                                                                                                                                                                                                
povo na obra de Jorge Amado”, in: Vera ROLLEMBERG (org.), Um grapiúna no país do carnaval, Salvador, 
Fundação casa de Jorge Amado, 2000, pp. 57-62. 
158 Perry ANDERSON, Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, São 
Paulo, Boitempo editorial, 2004, p. 62. 



74 
 

 
 

movimento comunista oficial (stalinizado) constituía o principal polo de relacionamento dos 

intelectuais com a política socialista, Anderson resume do seguinte modo o dilema vivido por 

esses homens: 

[...] duas opções poderiam ser adotadas. Uma delas era que o teórico poderia 
incorporar-se a um partido comunista e aceitar o rigor de sua disciplina; neste 
caso, ele poderia manter certo contato nominal com a vida da classe operária 
nacional (à qual, apesar de tudo, o partido estava inevitavelmente ligado) e uma 
continuidade pelo menos filológica com os textos clássicos do marxismo e do 
leninismo (cujo estudo era obrigatório dentro do partido). O preço dessa 
proximidade, por mais relativa que fosse, à realidade do dia-a-dia da luta de 
classe trabalhadora era o silêncio sobre a sua verdadeira direção. [...] A 
alternativa contrária era permanecer fora de qualquer organização partidária, 
como intelectual independente. Neste caso, não havia controle institucional 
sobre as formas políticas de expressão, mas, em compensação, também não 
havia contatos com a classe social, cujo benefício, afinal de contas, confere o 
significado ao trabalho teórico marxista.159 
 

O autor traz ainda exemplos de esforços que, em sua diversidade de atitude em relação ao 

dilema, foram igualmente dragados pela conjuntura desfavorável à unidade entre intelectuais e 

classe operária: 

Filiação formal aos partidos operários (Lukács, Della Volpe, Althusser), 
desfiliação (Lefebvre, Colletti), diálogo fraternal (Sartre) ou ainda renúncia 
explícita a qualquer ligação com eles (Adorno, Marcuse) foram atitudes 
igualmente incapazes de unir a teoria marxista e a luta de massas.160 
 

A resultante foi, de acordo com Anderson, o silêncio a propósito das áreas fundamentais 

sobre as quais se debruçaram os intelectuais marxistas anteriores: “o exame das leis econômicas 

do funcionamento do capitalismo como um modo de produção, a análise da máquina política do 

Estado burguês, a estratégia da luta de classes necessária para derrubá-lo”.161 Ainda que nodal, o 

silêncio sobre a economia e a política não foi o único fator a ser observado no formato interno da 

produção do marxismo ocidental. 

O processo progressivo de descarte da política e da economia como objetos de estudo, 

iniciado no pós-1920 e consolidado em 1960, trouxe a filosofia para o centro dos debates da 

corrente ocidental do marxismo. A predominância de filósofos em seu interior teve como 
                                                            
159 Perry ANDERSON, Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, São 
Paulo, Boitempo editorial, 2004, p. 64. 
160 Ibid., p. 63. 
161 Ibid., p. 64. 



75 
 

 
 

consequência um processo de “academicização”, ou, em outros termos, também do próprio 

Anderson, uma troca “das assembleias partidárias pelos departamentos acadêmicos”. Além dos 

percalços particulares ao período, o historiador inglês aponta ainda outra condicionante dessa 

configuração filosófica, desta vez de natureza interna ao próprio marxismo: a descoberta tardia de 

um escrito juvenil de Marx, os Manuscritos de Paris de 1844, vindos à luz apenas em 1932. A 

repercussão desse e dos demais textos juvenis de Marx ocasionou uma reorientação cabal no 

rumo das investigações de seu pensamento, deslocando-as para o campo da filosofia.162 

Ao lado da proliferação de filósofos na tradição marxista e, consequentemente, do 

deslocamento dos estudos para o âmbito filosófico, ocorreu uma concentração no pensamento de 

Marx enquanto matéria de estudo. O conjunto da obra marxiana constituía então material para a 

extração filosófica dos princípios epistemológicos necessários à interpretação e transformação da 

realidade. Anderson é categórico acerca da deturpação epistemologista da obra de Marx por parte 

dos filósofos da tradição do marxismo ocidental: 

[...] o pressuposto comum de quase todos era que a tarefa preliminar da pesquisa 
teórica do marxismo era discernir as regras de investigação social descobertas 
por Marx, ainda escondidas na particularidade temática de sua obra – e, se 
necessário, completá-las. O resultado disso foi que uma significativa parcela da 
produção do marxismo ocidental se constituiu em um prolongado e intrincado 
Discurso sobre o Método.163 
 

A gravidade do registro torna-se maior com a observação de que “a prioridade conferida a 

este esforço era estranha a Marx, em qualquer fase de seu desenvolvimento”.164 

O traço final, mas talvez o mais evidente, do marxismo ocidental, tecido em paralelo ao 

silêncio em relação a problemas de economia e política propriamente ditos, é assim descrito por 

Anderson: 

[...] o marxismo ocidental como um todo, ao avançar para além das questões de 
método para tratar de questões substantivas, acabou por concentrar-se 
especialmente no estudo de superestruturas. As ordens superestruturais 
específicas pelas quais ele mostrou interesse maior e mais constante foram 

                                                            
162 Perry ANDERSON, Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, São 
Paulo, Boitempo editorial, 2004, pp. 70-72. 
163 Ibid., pp. 72-73. 
164 Ibid., p. 73. 



76 
 

 
 

aquelas que ocupavam as posições “mais altas” na hierarquia das distâncias em 
relação à infraestrutura econômica [...]165 
 

Categórico, o autor especifica: “foi sobretudo a Arte que, no domínio da cultura, 

mobilizou os maiores talentos e energias intelectuais do marxismo ocidental”.166 Impossibilitados 

de empreender esforços no sentido de pôr a descoberto as particularidades econômicas e políticas 

do capitalismo de seu tempo, os intelectuais marxistas focaram seus desdobramentos mais 

espirituais, evitando assim choques frontais com a liderança do movimento que representavam 

em última instância. 

Feita esta breve súmula167 das Considerações de Perry Anderson, podemos facilmente 

perceber a impropriedade de ignorar o vulto das diferenças entre as gerações de marxistas 

descritas e as anteriores. No quadro apontado pelo historiador inglês estão todas as principais 

referências de Coutinho: Georg Lukács, Jean Paul Sartre, Escola de Frankfurt e Antonio 

Gramsci.168 

Aqui devemos fazer uma ressalva: a figura de Lukács não se ajusta com facilidade aos 

parâmetros explicitados por Anderson. Ao longo de sua atribulada trajetória, o filósofo acumulou 

em seu currículo, entre outras, as seguintes ocupações: Vice-Comissário do Povo para a Cultura e 

a Educação Popular durante a República Húngara dos Conselhos (1919); dirigente clandestino do 

                                                            
165 Perry ANDERSON, Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, São 
Paulo, Boitempo editorial, 2004, pp. 95-96. 
166 Ibid., p. 96. 
167 Objetivando uma síntese que contivesse os pontos em torno dos quais acreditamos haver correspondências com a 
obra de Coutinho, deixamos de lado algumas características observadas por Anderson nos trabalhos dos teóricos do 
marxismo ocidental. Nesse âmbito, temos a conjunção entre teoria marxista e teoria burguesa, o “hermetismo da 
linguagem” decorrente do estudo epistemologista da obra marxiana, a perda do “internacionalismo” característico 
das gerações anteriores, o “pessimismo” presente nas inovações temáticas do marxismo ocidental e sua imunidade ao 
reformismo. Cf. P. ANDERSON, Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, 
São Paulo, Boitempo editorial, 2004, pp. 73-75, 87-89 e 108-113. 
168 É importante assinalar que Anderson não faz referência aos textos póstumos do filósofo húngaro, isto é, à 
Ontologia do ser social. Dessa forma, fica claro que suas considerações não valem para o conjunto da obra 
lukacsiana. Já o caso gramsciano constitui um escape relativo. Dos intelectuais elencados por Anderson, Gramsci, 
embora não tenha refletido detidamente sobre economia, foi o único a ter na realidade política seu principal objeto de 
análise. No dizer do historiador inglês, “esta é a marca de sua grandeza, conferindo-lhe lugar especial entre todas as 
outras figuras desta tradição [marxismo ocidental]. É lógico que seja assim: sozinho ele incorporou em si mesmo 
uma unidade revolucionária entre teoria e prática, do tipo que havia caracterizado o legado clássico. As experiências 
da insurreição dos trabalhadores italianos de 1919-20 e da liderança na organização do PCI de 1924 a 1926 
permaneceram como fontes criativas do seu pensamento durante o longo período de aprisionamento, que o abrigou 
das consequências intelectuais da stalinização fora da Itália, mas que lentamente o matava”. P. ANDERSON, 
Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, São Paulo, Boitempo editorial, 
2004, pp. 64-65. Acréscimo nosso. 



77 
 

 
 

Partido Comunista Húngaro após a derrota da Comuna; co-editor de Kommunismus, órgão oficial 

da III Internacional para os países do sudeste da Europa (1920); deputado eleito pelo PC (1945); 

integrante do Conselho Nacional da Frente Popular Patriótica (1945); membro fundador do 

Conselho Mundial da Paz (1948); Ministro da Cultura do governo efêmero de Imre Nágy 

(1956).169 Além dessa atuação política direta, Lukács elaborou diversos escritos dedicados à 

política, sempre baseados em suas concepções filosóficas.170 Sendo assim, ao contrário do quadro 

apontado pelo historiador inglês, Lukács não descartou do âmbito de suas preocupações as 

questões propriamente políticas, fossem elas práticas ou teóricas. 

Outra advertência deve ser feita. Transparece na argumentação de Anderson a ideia de 

que a filosofia e a estética constituem sucedâneos menos importantes (o autor chega mesmo a 

falar em “arte como consolação”) e pacíficos de uma atuação política impossibilitada pelo 

stalinismo. Trazer a filosofia para o centro do marxismo não pode ser considerado um problema 

em si. Foi no interior desse campo, por exemplo, que Lukács pôde descobrir o caráter ontológico 

da obra de Marx, uma contribuição fundamental para o seu resgate. Novamente, é o caso 

lukacsiano que evidencia a impropriedade de se pensar na filosofia e na estética como áreas 

neutras. Ainda que Lukács tenha evitado rebeliões ideológicas abertas contra o regime de Stalin, 

mesmo diante dos processos ocorridos na segunda metade dos anos 1930,171 a falta de sintonia 

entre suas posições estéticas e filosóficas e a linha oficial dos PCs rendeu-lhe sérias 

complicações, das quais só se desvencilhou mediante cautela, autocríticas, amizades e citações 

protocolares. 

                                                            
169 Cf. “Roteiro bibliográfico de Georg Lukács”, in: J. P. NETTO (org.), Lukács, São Paulo, Ática, 1981, pp. 9-23; L. 
KONDER, Lukács, Porto Alegre, L&PM, 1980, pp. 43 e 78; C. FREDERICO, Lukács: um clássico no século XX, 
São Paulo, Moderna, 1997, p. 10. 
170 Ver, a título de exemplo, György LUKÁCS, Socialismo e democratização: escritos políticos 1956-1971, Rio de 
Janeiro, Editora UFRJ, 2008. 
171 Acerca da posição de Lukács frente ao stalinismo de um modo geral, ver Nicolas TERTULIAN, “Lukács e o 
stalinismo”, Verinotio – revista on-line de ciências humanas, nº 7, ano IV, novembro de 2007, disponível em: 
<http://www.verinotio.org/Verinotio_revistas/n7/r7traducao.pdf>, acesso em: 19 set. 2011; para a postura lukacsiana 
em relação aos Processos de Moscou em particular, conferir G. LUKÁCS, Socialismo e democratização: escritos 
políticos 1956-1971, op. cit., p. 44, 171 e também idem, Pensamento vivido: autobiografia em diálogo: entrevista a 
István Eörsi e Erzsébet Vezér, São Paulo, Estudos e edições Ad hominem, Viçosa, MG, Editora UFV, 1999, pp. 108-
111. 



78 
 

 
 

Seu O jovem Hegel, escrito em 1937-38, só pôde ser publicado em 1948, na Suíça, pois a 

orientação stalinista era hostil à valorização do legado hegeliano.172 Em 1940 a revista russa 

Literaturnyj kritik, na qual Lukács atuava, foi fechada por seu antagonista Alexander A. 

Fadeiev.173 Com o stalinista Mátyás Rákosi no poder no PC e no Estado húngaros (1945-56), as 

posições de Lukács passaram a ser atacadas por László Rudas (dirigente do Instituto Superior de 

Ciências Econômicas), Marton Horváth (membro do comitê central do PC), József Révai 

(ministro da Cultura) e József Darvas (romancista que ocupou cargos ministeriais sob Rákosi). 

Como resultado, a revista cultural Forum, fundada por Lukács em 1946, foi fechada e o filósofo 

fez uma autocrítica formal. No final dos anos 1950 voltou a ser alvo de uma nova campanha de 

descrédito e, em 1960, a editora Aufbau, que havia editado vários de seus trabalhos na República 

Democrática Alemã, publicou um livro só de artigos críticos a Lukács, Georg Lukács und der 

revisionismus.174 

As negatividades do marxismo ocidental ligam-se ao destino perverso do pensamento de 

Marx. Como o observou José Chasin, as derrotas sofridas pelo setor do trabalho ao longo do 

século XX foram seguidas pela difusão de um marxismo vulgar. Se, por um lado, a II 

Internacional levou à propagação do cientificismo no interior daquela corrente, por outro, as 

inviabilidades da transição socialista no campo soviético levaram à afirmação do voluntarismo 

político. A reação a esse quadro não foi capaz de recuperar o legado de Marx, pois, em seus 

múltiplos esforços, deu origem a duas novas unilateralidades: o epistemologismo e o politicismo, 

que supõem como núcleo do pensamento marxiano, respectivamente, a questão do método e a 

política. Com a prevalência de tais deformações, foi obscurecido “o centro nervoso e estruturador 

da reflexão marxiana: o complexo de complexos constituído pela problemática da autoconstrução 

do homem, ou, sumariamente, o devir homem do homem”.175 

                                                            
172 Cf. G. LUKÁCS, Socialismo e democratização: escritos políticos 1956-1971, Rio de janeiro, Editora UFRJ, 2008, 
pp. 43 e 208. 
173 Cf. idem, Pensamento vivido: autobiografia em diálogo: entrevista a István Eörsi e Erzsébet Vezér, São Paulo, 
Estudos e edições Ad hominem, Viçosa, MG, Editora UFV, 1999, pp. 98-103. 
174 Sobre os ataques a Lukács, ver L. KONDER, Lukács, Porto Alegre, L&PM, 1980, pp. 13-14, 85-90 e 94; e 
também István EÖRSI, “Prefácio”, in: G. LUKÁCS, Pensamento vivido: autobiografia em diálogo: entrevista a 
István Eörsi e Erzsébet Vezér, op. cit., p. 12. Sobre a autocrítica de 1949, Nicolas Tertulian observa que se tratava de 
salvar a própria vida. Cf. N. TERTULIAN, “Lukács hoje”, in: M. O. PINASSI; S. LESSA (orgs.), Lukács e a 
atualidade do marxismo, São Paulo, Boitempo editorial, 2002, pp. 32-33. 
175 J. CHASIN, “A sucessão na crise e a crise na esquerda”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe 
militar à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, em especial p. 203. 



79 
 

 
 

Feitos esses breves esclarecimentos quanto à inadequação do caminho espinhoso de 

Lukács aos quesitos do marxismo ocidental e à impropriedade de certas afirmações de 

Anderson,176 voltemos ao caso coutiniano. 

Silêncio sobre questões de economia e política, preocupação especial em relação a 

problemas epistemológicos, concentração nas áreas da filosofia e da estética – tais características 

são, como pode ser observado em nossa exposição anterior, elementos presentes também na obra 

do filósofo baiano. Embora seus ensaios iniciais, mais ligados à filosofia e à estética, tenham por 

objetivo explícito a assimilação nacional da cultura progressista europeia como condição para 

evitar tragédias como a do golpe de abril de 1964,177 Coutinho só aborda problemas diretamente 

políticos na segunda fase de sua obra e, mesmo assim, como um trânsito operado nos corredores 

internos do marxismo ocidental, ou seja, por meio dos escritos de Gramsci. Reitere-se, também 

para o caso coutiniano, que a dedicação às áreas da estética ou da filosofia não é um problema. 

Novamente, como buscamos explicitar mais a frete, é o modo específico de encaminhamento das 

questões enfrentadas que leva a equívocos. 

No entanto, há que se observar aqui que a similitude apontada entre a obra de Coutinho e 

os marcos do marxismo ocidental não se refere apenas ao aspecto teórico-referencial do filósofo 

baiano, mas também ao cenário político subjacente à sua obra. Isto é, seus trabalhos foram 

concebidos em meio a um quadro similar, ainda que nunca idêntico, àquele que serviu de palco 

ao marxismo ocidental. Também aqui a derrota do movimento revolucionário se impôs, marcada 

por uma ditadura, bem como a stalinização do Partido Comunista.178 Isso fica evidente na 

explicação de Coutinho sobre as formas de recepção de Gramsci no Brasil. 

Para o filósofo baiano, a presença do pensador sardo no Brasil se deu em dois ciclos; no 

primeiro, que se estende do pré-64 até meados dos anos 70,  

[...] o Gramsci presente não é o agudo teórico do Estado “ampliado” e da 
revolução socialista no, “Ocidente”, (sic) nem mesmo o pesquisador de formas 

                                                            
176 À lista de caracteres do marxismo ocidental que não se aplicam a Lukács podem ser acrescidos ainda: a reclusão 
na universidade e o “pessimismo como imobilidade”. Cf. P. ANDERSON, Considerações sobre o marxismo 
ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, São Paulo, Boitempo editorial, 2004, pp. 112-113. 
177 Cf. C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 6. 
178 Não se afirma aqui, e nem se poderia fazê-lo, qualquer identidade genética entre os casos do fascismo e da 
ditadura brasileira instaurada em 1964, apenas a similitude de seus efeitos, de intensidades diversas, sobre a 
intelectualidade situada na margem esquerda do campo político. 



80 
 

 
 

“não-clássicas” de transição para a modernidade capitalista (a problemática da 
“revolução passiva”) mas sim o “filósofo da práxis”, o propositor de uma leitura 
humanista e historicista do marxismo [...] Assim, não é por acaso que Gramsci, 
nessa sua primeira incursão brasileira, apareça sempre ao lado de Lukács e do 
Sartre da Crítica da Razão Dialética: os três são apresentados como 
instrumentos privilegiados de uma batalha certamente antidogmática, mas que se 
pretende ainda centrada substancialmente nos terrenos da filosofia, da estética e 
da sociologia da cultura. Criava-se assim, talvez inconscientemente, uma tácita 
“divisão do trabalho”, cujos efeitos prejudicaram seriamente o êxito desse 
primeiro ciclo gramsciano no Brasil: os intelectuais comunistas podiam agir 
livremente no domínio da cultura, propondo uma renovação filosófica e estética 
do marxismo brasileiro, mas continuava a ser atribuição da direção do partido a 
tarefa de dar a última palavra nas questões especificamente políticas.179 
 

Ainda nas palavras de Coutinho, essa “coexistência entre ‘marxismo ocidental’ na cultura 

e ‘marxismo-leninismo’ na política” não foi desfeita pelo “golpe militar de 1964”, na verdade: 

[...] ela até mesmo se intensificou no período relativamente “liberal” da ditadura 
(quando vigoravam ainda algumas garantias institucionais), período que vai até a 
promulgação do AI-5, no final de 1968. Esse caráter “filosófico-cultural” do 
movimento renovador marxista foi favorecido não só pela supracitada “divisão 
do trabalho” mas também pela própria natureza dessa primeira fase do regime 
militar: a ação da censura, embora presente em toda parte, em (sic) mais intensa 
no campo especificamente político do que no da filosofia ou da sociologia da 
cultura.180 
 

Somente em meados da década de 70 Gramsci passaria a ser visto como “o maior teórico 

marxista da política”, em um esforço de romper com as concepções dominantes dentro do PCB e 

com a “divisão do trabalho”.181 Sendo assim, ao lado do norte teórico representado pelo 

“marxismo ocidental”, a “divisão do trabalho” e a natureza particular da fase inicial do regime 

militar instaurado em 1964 constituem os condicionantes nacionais da concepção inicial de 

Coutinho. 

Quanto à substituição dos referenciais lukacsianos pelos gramscianos e eurocomunistas, 

duas são as posições apontadas por comentadores da obra de Coutinho. Referindo-se à 

intelectualidade que percorreu a trilha da divulgação de Lukács no Brasil, conjunto 

particularmente situado no interior dos quadros do PCB e que contou com a colaboração de 

Coutinho e de Leandro Konder, Celso Frederico lança a seguinte questão: “por que Lukács 

                                                            
179 C. N. COUTINHO, “Cidadão brasileiro”, Teoria e debate, n.9, S. l., Perseu Abramo, 1990, s/p. 
180 Ibid. 
181 Ibid. 



81 
 

 
 

deixou de ser uma referência intelectual no momento em que os seus discípulos passaram da 

política cultural à política stricto sensu?”.182 Sua resposta firma-se na diferença temática entre as 

obras do filósofo húngaro e de Gramsci. O “caráter episódico da reflexão lukacsiana no campo da 

teoria política” encontraria nos textos de Gramsci seu contraponto ideal, haja vista que os escritos 

desse último “voltam-se diretamente para a esfera do político e abrem pistas novas para a teoria 

marxista”. No entender de Frederico, deve-se atentar ainda para “o caráter fragmentário” da obra 

gramsciana, a qual “permite uma interpretação mais aberta e maleável”. Este seria o segredo do 

caráter basilar-polivalente dessa obra, utilizada nas mais diversas experiências teóricas, dentre as 

quais as dos “eurocomunistas italianos”.183 

Já Ivo Tonet, analisando a obra de Leandro Konder e apontando para o grupo de 

intelectuais que seguiu a mesma direção, afirma que a solução de Frederico é limitada. De acordo 

com o autor, o abandono da obra de Lukács no exato momento em que se passava do domínio 

estético e cultural para o político indica incompreensões acerca da última obra do filósofo 

húngaro, isto é, a Ontologia do ser social. Para Tonet, essa obra constitui o caminho mais 

frutífero para a recuperação do sentido crítico do pensamento de Marx, deixando para trás os 

“integrantes daquilo que foi chamado de marxismo ocidental”.184 Dado o privilégio à 

problemática relativa à arte e à cultura, aliado às debilidades acarretadas pela formação original 

dos intelectuais pecebistas, não teria sido possível uma apreensão adequada da ontologia 

lukacsiana. Segundo o autor: 

Certamente, este caráter ontológico não era desconhecido, muito pelo contrário, 
mas o seu estudo, a sua apreensão exaustiva e detalhada que permitisse a 
compreensão da sua real importância na reconstrução da teoria marxiana a partir 
das suas raízes, foi claramente insuficiente.185 
 

A resposta de Tonet é equivocada na medida em que, embora necessária para a 

compreensão do pensamento de Marx como um todo, a obra de Lukács não apreende aspectos 

fundamentais do pensamento político do pensador alemão. Em particular, Lukács não atina para o 

                                                            
182 Celso FREDERICO, “Presença de Lukács na política cultural do PCB e na universidade”, in: J. Q. de MORAES 
(org.), História do marxismo no Brasil: os influxos teóricos, v. 2, Campinas, Editora da Unicamp, 2007, p. 211. 
183 Ibid., pp. 211-212. O autor assevera ainda que a adoção de um Gramsci “eurocomunista” era mais conveniente em 
termos acadêmicos e nas relações do PCB com o Partido Comunista Italiano. 
184 Ivo TONET, “Lukács e as esquerdas brasileiras”, in: Maria Orlanda PINASSI (org.), Leandro Konder: a revanche 
da dialética, São Paulo, Boitempo editorial – Editora da UNESP, 2002, p. 148. 
185 Ibid., p. 148. 



82 
 

 
 

fato de que na concepção marxiana a política constitui atributo transitório no processo infinito de 

autoconstrução do homem. De acordo com José Chasin, apesar do mérito de ter descoberto a 

natureza ontológica do pensamento de Marx, Lukács manteve uma “pétrea insensibilidade para a 

mais extraordinária das concepções marxianas sobre a esfera política – a sua determinação 

ontonegativa da politicidade”.186 Explicitando a razão da qualificação negativa da política na 

concepção marxiana, Chasin observa: 

[...] é ontonegativa, precisamente, porque exclui o atributo da política da 
essência do ser social, só o admitindo como extrínseco e contingente ao mesmo, 
isto é, na condição de historicamente circunstancial; numa expressão mais 
enfática, enquanto predicado típico do ser social, apenas e justamente, na 
particularidade do longo curso de sua pré-história.187 
 

No entanto, há que se observar que, tanto em seu O processo de democratização, escrito 

na mesma época da Ontologia do ser social, quanto nos Prolegômenos para uma ontologia do 

ser social, Lukács fornece importantes indicações quanto a um tratamento correto da política. 

Nesse sentido, podem ser mencionadas a sua caracterização da democratização burguesa, 

marcada pela antítese entre o materialismo da sociedade civil e o idealismo da esfera estatal, bem 

como a valorização das experiências dos conselhos nos episódio da Comuna de Paris de 1871 e 

na época da Revolução Russa de 1917.188 Não obstante, Lukács não realiza a análise e a 

explicitação exaustivas e sistemáticas do modo como a política emerge nos escritos marxianos. 

Sendo assim, ao contrário do que supõe Tonet, a obra tardia de Lukács não se mostra 

como o caminho necessário para a recuperação do sentido original do pensamento de Marx, em 

particular em relação ao momento da política. Nesse sentido e a título de simples exemplo, na 

busca de nortes teóricos de sua reflexão política, Coutinho poderia ter recorrido às contribuições 

                                                            
186 J. CHASIN, Marx: estatuto ontológico e resolução metodológica, São Paulo, Boitempo editorial, 2009, p. 219. 
187 Ibid., p. 64. A exposição da novidade da posição de Marx acerca da politicidade pode ser encontrada também em 
Ensaios Ad Hominem I, tomo III – política, São Paulo, Estudos e edições Ad hominem, 2000. 
188 Cf. G. LUKÁCS, Socialismo e democratização: escritos políticos 1956-1971, Rio de janeiro, Editora UFRJ, 2008, 
pp. 91-94, 168-169 e também idem, Prolegômenos para uma ontologia do ser social: questões de princípios para 
uma ontologia hoje tornada possível, São Paulo, Boitempo editorial, 2010, pp. 281-288. É importante observar que o 
Coutinho gramsciano vê nas posições de Lukács contidas em “O processo de democratização” apenas um apelo de 
“retorno a Lenin”, deixando de lado a essência da democracia aí proposta, isto é, o fato de que ela constitui uma 
“forma social” de transição ao comunismo, algo similar aos conselhos da Comuna de Paris e das revoluções russas e 
não aos aparatos institucionais burgueses de que fala o filósofo baiano. Cf. C. N. COUTINHO, Lukács, Proust e 
Kafka: literatura e sociedade no século XX, Rio de Janeiro, Civilização brasileira, 2005, p. 30-31. A refutação 
coutiniana do tratamento lukacsiano da política na Ontologia e nos Prolegômenos encontra-se em: C. N. 
COUTINHO, “Lukács, a ontologia e a política”, in: ______, Marxismo e política: a dualidade de poderes e outros 
ensaios, São Paulo, Cortez, 1994, pp. 143-160. 



83 
 

 
 

de autores como Lenin, cujo significado originário está em conformidade com o caráter negativo 

que a política apresenta na obra de Marx.189 Ainda que não tenha explicitado o estatuto 

ontológico da conformação teórica marxiana, Lenin buscou evidenciar o modo particular como 

Marx concebe a política, especialmente em seu O estado e a revolução.190 

Nota-se assim que a questão não é a de uma falta de compreensão da Ontologia de 

Lukács, mas sim a da escolha do referencial teórico: por que o Gramsci dos eurocomunistas e não 

outro pensador? Aqui é que a angulação da solução de Frederico nos parece mais adequada. Com 

uma obra voltada diretamente para a esfera da política, Gramsci realmente leva vantagem, em 

termos quantitativos, em relação a Lukács como opção norteadora para assuntos de política. No 

entanto, no que toca a Lenin, autor de vasta obra sobre aquela esfera, a vantagem só poderia 

residir no teor ou na forma dos escritos. Tanto em um caso como no outro, estamos em face de 

um elemento para o qual a resposta de Frederico, por sua generalidade, não dá conta. Trata-se da 

posição prévia de Coutinho, ainda na fase lukacsiana de seu pensamento. 

Aqui outra peculiaridade do marxismo ocidental, inabordada até o momento, nos parece 

útil a fim de compreender o problema. De acordo com Perry Anderson, os teóricos daquela 

corrente do marxismo realizaram sucessivas tentativas de encontrar uma genealogia filosófica 

para o pensamento de Marx. Para o autor, “todos recorreram a filosofias pré-marxistas para 

legitimar, explicar ou suplementar a filosofia do próprio Marx”.191 Anderson afirma que tal 

prática devia suas origens à predominância de filósofos nas fileiras do marxismo, à falta de 

trabalhos filosóficos sistemáticos elaborados pelo próprio Marx e ao descrédito no qual Engels, 

                                                            
189 Destacamos aqui que se trata do sentido próprio dos escritos de Lenin, pois Coutinho se valeu deles na defesa da 
democracia como valor universal, em uma direção totalmente oposta ao significado original. O próprio Coutinho, 
retrospectivamente, admite a correção da denúncia de José Guilherme Merquior acerca do uso controverso de Lenin 
em A democracia como valor universal: “Sou obrigado a reconhecer hoje, tantos anos depois, que Merquior tinha 
boa dose de razão quando escreveu: ‘Por que, então, se obstina alguém tão próximo do marxismo crítico quanto 
Carlos Nelson Coutinho a obter a quadratura do círculo, tentando em vão democratizar a imagem do leninismo?’”. C. 
N. COUTINHO, Contra a corrente: ensaios sobre democracia e socialismo, São Paulo, Cortez, 2000, p. 11. 
190 O mais prudente seria restringir a escolha às obras de Lenin concebidas antes da Revolução de 1917, pois as 
vicissitudes do processo revolucionário levaram o dirigente comunista a tomar posições contrárias aos princípios 
defendidos no período anterior. Cf. István MÉSZÁROS, “Poder político e dissidência nas sociedades pós-
revolucionárias”, Ensaio, n. 14, São Paulo, Editora ensaio, 1985, pp. 35-37. 
191 P. ANDERSON, Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, São Paulo, 
Boitempo editorial, 2004, p. 79. 



84 
 

 
 

autor que havia intentado a compensação do “caráter parcial e latente da produção filosófica de 

Marx”, caiu após 1920.192 

Embora se trate de uma tendência nunca sistematicamente desdobrada, há no pensamento 

de Coutinho uma espécie de genealogia filosófica para o pensador alemão. Seu livro O 

estruturalismo e a miséria da razão é todo configurado com base em “três núcleos categoriais 

que o marxismo herdou da filosofia clássica – elaborada pela própria burguesia em sua fase 

ascendente – e que são, precisamente, o historicismo concreto, a concepção humanista e a razão 

dialética”.193  

Feito o registro quanto à origem e ao tamanho do legado, devemos voltar o foco para a 

problemática da teoria (ou concepção) humanista, isto é, para seu conteúdo, pois é esse que se 

relaciona mais diretamente com a nossa questão. De acordo com Coutinho, devido ao fato de o 

“humanismo marxista” ser uma expressão ideológica de uma “classe universal”, isto é, uma 

“classe cujos interesses se identificam essencialmente com os da totalidade da humanidade 

passada e presente”,194 a sua recepção dos valores do humanismo clássico envolve uma 

concretização. 

Assim, as categorias da “totalidade concreta”, da “razão objetiva”, da 
“comunidade democrática”, do “citoyen” (do indivíduo que supera a solidão ao 
unir em si a vida pública e a vida privada) deixam de ser uma utopia ou um 
sonho – um mero “ideal” – para se tornarem objetivos concretos de uma ação 
crítico-prática de subversão radical da práxis alienada do capitalismo.195 
 

Dessa forma, a realização do “socialismo humanista, que visa ao estabelecimento de uma 

autêntica comunidade humana democrática”, implica o fim da propriedade privada dos meios de 

produção e da divisão do trabalho. 

O centro da questão aqui é a declaração coutiniana de uma “comunidade democrática” no 

universo do marxismo e, por extensão, de Marx. Coutinho chega mesmo a asseverar que a 

“democratização” constitui um dos aspectos humanistas do marxismo.196 Ainda que esparso e 

                                                            
192 P. ANDERSON, Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico, São Paulo, 
Boitempo editorial, 2004, p. 79. 
193 C. N. COUTINHO, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão Popular, 2010, pp. 16-17. 
194 Idem, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, pp. 19-20. 
195 Ibid., p. 20. 
196 Cf. idem, O estruturalismo e a miséria da razão, São Paulo, Expressão Popular, 2010, pp. 184-185. 



85 
 

 
 

nunca desdobrado nos escritos da primeira fase do pensamento de Coutinho, esse aspecto 

constitui um sinal de que o autor, aproximando em demasia a obra marxiana – indiferenciada em 

meio ao marxismo – do universo intelectual burguês precedente, não atinou para a ruptura 

operada por Marx em relação aos parâmetros da reflexão política anterior. Isto é, não percebe que 

Marx rompe com a determinação ontopositiva da politicidade, ou seja, com a linhagem filosófica 

que divisa na política e no Estado momentos privilegiados de afirmação do humano, em todas as 

suas atualizações. 

Em sua busca de direcionamentos reflexivos alternativos aos exalados pela União 

Soviética da época de Stalin, repudiada enquanto “contrafação totalitária e burocrática” do 

“socialismo humanista”, Coutinho optou por constelações similares ao quadro ao qual já estava 

vinculado, isto é, selecionou perspectivas operativas no interior da afirmação da ontopositividade 

da política. Insensível à novidade da perspectiva marxiana e, portanto, apostando na dimensão 

democrática do socialismo, o filósofo baiano viu na defesa eurocomunista da democracia um 

remédio eficaz contra os descaminhos stalinistas.197 

Em conclusão deste tópico, deve-se reiterar que o formato geral do pensamento de 

Coutinho decorre tanto dos contornos gerais do marxismo ocidental de que se valeu quanto da 

replicação do contexto que lhes deu origem, isto é, um cenário de derrota do movimento 

revolucionário, expressa na vigência de um regime ditatorial e na stalinização de sua 

representação política comunista. Quanto à substituição de Lukács pela versão eurocomunista de 

Gramsci na transição de Coutinho entre os campos da filosofia e da estética em direção à política, 

a explicação reside na afinidade entre o perfil inicial do filósofo baiano e as práticas e teorias do 

eurocomunismo italiano. 

 

 

                                                            
197 É de se registrar que a própria escolha do local de refúgio quando do cerco da ditadura brasileira foi influenciada 
pela admiração de Coutinho pela experiência eurocomunista italiana: “Escolhi ir para a Itália exatamente porque meu 
grande modelo era o Partido Comunista Italiano. Para muitos, o grande modelo era o PCUS, Partido Comunista da 
União Soviética, e a própria União Soviética. Para mim, era o Partido Comunista Italiano. Para mim, a grande dor 
não foi a queda do muro de Berlim ou o fim da URSS, mas o fim do Partido Comunista Italiano”. C. N. 
COUTINHO, “Carlos Nelson Coutinho (1943)”, in: M. NOBRE; J. M. REGO, Conversas com filósofos brasileiros, 
São Paulo, Editora 34, 2000, p. 378. 



86 
 

 
 

CAPÍTULO II – “VIA PRUSSIANA” E “REVOLUÇÃO PASSIVA” NA OBRA 

COUTINIANA 

2.1. Formulações juvenis 

Como dissemos anteriormente, já em seu primeiro ensaio Coutinho mostra preocupação 

com as questões nacionais. Importa agora verificar o modo como são delineadas e encaminhadas. 

De fato, em “O processo das contradições e a Revolução Brasileira” (1960), já entende que “entre 

os mais importantes postulados marxistas [...] está a consideração da realidade objetiva como a 

base de qualquer progresso social”, o que o leva a voltar-se para a “realidade nacional”. Mais 

especificamente, o que lhe importa nesse momento é participar, enquanto marxista, do debate em 

torno das contradições internas e externas que conduziriam à “Revolução Brasileira”. 

Buscando definir a origem das contradições que geram a permanente crise funcional de 

nossa economia, Coutinho afirma e caracteriza o caráter “colonial” dessa última: 

Nesta, os estímulos criados prendem-se a finalidades alheias ao próprio 
elemento criador, donde se pode deduzir as instabilidades básicas em que se 
apóiam semelhantes estruturas. E a sua existência e evolução, por isso mesmo, 
longe de determinar-se por motivações locais, vai obedecer a critérios alheios a 
ela; surge como uma consequência do capitalismo mercantil, entrosa-se 
solidamente aos centros econômicos alienígenas, desenvolve-se ou se retrai com 
a mudança destes centros.198 

 
Gerada pelos movimentos expansivos do capitalismo mercantil, nossa formação 

econômica é palco de uma separação radical entre uma produção exportadora e um consumo 

interno negligenciado. Essa “alienação funcional” é considerada, na esteira da Evolução política 

do Brasil, de Caio Prado Jr., como decorrência “do caráter classista da colonização portuguesa a 

que nos vimos sujeitos”. Daí a consideração de que “nossa economia, ao invés de moldar-se para 

objetivos sugeridos pela própria população, iria ser apenas um complemento do capitalismo 

comercial português, uma grande ‘fazenda tropical’ produtora de gêneros comerciáveis em larga 

escala pelos burgueses intermediários de Portugal, para o resto da Europa”.199 

                                                            
198 C. N. COUTINHO, “O processo das contradições e a Revolução Brasileira”, Ângulos, n. 16, Salvador, Centro 
Acadêmico Ruy Barbosa, 1960, pp. 30-31. 
199 Ibid., p. 31. 



87 
 

 
 

Tomando de empréstimo a Nelson Werneck Sodré a noção de “capitalismo colonial” para 

definir o mecanismo daquela produção alienada, Coutinho observa que a figura central aí é a 

grande propriedade monocultora. Outra base do sistema consiste na “inexistência de um mercado 

interno regular”. 

As grandes fazendas, que nada tem de feudal no sentido usual do termo, são 
geralmente autárquicas, isto é, produzem o necessário à subsistência dos seus 
componentes, a nível mínimo no caso da população servil, e relativamente baixo 
para os aristocratas rurais, que não se viam submetidos ao “efeito de imitação”, 
pois o isolamento existente impedia um contato social mais amplo.200 
 

Desse modo, sem importações de vulto (afora o tráfico de escravos) para onerar os lucros 

auferidos com a exportação, é possível satisfazer tanto os brasileiros produtores quanto os 

portugueses apropriadores. 

A dinâmica econômica brasileira ganha novos contornos com o crescimento do mercado 

interno, entre fins do século XVIII e inícios do XIX. Para o autor, as razões daquele fenômeno 

foram várias: 

[...] o surgimento de uma numerosa classe média; o crescimento populacional do 
país [...]; a urbanização crescente que as novas atividades econômicas 
(notadamente o surto do café, em meados do século XIX) vinham a condicionar, 
criando assim uma população portadora de novas necessidades; e, finalmente, a 
abolição da escravatura [...]. Estes fatores surgem paralelamente a outro de 
importância idêntica, qual seja a desaparição do autarquismo dos latifúndios, em 
virtude, não só das exigências do mercado externo, o que concentra toda a 
produção para esta finalidade, como pela abolição, que põe termo final ao 
processo, já antigo.201 
 

O mercado interno emergente põe a descoberto as insuficiências do sistema colonial. Com 

o produto nacional voltado para o mercado externo, a solução encontrada foi a importação de 

produtos manufaturados, facilitada pela emergência do capitalismo industrial. No entanto, o 

crescimento constante do mercado interno pressiona o setor exportador no sentido de viabilizar as 

importações. Assim, a crise do sistema colonial tem sua dinâmica ditada pelo divórcio entre o 

valor das importações e o das exportações, haja vista  

                                                            
200 C. N. COUTINHO, “O processo das contradições e a Revolução Brasileira”, Ângulos, n. 16, Salvador, Centro 
Acadêmico Ruy Barbosa, 1960, p. 31. 
201 Ibid., p. 32. 



88 
 

 
 

[...] que é sensível a retração dos mercados exteriores à penetração dos nossos 
produtos, em virtude não só da concorrência de outras colônias ou semi-colônias 
tropicais, como das próprias insuficiências do sistema capitalista, 
consubstanciadas em crises cíclicas, durante as quais freia a capacidade 
importadora dos mercados tradicionais.202 
 

Assim, nossa “economia periférica ou dependente”, participando de uma relação 

desequilibrada com o mercado externo, tem limitadas suas possibilidades de suprir o mercado 

interno mediante importação. De acordo com Coutinho, configura-se então a seguinte alternativa: 

deficits na balança de pagamentos ou redução nas importações. Se a primeira opção gera a 

necessidade de contração de empréstimos e, portanto, o acréscimo de seus valores e juros aos 

pagamentos a serem realizados aos agentes externos, a segunda é portadora de novas 

possibilidades para a economia brasileira. A crise constante leva o país periférico a produzir em 

escala crescente o que antes era importado, patrocinando uma contínua industrialização. 

No entanto, a necessidade de suprir a nova indústria com bens de produção leva à 

reiteração de estrangulamentos em termos de importação. A fim de garantir os recursos 

necessários à compra de maquinário, torna-se necessário planificar a economia, com o monopólio 

do comércio exterior. O jovem ensaísta baiano afirma então que o recurso ao capital estrangeiro 

não constitui solução ao drama em pauta. Na verdade, tal recurso, ao invés de amenizar a crise, 

apenas a intensificaria, pois as remessas de lucros das empresas estrangeiras tornariam 

necessário, para cobri-las, o aumento de nossas exportações, uma impossibilidade em termos de 

uma economia periférica. Daí a conclusão segundo a qual “longe de transformar a nossa estrutura 

colonial, o Imperialismo vai impulsioná-la, levá-la ao máximo, fazê-la depois perecer. Não 

resolve as contradições do sistema: leva-as às últimas consequências, cria as bases que apressarão 

o seu réquiem”.203 

O cenário da crise de nosso sistema colonial conta ainda, na visão de Coutinho, com as 

crises cíclicas próprias do capitalismo. Ao desacelerar a dinâmica das trocas, uma crise diminui a 

compra de nossos produtos e reduz nossas possibilidades de importação, favorecendo, em troca, 

um novo movimento de substituição de importações e a constituição de uma “economia 

autenticamente nacional, livre das injunções estrangeiras”. 

                                                            
202 C. N. COUTINHO, “O processo das contradições e a Revolução Brasileira”, Ângulos, n. 16, Salvador, Centro 
Acadêmico Ruy Barbosa, 1960, p. 33. 
203 Ibid., p. 35. 



89 
 

 
 

O perfil da crise brasileira é claro. Sua contradição fundamental consiste no caráter 

alienado da relação entre produção e consumo: “apesar do surgimento de um vultoso mercado 

interno (ou seja, do fator consumo nacional), a nossa produção econômica permanece alienada 

a objetivos extra-nacionais, fato este que conduz à incapacidade de satisfazer a dita demanda 

interna do país, pois não há produção para a mesma”. Tal alienação gera a “anarquia da 

produção colonial, ou seja, a saturação dos mercados exteriores, por um lado; e – em virtude 

disto mesmo – a impossibilidade de satisfazer a demanda interna, por outro”. Detectada a origem 

do problema, a saber, a inserção do Brasil “em sistemas econômicos internacionais (no passado o 

colonialista, no presente o imperialista)”, Coutinho aposta em uma união entre produção e 

consumo, em um sistema produtivo de caráter nacional. Quanto às contradições econômicas, o 

jovem ensaísta finaliza com o seguinte resumo: 

Em suma, a evolução dialética da economia brasileira, nos termos da tríade tese-
antítese-síntese, seria: economia colonial, onde predomina o fator produção, 
TESE; mercado interno, oriundo do desenvolvimento da tese, ou seja da 
economia colonial, e onde estrutura-se o fator consumo, ANTÍTESE; elaboração 
de uma economia nacional, onde se conjugam produção e consumo, 
SÍNTESE.204 
 

Delineadas as contradições econômicas, Coutinho questiona quais são, na periférica 

sociedade brasileira, as “classes nacionais” (progressistas), interessadas na ampliação do 

mercado interno, e as “classes coloniais” (reacionárias), defensoras da conservação da produção 

alienada de nossa economia. No primeiro campo, estão o proletariado e o campesinato. Já no 

segundo constam os latifundiários, a burguesia financeira e os grandes comerciantes ligados ao 

comércio exterior. Para além desse quadro esquemático, Coutinho lança a seguinte questão: “o 

que de realmente científico foi escrito sobre a pequena-burguesia e a burguesia industrial 

brasileira?”. A provocação tem por base a recusa à obediência “a critérios transplantados de 

países cêntricos, [...] sem valor numa estrutura específica como é a brasileira”. Para o autor, 

partidário da “intelligentzia nacionalista brasileira”, trata-se de considerar as posições das classes 

em relação à “causa do Nacionalismo”, ou seja, o critério de avaliação de uma classe é sua 

posição favorável ou contrária à constituição de um “sistema nacional de produção”.205 

                                                            
204 C. N. COUTINHO, “O processo das contradições e a Revolução Brasileira”, Ângulos, n. 16, Salvador, Centro 
Acadêmico Ruy Barbosa, 1960, pp. 35-36. 
205 Ibid., pp. 38-39. 



90 
 

 
 

Dessa primeira empreitada, podemos concluir que Coutinho enquadra nossa estrutura 

nacional no âmbito particular dos países periféricos, originados e desenvolvidos no interior das 

entranhas do capitalismo (primeiro mercantil e depois industrial). Do divórcio entre produção e 

consumo sediado naquela configuração decorre o caráter igualmente particular das lutas de classe 

correspondentes, pois acham-se subordinadas “aos imperativos da emancipação nacional”. 

2.2. O quadro histórico-social na crítica literária 

O presente tópico é dedicado à reconstituição dos momentos em que Coutinho, norteado 

pelos lineamentos da obra de Lukács e tendo como objeto de estudo central obras literárias de 

autores brasileiros, aborda a particularidade da realidade brasileira. Trata-se aqui de evidenciar os 

aspectos histórico-sociais captados pelo autor e seus desdobramentos no âmbito cultural ou 

estético, bem como o grau de profundidade alcançado nessa empreitada analítica. 

Em seu Literatura e humanismo (1967), o filósofo baiano deixa claro que o problema da 

modernização brasileira, embora sob nova roupagem temática, não lhe escapa em nenhum 

momento. Direcionado ao campo da cultura, o olhar coutiniano busca apreender as emanações 

espirituais dos homens em mediada vinculação com seu trilhar socioeconômico e político. Desse 

modo, já no “prefácio”, ao discorrer sobre a relação entre as culturas nacional e universal, 

Coutinho assinala que, se em países já detentores de tradições nacionais progressistas o 

fechamento às manifestações culturais de outros povos não é de todo trágico, em casos como o 

nosso a questão assume dimensões catastróficas. O ponto central e diferencial, para o autor, é a 

não ocorrência de um dado tipo de revolução em nosso país. Em seus termos: 

[...] um país como o Brasil, caracterizado pela ausência de uma cultura 
progressista popular e nacionalmente integrada – o que é fruto da ausência de 
uma revolução democrática e efetivamente popular em nossa história, bem como 
da secular separação entre a intelectualidade e o povo-nação – este fechamento 
levaria necessariamente a um estancamento e mesmo a uma involução do nível 
ideológico do povo brasileiro.206 
 

Assim, a questão da cultura nacional é delineada a partir do modo como é encaminhada a 

resolução das tarefas políticas. Para Coutinho, essa falta de uma revolução democrática e popular 

em nossa história torna ainda mais urgente a assimilação do patrimônio progressista, racionalista 

                                                            
206 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 6. 



91 
 

 
 

e humanista do cenário europeu, a fim de obter um ponto de partida seguro para nossa própria 

cultura. 

Essa é a lógica que leva Coutinho, na segunda parte do referido livro, focada no romance, 

a dedicar um ensaio à obra de Graciliano Ramos. Nele, além de fornecer uma análise marxista de 

um dos maiores escritores brasileiros, o filósofo baiano pretende acentuar o “caráter 

universalizante da literatura e da cultura brasileiras realmente significativas”, pois entende que 

Graciliano é “um autêntico continuador das tradições do romance realista europeu”.207 

O ensaísta baiano principia caracterizando, de acordo com seu método histórico-

sistemático, o solo histórico que possibilitou o êxito de Graciliano, no sentido da representação 

literária do processo de formação da realidade brasileira contemporânea. Segundo o autor, o 

caráter clássico que a crise da sociedade semicolonial assume no Nordeste, isto é, o fato de aí ela 

se apresentar de modo mais evidente, representando a crise de todo o país, constitui o fator que 

permite a Graciliano, no interior do romance nordestino da década de 1930, a superação da 

mistura de romantismo e de naturalismo vigente em sua época. Para Coutinho:  

Os movimentos de renovação e de transformação, que começavam a esboçar-se 
(apenas esboçar-se) por todo o País, chocavam-se no Nordeste com barreiras 
mais firmes, com obstáculos quase intransponíveis. As esperanças de renovação 
democrática da sociedade eram violentamente cortadas; a ausência de uma 
classe social efetivamente (e não apenas potencialmente) revolucionária 
condenava à solidão e à incompreensão.208 
 

Na especificação desse quadro de crise são delineadas certas características distintivas de 

nossa sociedade. 

O esgotamento das potencialidades de nossa economia semifeudal não fora 
seguido por uma renovação radical, pela criação de uma forma moderna de 
economia e de relações sociais. A ausência de uma economia integrada – 
estruturada em torno de um mercado interno único – era causa e efeito da 
inexistência de uma classe burguesa orgânica, que estivesse em condições de 
promover uma autêntica revolução democrática.209 
 

Esse diagnóstico da natureza de nossa formação histórica difere em certa medida do 

realizado no ensaio de estreia. Se lá éramos fruto dos movimentos expansivos do capitalismo 

                                                            
207 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, pp. 3-4. 
208 Ibid., p. 140. 
209 Ibid., pp. 140-141. 



92 
 

 
 

comercial, agora é afirmada a vigência de “feudalismo” em nosso passado colonial. No entanto, o 

que importa a Coutinho neste momento é a insuficiência econômica brasileira e, portanto, a 

ausência de uma burguesia nos moldes clássicos, ou seja, temporariamente vinculada aos destinos 

do conjunto das classes populares. Sendo assim, e agora atinando para as características mais 

espirituais do processo, somos carentes do arsenal ideal típico do cenário europeu ocidental, no 

qual a burguesia acenou transitoriamente com a possibilidade de engendrar indivíduos que 

integrassem em si vida pública e vida privada. Isto é, trata-se do ideal de superação do “pequeno 

mundo” dos indivíduos isolados através da constituição de um “grande mundo”, pela integração 

dos homens em uma autêntica comunidade humana. Nesse sentido, Coutinho observa que,  

No Brasil, bem como na generalidade dos países coloniais ou dependentes, a 
evolução do capitalismo não foi antecedida por uma época de ilusões humanistas 
e de tentativas – mesmo utópicas – de realizar na prática o “cidadão” e a 
comunidade democrática. Os movimentos neste sentido, ocorridos no século 
passado e no início deste século, foram sempre agitações superficiais, sem 
nenhum caráter verdadeiramente nacional e popular. Aqui, a burguesia se ligou 
às antigas classes dominantes, operou no interior da economia retrógrada e 
fragmentada. Quando as transformações políticas se tornavam necessárias, elas 
eram feitas “pelo alto”, através de conciliações e concessões mútuas, sem que o 
povo participasse das decisões e impusesse organicamente a sua vontade 
coletiva.210 
 

O ponto central para o ensaísta baiano é a impossibilidade, fixada a ausência de um fluxo 

democrático popular, da constituição, ainda que provisória, de perspectivas de uma comunidade 

humana autêntica. Daí a afirmação da dificuldade, por parte de nossos escritores, na “criação de 

autênticas obras épicas e realistas”. Nessa afirmação de distinções cabem também homologias, 

pois, se possuímos características originais em relação à realidade europeia, há aqui a existência 

“simultânea e contraditória” de vários estágios da evolução do capitalismo:  

[...] em determinados casos, ele representa um estímulo à perpetuação de nossa 
velha sociedade estagnada; em outros, apresenta-se como possibilidade de 
renovação e de progresso; finalmente, revelando prematuramente as suas 
naturais limitações e contradições internas, cria condições para a abertura de 
uma perspectiva – ainda abstrata – voltada para a nova sociedade pela qual será 
superado, o socialismo.211 
 

                                                            
210 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 142. 
211 Ibid., p.143. 



93 
 

 
 

Desse modo, apesar dos limites apontados, o capitalismo brasileiro comporta 

possibilidades novas. Dentre elas, uma é particularmente importante para o tema que Coutinho 

trabalha, isto é, o romance. Referimo-nos aqui à possível emergência de indivíduos que, 

inconformados com a mesquinha e alienada realidade vigente, lutam pela sua superação e para 

adquirir valores autênticos. No dizer do filósofo baiano, “esta ‘inquietação’, este 

‘inconformismo’ – que o jovem Lukács, usando a terminologia de Goethe, chama de 

‘demonismo’ – tem uma de suas fontes principais, aqui como na Europa, no desenvolvimento do 

capitalismo”. Assim, com a “contradição entre um mundo alienado e indivíduos inconformados 

que lutam contra a alienação”, temos também em terras nacionais “o conteúdo essencial do 

gênero romanesco”.212 

Para Coutinho, através da forma estrutural do romance, Graciliano representa as 

modalidades da evolução do capitalismo no país: na forma do reforço da velha situação, da 

contradição com ela e, por fim, da abertura de perspectivas para sua própria superação. A 

movimentação das classes sociais, condicionada por aquela evolução, permite o surgimento da 

inquietação e do inconformismo necessários à emergência da figura do “herói problemático”. 

Segundo Coutinho, no universo de Graciliano a diferente reação desse herói em relação à 

realidade alienada depende da classe social à qual está vinculado. Ao expressarem o máximo de 

possibilidades contidas nas diferentes categorias sociais nacionais, os heróis problemáticos de 

Graciliano constituem tipos autênticos, o que torna sua obra uma verdadeira “análise literária das 

diversas atitudes típicas das classes sociais brasileiras (à exceção do proletariado) em face do 

‘mundo alienado’”.213 

Na análise dos romances de Graciliano, Coutinho capta traços da particularidade do 

desenvolvimento capitalista no Brasil. É o que ocorre na descrição dos personagens do livro São 

Bernardo. Para o filósofo baiano, ao expressar uma complexa integração de valores feudais 

(apego à vida rural e dificuldade de ambientar-se ao meio urbano) e capitalistas (sede de lucro e 

de domínio), a figura de Paulo Honório constitui “o representante típico da burguesia brasileira”. 

Assim, o romance de Graciliano apresenta uma novidade em termos da estrutura romanesca. O 

personagem em questão representa o 

                                                            
212 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 143. 
213 Ibid., p. 145. 



94 
 

 
 

[...] “mundo convencional e vazio”, aquela espessa realidade que condena ao 
fracasso as melhores aspirações do “herói problemático”, Ao mesmo tempo, 
porém, também ele é um “herói problemático”, precisamente na medida em que 
os elementos capitalistas que formam sua personalidade condicionam a pesquisa 
de um sentido novo para a vida, fundado sobre a sua ambição de elevação social, 
levando-o a chocar-se com o mundo estagnado e a adotar uma atitude diversa da 
média cotidiana dos demais fazendeiros.214 
 

Carentes dos valores do humanismo burguês clássico, os representantes típicos de nossa 

burguesia possuem um obstáculo adicional em sua trajetória de auto-afirmação, isto é, além do 

mundo hostil exterior, devem enfrentar também uma limitação própria de sua classe, a 

“conciliação interior com o atraso social”. Essa novidade em relação à estrutura do romance 

europeu do princípio do século XIX, o fato de um mesmo personagem encarnar tanto o mundo 

alienado quanto o herói problemático, decorre, de acordo com Coutinho, da natureza de nosso 

capitalismo e de seus representantes: 

[...] ao mesmo tempo em que representa um papel progressista, criando 
condições para o surgimento do “inconformismo” em face da estagnação 
anterior, nosso capitalismo – por causa de sua fraqueza e de sua incapacidade de 
organizar a inteira sociedade a partir de um ponto de vista globalmente inovador 
– é obrigado a conciliar com o velho e o caduco, com as forças que mantém o 
nosso atraso secular, e a se opor, consequentemente, às novas forças 
verdadeiramente renovadoras.215 
 

Ainda no interior de São Bernardo, Coutinho constata que as distintas condições do 

desenvolvimento do capitalismo no Brasil, aquela complexa “existência simultânea e 

contraditória de vários de seus estágios”, possibilitam a emergência de outras particularidades 

literárias. Se o desfecho trágico da trajetória de Paulo Honório foi determinado pelo caráter 

individual de seus valores, isto é, pela particularidade não-humanista da classe que encarna, o 

destino da personagem Madalena, vinculado a outra categoria social, é igualmente trágico. No 

entanto, a similitude oculta diferenças radicais: de acordo com Coutinho, Madalena é um herói 

problemático de tipo comunitário, originário do realismo russo. Trata-se aqui do “indivíduo que 

busca realizar-se através da integração na comunidade humana, superando o individualismo, mas 

que – graças à inexistência objetiva desta comunidade – está também condenado ao fracasso”.216 

São as condições específicas da sociedade brasileira, em especial o atraso na constituição das 

                                                            
214 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 156. 
215 Ibid. 
216 Ibid., p. 158. 



95 
 

 
 

classes que encarnam o potencial de superação dos limites do “pequeno mundo”, que 

condicionam o insucesso da tentativa de realização de Madalena: 

Sua impotência trágica decorre, igualmente, de sua solidão; mas de uma solidão 
socialmente diversa da de Paulo Honório. Ela é só na medida em que ainda não 
existe, como fato objetivo e histórico, a comunidade humana autêntica; ou, em 
outras palavras: sua solidão decorre da inexistência, na sociedade brasileira de 
então, das classes sociais que tornariam possível, se não o estabelecimento, pelo 
menos a possibilidade concreta da criação imediata de uma nova sociedade, de 
um “grande mundo” humanista e democrático.217 
 

Para Coutinho o “radicalismo impotente” de Madalena vincula-se ao humanismo abstrato 

da classe média urbana. Essa, portando os limites próprios à classe média e em decorrência das 

“condições do atraso brasileiro”, permanecia isolada e ignorante quanto aos meios de realizar 

seus ideais de solidariedade e fraternidade. 

Sintético quanto ao vínculo entre o capitalismo brasileiro e a representação de suas classes 

burguesa e média em São Bernardo, Coutinho conclui: 

O desenvolvimento desigual e duplamente contraditório do nosso capitalismo, 
determinando uma especificidade nas contradições humanas e sociais, leva 
Graciliano à criação de uma estrutura romanesca bastante original, onde – em 
orgânica síntese dialética – coexistem elementos de dois níveis diversos da 
evolução da forma romanesca: o “herói problemático” individualista, típico do 
romance francês da primeira metade do século XIX, e o “herói problemático” 
que busca valores comunitários, ainda que de uma forma abstrata e solitária, 
surgido com o realismo russo dos fins do século passado.218 
 

Mas não é apenas a negatividade que pode ser visualizada no quadro do destino das 

classes sociais brasileiras. Imerso em uma estrutura agrária de “caráter retrógrado e improdutivo” 

e historicamente desligado da participação criadora da vida pública, o campesinato brasileiro 

possibilita, na estrutura compositiva de Vidas secas, a abertura de perspectivas de superação da 

“miséria brasileira”. O autor refere-se aqui à “criação de ‘heróis positivos’, isto é, que realizem 

[sic] os valores implícitos na sua ação, triunfando do mundo hostil, ou que, simplesmente, 

apresentem [sic] uma possibilidade concreta de fazê-lo, não tendo a sua ‘busca’ um caráter 

                                                            
217 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, pp. 158-
159. 
218 Ibid., pp. 160-161. 



96 
 

 
 

necessariamente trágico”.219 A virtualidade apontada reside no caráter potencialmente 

revolucionário do campesinato brasileiro. Nos termos do filósofo baiano: 

[...] esta abertura para o futuro é dada [...] pela própria realidade brasileira: ao 
passo que a burguesia latifundiária e a classe média não podem transcender, 
enquanto classes, o “pequeno mundo’ da miséria brasileira – sendo 
necessariamente trágicas ou grotescas em sua tentativa de fazê-lo – o 
campesinato é uma classe potencialmente revolucionária, que participa do 
conjunto de classes que têm real interesse na destruição da miséria brasileira e 
na criação de um “grande mundo” democrático, de uma nova sociedade.220 
 

As considerações de Coutinho acerca do capitalismo brasileiro são elevadas a conceito em 

outro de seus ensaios dedicados à literatura, desta vez à obra de Lima Barreto. Trata-se 

novamente da tentativa de reavaliar criticamente “nossa herança progressista, entendida como 

ponto de partida para a construção de uma nova cultura brasileira democrática e nacional-

popular”. A fim de entender o significado da obra do romancista carioca no desenvolvimento de 

nossa literatura, Coutinho busca estabelecer algumas linhas desse processo de evolução, não só 

no âmbito da estética, mas também no tocante ao “quadro histórico-social” em que se processa. 

Recorrendo agora aos escritos de Lenin acerca das possibilidades de transição para o 

capitalismo na Rússia, em particular sobre o modo de adequar sua estrutura agrária feudal às 

novas relações capitalistas, Coutinho adota o conceito de “via prussiana” para a compreensão de 

nosso “progresso social”. Nesse “modelo de evolução”, 

Ao invés das velhas forças e relações sociais serem extirpadas através de amplos 
movimentos populares de massa, como é característico da “via francesa” ou da 
“via russa”, a alteração social se faz mediante conciliações entre o novo e o 
velho, ou seja, tendo-se em conta o plano imediatamente político, mediante um 
reformismo “pelo alto” que exclui inteiramente a participação popular.221 
 

Temos aqui a caracterização sintética de uma hipótese interpretativa para o 

desenvolvimento do capitalismo no campo, uma alternativa em que a ênfase recai na exclusão 

dos setores populares dos processos de transformação social. Da prevalência dessa modalidade de 

mudança social, também chamada pelo autor de “revolução pelo alto”, resultam um 
                                                            
219 C. N. COUTINHO, Literatura e humanismo: ensaios de crítica marxista, São Paulo, Paz e terra, 1967, p. 178. 
220 Ibid. 
221 Idem, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-realismo na 
literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 3. A referência a Lenin não deve ocultar o fato de que nesse 
artigo o conceito de “via prussiana” utilizado por Coutinho tem por base os escritos de Georg Lukács, 
particularmente aqueles voltados para a compreensão da literatura. 



97 
 

 
 

desenvolvimento “lento e irregular” das forças produtivas e a conservação do poder por parte das 

velhas classes dominantes. Ressalte-se ainda que o modelo é definido em contraste com os casos 

de França e Rússia, países nos quais a participação popular, em especial do campesinato, nos 

processos revolucionários é notória.222 

 O “modelo” seguido por nosso país acarretaria duas consequências de extremo interesse 

para a discussão realizada no referido artigo, haja vista ser a preocupação nesse a questão da 

consciência “democrático-popular”, ou, mais especificamente, o papel da formação social na 

gênese dessa consciência. De um lado, teríamos a geração espontânea, por parte daquela “via 

antidemocrática”, da ideia “de que a mudança social assemelha-se a um ‘destino fatal’, 

inteiramente independente da ação humana” e, de outro, a concepção segundo a qual a 

transformação só é possível mediante a “ação singular de indivíduos excepcionais”. Desta forma, 

consubstancia-se um cenário no qual a exclusão da população dos processos de transformação no 

plano político acarreta um duplo equívoco na consciência popular referente a seu papel na 

história, ou ainda, a ausência de uma forma de consciência mais elevada – “democrático-popular” 

– é geneticamente relacionada ao “profundo divórcio entre o povo e a nação”.223 

Para Coutinho, o grau de negatividade de tal modelo afeta até mesmo os intelectuais, 

ocasionando entre nós, “praticamente desde os inícios do Brasil independente”, o fenômeno do 

“intimismo à sombra do poder”, conceito tomado de empréstimo a Thomas Mann e que o filósofo 

baiano utiliza para denominar uma atitude manifesta no meio intelectual atinente à disposição de 

situar-se em um campo aparentemente autônomo em relação aos diversos grupos sociais, 

autonomia cujas medidas são dadas pela postura acrítica perante o status quo.224 Na visão do 

autor, diante das alterações realizadas “pelo alto”, os intelectuais tornam-se descrentes em relação 

a uma possível influência sua nos processos de decisão. Com isso, não tratam das situações 

concretas da sociedade e adotam uma posição de aparente neutralidade. 

                                                            
222 Se a presença do campesinato nos processos revolucionários assemelha os casos francês e russo, a liderança 
burguesa no primeiro e sua ausência no segundo tornam ambígua a referência de Coutinho.  
223 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 3. 
224 Esta articulação entre o conceito de “intimismo à sombra do poder” e a realidade da “via prussiana” é 
explicitamente baseada em Lukács, em especial seu livro sobre Thomas Mann, Barcelona-México, Ediciones 
Grijalbo, 1969. 



98 
 

 
 

Tal situação seria agravada pelo fato de a intelectualidade, no geral oriunda das classes 

médias, utilizar-se da cultura como instrumento de diferenciação em relação ao trabalho, 

atividade considerada indigna pela sua conotação servil.225 Adensando a caracterização de nossa 

modalidade de intimismo, o autor chama a atenção para o fato de que os intelectuais estavam, por 

motivos de carência material, vinculados à figura do Estado, o que contribui ainda mais para sua 

postura neutra.  No entanto, segundo Coutinho, não se trata de uma posição deliberada de apoio 

ao poder estabelecido. O que ocorre é uma capitulação aos preconceitos gerados 

espontaneamente pela via prussiana, ou seja, o “subjetivismo extremado” que vê as mudanças 

como produtos da ação de indivíduos excepcionais e o “fatalismo pseudo-objetivo” que minimiza 

“o papel da ação humana na criação da história”.226 

O primeiro desses preconceitos teria dado origem ao nosso romantismo, marcado pelo 

escapismo em relação às contradições sociais e pela figuração de problemas privados e 

superficiais; já o segundo originaria o naturalismo, cuja debilidade implícita, referente à 

“tendência à resignação e ao imobilismo conformista”, se acentua no país “em decorrência da 

pobreza humana objetiva e da escassa integração nacional que caracterizavam nossa sociedade 

semicolonial”.227 Dessa forma, o referido quadro de tendências é entendido como produto 

característico da via prussiana. No dizer do filósofo baiano, “nas condições de um país 

semicolonial imerso na ‘via prussiana’ de desenvolvimento, a criação de autênticas obras 

estéticas realistas torna-se altamente problemática”. Tratando mais concretamente dessa 

dificuldade, Coutinho assevera que 

A intensa e quase completa estagnação social, a impossibilidade de captar no 
plano fenomênico imediato ações humanas significativas (capazes de servir de 
objeto à figuração artística), acentuam ainda mais a tendência dos criadores a 
situar-se no plano do “intimismo à sombra do poder” [...]228 
 

Diante dessas condicionantes, o romantismo brasileiro “busca na evasão subjetivista 

diante do prosaísmo desumanizante da realidade concreta o seu específico material poético”, 

                                                            
225 Cf. C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e 
anti-realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 4. 
226 Ibid., p. 5. 
227 Ibid., p. 7. 
228 Ibid., p. 8. 



99 
 

 
 

enquanto que o naturalismo “limita-se a descrever a estagnação e a considerá-la como algo ‘fatal’ 

e imutável”.229 

Não obstante, o modelo prussiano de evolução teria efeitos diversos sobre os diferentes 

gêneros literários: naqueles cujo substrato de representação é a ação humana, os gêneros 

objetivos – épica e drama –, o resultado seria prejudicado, mas naquele que se pauta pela 

explicitação de uma “subjetividade elevada à universalidade concreta”, a lírica, a pobreza 

humana objetiva e o intimismo poderiam ser sobrepujados, possibilitando assim as “vitórias do 

realismo”, ou seja, a representação estética do núcleo humano dos homens. Segundo o autor, essa 

é a explicação para a superioridade da lírica perante os demais gêneros e também para a sua 

continuidade de evolução que, como veremos mais adiante, o autor acredita inexistir no drama e 

no romance brasileiros. 

Focando sua atenção na criação épico-narrativa, Coutinho detêm-se na obra de Manuel 

Antônio de Almeida. O filósofo baiano afirma que a obtenção de expressiva “vitória do realismo” 

na obra Memórias de um sargento de milícias só foi possível graças ao fato de Almeida ter-se 

mantido fiel às promessas de mudança no período das lutas pela Independência, tendo 

permanecido incólume às “tendências prussianas” que marcaram “efetivamente a realização da 

independência e que já dominavam soberanamente na época em que [...] viveu e criou”. Ao 

permanecer alheio aos nefastos efeitos da via prussiana à época da efetivação de nossa 

Independência e atento à mobilidade social do período imediatamente anterior, Antônio de 

Almeida pôde, na leitura de Coutinho, elaborar um trabalho similar a um “tipo de romance que é 

expressão de uma época na qual o capitalismo – liberando as potencialidades humanas reprimidas 

pelo feudalismo e incentivando uma ampla mobilidade social – ainda não revelara inteiramente a 

sua face contraditória e repressora da individualidade”.230 

Outro caso de vitória do realismo seria constituído, ainda que de modo bastante diverso, 

por Machado de Assis. Sua situação é distinta pelas próprias condições da época em que 

produziu, haja vista seus trabalhos se referirem ao período do Segundo Reinado, momento no 

qual “as devastações humanas causadas pela via prussiana (com suas consequências antiestéticas) 

                                                            
229 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 8. 
230 Ibid., p. 9. 



100 
 

 
 

haviam alcançado um ponto extremo”.231 No período em que escreve, já não haveria mais 

expectativas de figurar ações humanas significativas, no entanto, o clima de falsa segurança 

reinante não teria detido o romancista que, valendo-se do pessimismo como arma a serviço do 

humanismo, colocou a descoberto a mesquinhez de uma vida sobre bases intimistas. 

De acordo com o filósofo baiano, se a obra de Almeida se beneficiou de seu “anacronismo 

histórico”, isto é, da fidelidade às promessas do período das lutas pela Independência e do 

distanciamento que manteve em relação ao prussianismo que marcou efetivamente sua 

realização, a de Machado de Assis foi favorecida pelo fato de o romancista ter-se mantido alheio 

às agitações “superficiais” dos anos 1870. Somente assim pôde constatar a continuidade da via 

prussiana, entendida como “traço essencial e duradouro da evolução histórica brasileira”.  

A menção a esses dois romancistas não se faz ao acaso, Coutinho quer com isso 

evidenciar que não há, entre Almeida e Machado, nenhum traço de continuidade. Embora ambos 

fossem humanistas e realistas, cada um atingiu a vitória do realismo de modo particular, com 

meios estéticos e ideológicos distintos. 

Neste momento, podemos observar a explicitação nítida de um traço característico da via 

prussiana no país. Segundo o autor, “nos países que seguiram uma via democrática de 

desenvolvimento, nos quais a contínua intervenção popular na criação da vida nacional assegura 

a formação de um amálgama sócio-humano relativamente homogêneo e unitário, a literatura 

apresenta também uma marcada continuidade”.232 Ou seja, a intervenção popular, traço 

característico das vias francesa e russa, possibilitaria ao intelectual a oportunidade de valer-se dos 

trabalhos de seus antecessores na realização de suas próprias experiências, mesmo que fosse para 

“superá-los dialeticamente”. Diversa seria a situação dos países em que prevaleceu a via 

prussiana para o progresso, marcados pela descontinuidade na elaboração de obras realistas. De 

acordo com Coutinho, as razões desse fenômeno são as seguintes: 

[...] radical separação entre os intelectuais e o povo-nação; [...] fragmentação e 
[...] heterogeneidade sociais decorrentes da ausência de um sujeito nacional-
popular unitário, que intervenha continuamente na criação da história (gerando, 
entre outros, o fenômeno da divisão do país em regiões mais ou menos 

                                                            
231 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 10. 
232 Ibid., p. 11. 



101 
 

 
 

autônomas); e, finalmente, como consequência, [...] ausência de tipos humanos 
exemplares que se expressem através de ações independentes e significativas.233 
 

O quadro constituído por essa série de caracteres impediu, na visão do autor, tanto que 

Machado se valesse dos resultados atingidos por Manuel de Almeida, quanto uma influência 

efetiva da obra machadiana na literatura posterior, uma influência cuja força pudesse impedir que 

seus sucessores apanhassem apenas seu estilo, deixando de lado a essência de sua obra – 

conteúdo humano social –, em prol de uma “artisticidade” que Coutinho denomina de “nova 

versão do intimismo à sombra do poder”.234 Ou seja, a descontinuidade do realismo é 

acompanhada pela continuidade do intimismo.  

É no bojo desse conjunto de elementos que o filósofo baiano vai buscar a razão pela qual 

Lima Barreto tanto ataca Machado quanto refuta sua obra enquanto referencial estilístico e 

ideológico. Lima Barreto teria intuído corretamente que o estilo machadiano, usado para criticar a 

época do Segundo Reinado, não servia mais para a da Primeira República, visto que a passagem 

de uma à outra correspondia a um novo estágio do “modelo prussiano”. O novo realismo de Lima 

implicaria no abandono do estilo, visão e temáticas de Machado. No entender de Coutinho, a 

descontinuidade antes descrita se manifesta, nesse caso específico, no fato de o desenvolvimento 

das contradições sociais na época da República, momento em que o Brasil adentra o período 

imperialista, não permitir mais “a íntima fusão de beleza e verdade, de serenidade e realismo, que 

caracteriza o classicismo de Machado”. Assim, temos o momento, vivido por Lima Barreto, em 

que “a sutil ironia machadiana deve ser substituída pela amarga sátira contra os poderosos, uma 

sátira que não hesita em converter-se num impiedoso sarcasmo”.235 Trata-se aqui, no registro 

coutiniano, de uma versão brasileira do fenômeno literário alemão chamado por Heinrich Heine 

de “fim do período artístico”. 

                                                            
233 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 12. É importante assinalar que, embora não 
citado, o suporte utilizado por Coutinho na apreensão da particularidade em questão é o livro Goethe y su época, de 
Georg Lukács. Nele, tendo por base a particularidade histórica da trajetória alemã para o capitalismo, o filósofo 
húngaro observa, além da desconexão entre a vida efetiva e a literatura alemãs, o caráter excepcional do realismo 
dessa última em comparação com o caso francês. Cf. G. LUKÁCS, Goethe y su época, Barcelona-México, Ediciones 
Grijalbo, 1968. 
234 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 17. 
235 Ibid., pp. 15 e 19. 



102 
 

 
 

Acompanhando a análise coutiniana, podemos perceber que os efeitos e as representações 

dos efeitos da via prussiana também estão presentes na vida e na obra de Lima Barreto e não 

apenas nas de seus antecessores realistas ou no hiato de sua emergência histórica. Ainda que, em 

sua essência, a realidade brasileira continuasse a mesma, na transição para a República teriam 

ocorrido mudanças significativas, com consequências importantes na obra de Lima. De acordo 

com o filósofo baiano,  

[...] coincide com o aparecimento da República tanto o aguçamento da 
dependência brasileira ao imperialismo, inclusive através da indústria nascente, 
quanto o tumultuoso surgimento das primeiras lutas de classe entre o 
proletariado e a oligarquia dominante. O país ingressava na era capitalista (que 
já atingira no plano universal a fase imperialista, a fase das guerras e revoluções 
em escala mundial) sem ter resolvido os impasses históricos decorrentes da “via 
prussiana”.236 
 

É justamente em um dos contendores da época da República, o proletariado emergente, 

que Coutinho encontra a força impulsora da obra de Lima Barreto: o novo personagem poderia 

representar a virtual superação da via prussiana. Em meio a esse quadro em reconfiguração, as 

formas pelas quais se dava continuidade à via prussiana – formas “paternalistas” – deveriam 

ceder lugar às modalidades “burocrático-ditatoriais”, vista que o clima de “aparente estabilidade 

social” de outrora fora dissolvido pelos conflitos que vieram à tona com o advento da República. 

Nos termos de Coutinho: 

Não é assim casual que Lima Barreto seja contemporâneo do surgimento das 
primeiras manifestações do proletariado organizado em nosso país; tão somente 
esse surgimento podia possibilitar ao escritor aquele “ponto de Arquimedes” 
situado fora da “via prussiana”, capaz de revelar-lhe a integralidade das 
contradições sociais e humanas decorrentes dessa via.237 
 

Isto é, o clima de agitação proveniente da entrada em cena do proletariado propiciou a 

Lima Barreto o material necessário ao árduo trabalho de dar prosseguimento ao realismo 

brasileiro. Assim, alheio ao modelo prussiano, armado com sua sátira e defendendo francamente 

as classes que poderiam empreender uma ruptura, Lima teria obtido êxito em sua tarefa. Ao 

recusar a visão determinada pelo intimismo à sombra do poder, mediante apoio em seu ponto de 

Arquimedes, captou não somente “a aliança entre a ‘moderna’ República nascente e o 

                                                            
236 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, pp. 18-19. 
237 Ibid., p. 20. 



103 
 

 
 

imperialismo”, mas também “a tendência de ‘agraristas’ e ‘industrialistas’ a se fundirem numa 

nova coalizão, continuadora da tradicional ‘via prussiana’”, coalizão realizada em detrimento da 

participação popular e que, após uma série de vicissitudes, Coutinho assevera ter chegado “ao 

poder com a revolução de 30”.238 

Apesar de possibilitar estes elementos, proletariado e ambiente de agitação social – 

implícitos em sua mudança de estágio –, a via prussiana prejudicaria o trabalho intelectual 

também no nível individual e não apenas em termos da constituição de uma continuidade 

histórica no realismo brasileiro. Isto é, seus efeitos nefastos englobariam, além da 

descontinuidade abordada anteriormente, outra, situada no interior mesmo do conjunto de 

trabalhos de um autor isolado, ou, nas palavras do filósofo baiano, “forçando um pouco a mão, 

poderíamos dizer que aquele ‘recomeçar do início’ não vale apenas para cada escritor singular, 

mas até mesmo para cada obra singular (ou, pelo menos, para cada etapa singular na produção do 

escritor, como é o caso em Machado de Assis)”.239 Referindo-se mais concretamente ao caso de 

Lima Barreto, Coutinho afirma que, “o pleno amadurecimento obtido no Policarpo Quaresma 

representa um cume a dividir uma interessante e significativa via ascendente (Gonzaga de Sá, 

Isaías Caminha) de um período final extremamente problemático (Numa e a Ninfa, Clara dos 

Anjos)”.240 Ao recusar a ideia de que Lima Barreto carecia de talento, o filósofo baiano chega 

mesmo a dizer que não apenas sua obra está marcada por rupturas decorrentes de nosso modelo 

de transição para a modernidade, mas que também os problemas de sua vida pessoal, 

responsáveis pela queda do nível de seus trabalhos finais, estão relacionados a esse caminho. 

Após uma breve análise das obras Numa e a Ninfa e Clara dos Anjos, cuja resultante é a 

afirmação da negatividade de ambas, Coutinho passa ao estudo daquela que considera a obra-

prima de Lima Barreto, Triste fim de Policarpo Quaresma, com a qual o romancista carioca teria 

finalmente atingido o estilo exigido pela época, um de tom “participante”, “antiartístico” e 

“brutalmente realista”. Enquanto nódulo central da análise coutiniana, temos a explicitação da 

questão da “bizarrice”. Refutando a tese segundo a qual Lima teria apenas transposto 

experiências pessoais para o plano literário, Coutinho assevera que o romancista captou e figurou 

                                                            
238 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 20. 
239 Ibid., pp. 22-23. 
240 Ibid., p. 23. 



104 
 

 
 

os traços bizarros existentes em nossa sociedade, também constantes em sua própria vida. Ou 

seja, tratar-se-ia de figuração realista, pois, na visão de Coutinho, Lima representa em seus 

trabalhos um “fenômeno social objetivo mais amplo” e, portanto, igualmente presente em sua 

biografia. Arrimando-se em Lukács, o filósofo baiano afirma 

[...] que a bizarrice representa uma manifestação peculiar do caráter humano, 
decorrente da necessidade (livremente adotada) de atuar objetivamente num 
meio social cujas formas fenomênicas obstaculizam ou impedem a atividade 
autônoma comunitariamente respaldada, isto é, a atividade capaz de explicitar 
sem conflitos o núcleo humano do agente.241 
 

Desse modo, podemos concluir que a bizarrice refere-se a uma forma de manifestação 

deformada do interior preservado dos indivíduos perante um ambiente social mesquinho. Suas 

formas, correspondentes ao grau de discrepância entre o núcleo humano e a realidade social, 

englobam desde a extravagância até a patologia. É com o metro dessa definição que Coutinho 

consegue avaliar o verdadeiro valor da obra de Lima Barreto: 

[...] a figuração das deformações bizarras da ação humana, que ocorrem 
necessariamente nesse quadro histórico-social “prussiano”, indicam o modo 
peculiar através do qual Lima alcançou uma expressiva vitória do realismo; com 
efeito, no seio de uma realidade marcada pela fragmentação nacional, pelo 
caráter “espontâneo” das transformações sociais, as ações humanas 
significativas – capazes de simbolizar esteticamente a essência da realidade – 
tendem a assumir formas extremamente peculiares, muitas vezes bizarras, 
requerendo do romancista que as quer descobrir e representar uma sensibilidade 
artístico-ideológica verdadeiramente superior.242 
 

Reiterando o já exposto, podemos dizer que o ambiente social brasileiro, em decorrência 

das deformações impostas pela via prussiana, emerge como cenário inadequado à efetivação de 

uma arte realista. No entanto, demonstrando grande “sensibilidade artístico-ideológica”, Lima 

teria conseguido compor uma obra na qual o “herói problemático”, personificado sob a forma 

peculiar do “tipo bizarro”, vivencia e expressa as contradições provenientes do modelo prussiano. 

No dizer de Coutinho, 

Através da figuração de seu [de Policarpo] miserável destino, Lima concretiza – 
com meios especificamente artísticos – uma demolidora e implacável crítica 
àquela sociedade que condena ao ridículo, à extravagância e à bizarrice as mais 

                                                            
241 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 34. 
242 Ibid., p. 33. 



105 
 

 
 

profundas e autênticas inclinações do nosso povo no sentido da realização 
humana e, mais concretamente, da realização humana através da participação 
criadora no melhoramento da sociedade.243 
 

Ainda segundo o filósofo baiano, outro mérito de Lima é a composição da síntese entre o 

herói problemático e o mundo. Se a construção do herói sob a forma da bizarrice já fora exaltada, 

o ponto central aqui é a seleção e hierarquização necessários à composição da “totalidade de 

objetos”. O romancista seleciona na diversidade da realidade social e hierarquiza como aspectos 

compositivos de sua obra a “burocratização da vida” e o “bonapartismo militar” – esse último 

correspondendo à “transformação pelo alto”, cuja figuração é efetivada com o movimento 

florianista –, ambos com o sentido claro da exclusão popular dos processos de transformação e, 

enquanto tais, constituindo “conexões essenciais da via prussiana”. Isto é, na visão de Coutinho, 

um dos principais aspectos da via prussiana não escapou ao romancista carioca, ou seja, a 

marginalização dos setores populares em relação à criação da história. 

O filósofo baiano atina para mais um elemento da realidade brasileira presente e decisivo 

no Policarpo ao esclarecer que “no tipo de realismo proposto por Lima (ou seja, no realismo 

fundado na explícita tomada de posição), que corresponde a períodos históricos marcados por 

contradições sociais intensas, a formulação de alternativas torna-se um elemento estrutural 

necessário da composição”.244 Trata-se aqui da natureza específica da alternativa apontada por 

Lima ao quadro social que retrata, ou melhor, do fato de que a incipiência do proletariado urbano 

não permitiu sua elevação, no plano da figuração, à categoria de alternativa concreta. 

Descrevendo o “quadro de estagnação social da Primeira República”, Coutinho observa: 

O movimento operário [...] já era suficiente para fornecer ao romancista um 
“ponto de Arquimedes” situado fora do “caminho prussiano”, ou seja, para lhe 
fornecer uma base ideológica histórico-universal para a sua crítica radical de 
nossa sociedade. Mas essa base ainda era na época suficientemente abstrata; 
alheio ao romantismo, Lima não poderia encontrar no mundo proletário de 
então, que mal começava a nascer, a universalidade concreta requerida pra a 
criação de autênticos tipos realistas.245 
 

Em decorrência disso, o romancista teria buscado nas figuras da “plenitude limitada”, 

representada pelo personagem Ricardo Coração dos Outros, e da marginalidade do elemento 
                                                            
243 C. N. COUTINHO, “O significado de Lima Barreto na literatura brasileira”, in: ______ et al., Realismo e anti-
realismo na literatura brasileira, Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974, p. 35. Acréscimo nosso. 
244 Ibid., p. 47. 
245 Ibid., p. 47. 



106 
 

 
 

feminino em relação à vida econômica, cuja figuração é Olga, as alternativas necessárias ao seu 

tipo de romance. Ou seja, é no atraso do adensamento do proletariado urbano que reside a 

explicação de Coutinho para o fato de o escritor carioca não o ter figurado como a encarnação da 

alternativa ao quadro nacional prussiano. 

Fechando sua exposição das relações entre a sociedade brasileira e a obra de Lima 

Barreto, Coutinho afirma sua grandeza em comparação com o movimento modernista. Na visão 

do filósofo baiano, ao passo que Lima rompeu com qualquer versão do “intimismo à sombra do 

poder”, os principais representantes iniciais do modernismo inauguraram entre nós uma versão 

“vanguardista” do fenômeno. No entanto, apesar de ter inaugurado aqui uma linha oposta ao 

intimismo, a do “realismo crítico nacional-popular”, a obra do romancista carioca enfrenta os 

velhos impasses do modelo prussiano. Desse modo, o romance nordestino não pôde se apropriar 

da temática urbana de Lima Barreto, mas apenas de seu “conceito participante do ofício literário” 

e de sua “visão do mundo democrático-popular”. Isto é, a continuidade do modelo prussiano não 

permitiu que seu estilo realista fosse devidamente assimilado pelas gerações posteriores (a 

exemplo do que ocorrera com Machado de Assis). 

Feita a reconstituição dos passos argumentativos do filósofo baiano, cabe agora um breve 

balanço crítico do apontado. Na tentativa de captura das sublimações espirituais da realidade 

brasileira, Coutinho atina para a determinação recíproca entre uma burguesia frágil e a vigência 

de uma economia retrógrada, fragmentada e dependente, a qual determina a configuração 

prussiana de nossa evolução histórico-social. Prevalece nesse itinerário, como sucedâneo da 

intervenção popular nos processos de transformação, a tendência à conciliação “pelo alto” entre a 

burguesia e os velhos setores dominantes. Como consequência, temos um desenvolvimento 

econômico lento, uma constituição social estagnada e fragmentária. 

Há que se registrar, no entanto, que, embora se valha do conceito de “via prussiana”, 

Coutinho centra sua atenção apenas nas consequências literárias e culturais da modalidade de 

transformação político-social que aí impera, a saber, a “revolução pelo alto”. Desse modo, deixa 

de precisar a natureza específica de alguns aspectos de nosso evolver histórico-social. 

Por consequência, temos na fase lukacsiana do pensamento de Coutinho uma 

argumentação abstrata acerca do “velho” com o qual nosso “novo” capitalismo tende a conciliar. 



107 
 

 
 

Após um início afirmativo quanto a nosso passado capitalista mercantil, na esteira de Caio Prado 

Jr., Coutinho empreende um giro no sentido de afirmar a natureza feudal de nossa sociedade 

colonial, mais de acordo com os parâmetros de Nelson Werneck Sodré. Somente com esse giro é 

que Coutinho pode sustentar a tese do prussianismo brasileiro e, dessa forma, desconsiderar a 

necessidade de análises econômicas de nossa realidade. Nesse sentido, o autor não desdobra as 

possibilidades de interpretação de nossa transformação agrária, explícitas na versão leniniana do 

conceito de via prussiana. Limita-se mencionar a vigência de reminiscências de um “velho 

mundo semifeudal”, de latifúndio etc. Também fala de estagnação social, atraso e dependência, 

mas não especifica o quão atrasados somos em relação aos países de via clássica. O máximo que 

faz é dizer que entramos na era capitalista em sua fase já imperialista. Porém, não extrai daí 

diferenças entre nossa formação histórico-social e as marcadas pela “via prussiana”. Igualmente, 

não há uma explicitação mais detalhada das formas de dominação política decorrentes daquele 

modelo de evolução, mas apenas a indicação da ocorrência dos fenômenos da “burocratização” e 

do “bonapartismo” entre nós. 

Assim, o uso do conceito de via prussiana apresenta uma abstratividade estrutural, isto é, 

a possibilidade da interpretação coutiniana só se mantém sob a condição de não abordar as 

especificidades de nosso tipo particular de desenvolvimento. Seja para confirmar ou para 

descartar a possibilidade de interpretar a evolução capitalista brasileira à luz do caminho 

prussiano, a análise coutiniana formulada sob a influência de Lukács não nos fornece elementos 

suficientes. Estamos mais no campo de uma fecunda sugestão de semelhanças entre o itinerário 

histórico alemão e o nosso do que no de sua comprovação científica. 

2.3. O “caráter elitista e autoritário” da evolução histórica brasileira 

A partir de 1979, na segunda fase de seu pensamento, Coutinho busca uma saída política 

para os impasses da “via prussiana” de desenvolvimento. Nessa empreitada, juntamente com as 

demais noções gramscianas de que passa a se valer, agrega às suas análises o conceito de 

“revolução passiva”, o qual entende ser mais apto a captar as consequências políticas do processo 

de modernização brasileiro. É a esse momento e objeto da produção coutiniana que nos voltamos 

neste tópico de nosso trabalho. 



108 
 

 
 

No ensaio “A democracia como valor universal”, além de conceber no plano abstrato o 

vínculo entre esse regime político e o socialismo da maneira eurocomunista, Coutinho empreende 

uma tentativa de fundar na particularidade da sociedade brasileira a propriedade de sua estratégia. 

Tendo já explicitado os momentos essenciais e o teor dessa última, focaremos agora sua 

aplicação no plano concreto nacional. 

Para o filósofo baiano, o regime de exceção imposto em 1964 constitui “a expressão atual 

– uma expressão extrema e radicalizada – de uma tendência dominante ao longo da história 

brasileira”. Tratar-se-ia do “caráter elitista e autoritário que assinalou toda a evolução política, 

econômica e cultural do Brasil, mesmo em seus breves períodos ‘democráticos’”.246 O autor 

reafirma aqui sua convicção de que o itinerário do Brasil para a modernidade constitui um caso 

de “via prussiana”. Em seus termos, 

[...] as transformações políticas e a modernização econômico-social no Brasil 
foram sempre efetuadas no quadro de uma “via prussiana”, ou seja, através da 
conciliação entre frações das classes dominantes, de medidas aplicadas de cima 
para baixo, com a conservação de traços essenciais das relações de produção 
atrasadas (o latifúndio) e com a reprodução (ampliada) da dependência ao 
capitalismo internacional.247 
 

O autor agrega ainda exemplos dessa tendência ao longo de nossa história: 

[...] quem proclamou nossa independência política foi um príncipe português, 
numa típica manobra “pelo alto”; a classe dominante do Império foi a mesma da 
época colonial; quem terminou capitalizando os resultados da proclamação da 
República (também ela proclamada “pelo alto”) foi a velha oligarquia agrária; a 
Revolução de 1930, apesar de tudo, não passou de uma “rearrumação” do antigo 
bloco de poder, que cooptou – e, desse modo, neutralizou e subordinou – alguns 
setores mais radicais das camadas médias urbanas; a burguesia industrial 
floresceu sob a proteção de um regime bonapartista, o Estado Novo, que 
assegurou pela repressão e pela demagogia a neutralização da classe operária, ao 
mesmo tempo em que conservava quase intocado o poder do latifúndio, etc.248 
 

A importância da afirmação do caráter “prussiano” de nosso itinerário histórico na 

produção de Coutinho traduz-se na explicitação, em outro ensaio contido na edição em livro de A 

democracia como valor universal, de aspectos pouco desdobrados nos textos da primeira fase de 

                                                            
246 C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in, ______, A democracia como valor universal e 
outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 36. 
247 Ibid., p. 36. 
248 Ibid., pp. 36-37. 



109 
 

 
 

seu pensamento. O primeiro deles refere-se à natureza do “velho” modo de produção com o qual 

o capitalismo emergente se harmoniza no Brasil. 

Buscando apreender as determinações histórico-genéticas da cultura brasileira, Coutinho 

questiona qual era a natureza do modo de produção no Brasil colonial. Nesse particular, critica 

aqueles que entendem ser a submissão de nosso país aos mecanismos do capitalismo 

internacional motivo suficiente para classificá-lo como capitalista desde as origens. A hipótese de 

capitalismo em nosso passado preocupa Coutinho também em virtude de suas implicações em 

relação às vantagens analíticas possibilitadas pelo conceito de “via prussiana”. A afirmação do 

modo de produção capitalista no período colonial significaria entender o problema da transição 

apenas sob o prisma da industrialização, deixando de lado possíveis sobrevivências pré-

capitalistas. Nos termos do autor: 

A consequência mais problemática da definição do modo de produção colonial 
como capitalista é que assim se termina por reduzir o problema geral da 
transição para o capitalismo no Brasil ao problema mais específico da 
industrialização; com isso, perde-se a possibilidade de operar de modo fecundo 
com a categoria da “via prussiana”, que denota precisamente um processo no 
qual a transição para o capitalismo se dá com a conservação de elementos pré-
capitalistas, tanto na infra-estrutura quanto na sociedade civil e no Estado.249 
 

Para o filósofo, a característica distintiva do capitalismo é o trabalho assalariado, 

praticamente ausente na era colonial. Insistindo no elemento força de trabalho, Coutinho assume 

“como hipótese a de que se tratava de um modo de produção escravista”. O escravismo seria a 

figura central de nossa sociedade.250 

                                                            
249 C. N. COUTINHO, “Cultura e democracia no Brasil”, in: ______, A democracia como valor universal e outros 
ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 125. 
250 Vale observar que, em uma versão anterior (1977) do ensaio em questão, Coutinho referia-se ao modo de 
produção vigente no período colonial em termos de “uma combinação de elementos feudais (expressos na 
modalidade de apropriação dos meios de produção, ou seja, da terra) e de elementos escravistas (nas relações de 
trabalho), cujos produtos só se tornavam valores de troca quando inseridos na esfera da circulação internacional”. C. 
N. COUTINHO, “Notas sobre a questão cultural no Brasil”, Escrita ensaio, São Paulo, n. 1, ano I, 1977, p. 7. No 
entanto, ainda que Coutinho afirme a produtividade estagnada – um óbice na formação de um mercado interno – e a 
degradação da condição do trabalho manual provocados pelo escravismo como seus aspectos distintivos em relação 
ao feudalismo, a questão de saber a natureza específica do modo de produção do período colonial carece de maior 
importância na visão do filósofo baiano. Em seu entender, baseado em Lenin, “do ponto de vista dessa transição 
[capitalista], a questão não se altera essencialmente se se confirmar a presença do feudalismo no Brasil. O decisivo é 
constatar que essa transição – ‘prussiana’ – se deu com a conservação de formas de trabalho fundadas na coação 
extra-econômica, formas que, como se sabe, são características tanto do escravismo quanto do feudalismo”. C. N. 



110 
 

 
 

A entrada do Brasil na fase propriamente capitalista só se daria com a passagem da 

“subordinação formal” de nossa economia à “subordinação real”. Enquanto na primeira a 

economia periférica é submetida ao capital mercantil internacional sobretudo no campo da 

circulação, na segunda aquela relação de dependência, ampliando-se e envolvendo de modo 

preferencial o capital industrial e financeiro internacionais, é viabilizada no terreno do próprio 

modo de produção interno. 

Na especificação do momento dessa conversão de nossa economia ao capitalismo 

Coutinho desdobra outro aspecto da defesa do conceito de “via prussiana”. Trata-se da percepção 

do caráter “hipertardio e, por isso mesmo, dependente” de nosso capitalismo. Recorrendo ao livro 

O integralismo de Plínio Salgado (1978), de José Chasin, o filósofo baiano atina para o vínculo 

entre um processo de industrialização que se dá na época do imperialismo – isto é, no período de 

domínio internacional do capital monopolista – e a condição subalterna da economia 

correspondente. Tal vínculo é estranho aos países de industrialização “tardia”, haja vista terem 

atingido a configuração imperialista. Nos termos de Coutinho, “enquanto o capitalismo tardio 

leva o país que o experimenta a uma monopolização precoce, que pode transformá-lo em 

potência imperialista (Alemanha, Japão), o capitalismo hipertardio torna-se necessariamente 

dependente do imperialismo”.251 Voltaremos a esse ponto. 

Retomemos agora o fio da argumentação coutiniana quanto à alternativa à “via 

prussiana”. Representando a continuidade e o ponto culminante de uma antiga tendência 

histórica, a ditadura imposta em 1964 imprimiria ao valor da democracia política uma dimensão 

mais profunda em relação à sua proposição abstrata. Para Coutinho, a batalha pela conquista da 

democracia assume aqui o sentido de uma “luta para inverter essa tendência elitista ou 

‘prussiana’ da política brasileira e para eliminar suas consequências nas várias esferas do ser 

social brasileiro”. Em outros termos, o combate ao nosso “prussianismo” significa “realizar em 

condições novas as tarefas que a ausência de uma efetiva revolução democrático-burguesa deixou 

abertas em nosso país”,252 sempre em conexão com a construção do socialismo. 

                                                                                                                                                                                                
COUTINHO, “Cultura e democracia no Brasil”, in: ______, A democracia como valor universal e outros ensaios, 
Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 126. Acréscimo nosso. 
251 Ibid., p. 150. 
252 Ibid., p. 37. 



111 
 

 
 

De acordo com Coutinho, a prevalência da via prussiana entre nós imprimiu seu selo à 

relação entre o Estado e a sociedade civil, sempre entendida em sentido gramsciano. O “caráter 

extremamente forte e autoritário” do primeiro constituiu-se em detrimento da organização da 

segunda. No registro do filósofo baiano, 

Até mesmo nos períodos em que vivíamos sob regimes formalmente liberais 
(sobretudo no período 1945-1964), os partidos políticos e os organismos de 
massa tenderam quase sempre a ser “correias de transmissão” do Estado, 
reservatórios nos quais o Poder Executivo cooptava seus burocratas; em suma, 
mecanismos que encaminhavam a conciliação “pelo alto”. As tendências à auto-
organização popular, quando não eram diretamente reprimidas, sofriam a dura 
concorrência de um Estado que, apresentando-se como “benfeitor”, relacionava-
se diretamente com indivíduos atomizados e não com organizações coletivas.253 
 

Essa configuração historicamente apoucada do paradigma gramsciano de democracia no 

Brasil, bem como a ditadura imposta em 1964, implica um objetivo restrito em termos da luta a 

ser travada pelas forças democráticas: 

Essa debilidade histórico-estrutural da democracia, aliada à presença de um 
regime abertamente autoritário, faz com que o processo de renovação 
democrática assuma como tarefa prioritária de hoje a construção e/ou 
consolidação de determinadas formas de relacionamento social que, num 
primeiro momento, ao nível da organização estatal, não deverão provavelmente 
ultrapassar os limites da democracia liberal.254 
 

No entanto, a limitação da meta não equivaleria à diminuição de seu valor, pois, além de 

significar a superação do regime político “mais profundamente autoritário” de nossa história, a 

conquista de um regime de liberdades formais representaria um “pressuposto” (a ser conservado 

e aprofundado) da construção do socialismo no país.255 Tal pressuposto ou “patamar mínimo” 

careceria, a fim de conduzir-nos no sentido do socialismo, de aprofundamentos nos planos 

econômico e político. 

No nível econômico, a “elevação a nível superior” do regime de liberdades formais 

consiste em medidas que eliminem gradualmente as bases de reprodução da “via prussiana”, em 

um programa nucleado por uma reforma agrária: 

                                                            
253 C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A democracia como valor universal e 
outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 38. 
254 Ibid., p. 38. 
255 De acordo com o autor, no plano imediato os setores dominantes permaneceriam os mesmos, a saber, os 
monopólios nacionais e estrangeiros. 



112 
 

 
 

Trata-se, antes de mais nada, de resolver uma urgente questão nacional, que só 
se fez agravar nos últimos anos: a de integrar regiões e segmentos sociais, que 
englobam milhões e milhões de pessoas, no processo de modernização 
econômica e social. Importância central adquire assim a luta por uma reforma 
agrária que não se limite a promover a capitalização do latifúndio, mas abra 
espaço para a formação entre nós de uma sólida economia camponesa familiar 
ou cooperativizada.256 
 

O conjunto de medidas de democratização da economia envolveria também, a médio 

prazo, o combate aos setores monopolistas. Nesse sentido, medidas deveriam ser aplicadas 

especialmente contra os monopólios internacionais, questionando modelos de desenvolvimento, 

padrões de consumo e até propondo a nacionalização de empresas estrangeiras. 

O aprofundamento da democracia liberal engloba ainda, além do programa 

antilatifundiário e antimonopolista, a “socialização da política”. Trata-se aqui da “ampla 

incorporação organizada das grandes massas à vida política nacional”, a qual Coutinho entende 

ser “o único antídoto de eficácia duradoura contra o veneno da ‘via prussiana’”. Nesse caso, 

teríamos um processo já em curso. Na visão do autor, a sociedade civil brasileira, indiretamente 

impulsionada pela modernização patrocinada pela ditadura imposta em 1964, tornou-se mais 

complexa. Em seus termos: 

Multiplicaram-se, sobretudo nos últimos tempos, organismos de democracia 
direta, sujeitos políticos coletivos de novo tipo (comissões de empresa, 
associações de moradores, comunidades religiosas de base etc.); ganharam 
também autonomia e representatividade, na medida em que se desligaram 
praticamente da tutela do Estado, antigos organismos de massa, como alguns dos 
principais sindicatos do País, ou poderosos aparelhos privados de hegemonia, 
como a OAB, a CNBB, a ABI etc.; finalmente, assistimos à irrupção de 
importantes movimentos setoriais contra opressões específicas (em particular o 
movimento feminista), ou em defesa da ecologia e da qualidade da vida, cujas 
reivindicações – de caráter fundamentalmente democrático – são hoje parte 
integrante da luta pela renovação política e cultural de nosso País.257 
 

Esse movimento de incorporação seria fundamental na transferência “para baixo” das 

decisões políticas centrais, tradicionalmente tomadas “pelo alto”. Assim, além de permitir a 

eliminação dos traços ditatoriais então em vigor, a socialização da política favoreceria a 

implantação do programa econômico proposto. 

                                                            
256 C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A democracia como valor universal e 
outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 40. 
257 Ibid., p. 41. 



113 
 

 
 

A armação político-institucional defendida é a “democracia de massas”, que, como já 

vimos, consiste na articulação entre os novos agentes da sociedade civil (formas de democracia 

direta) e os Parlamentos (mecanismos de representação indireta). A relação entre os dois tipos de 

organismo político possibilitaria tanto a representação efetiva do pluralismo da sociedade civil 

quanto sua unidade no âmbito parlamentar, eliminando a possibilidade do corporativismo das 

lutas setoriais. Nas palavras de Coutinho: 

No processo de renovação democrática, essa rede de organizações coletivas de 
base deverá se articular com os Parlamentos (tanto com o Congresso Nacional 
quanto com as Assembleias Legislativas e Câmaras Municipais), de modo a 
fazer com que estes expressem efetivamente o dinamismo da sociedade, o seu 
pluralismo real [...]. Por outro lado, um Parlamento assim renovado – 
transformado em sismógrafo e em instrumento ativo da correlação de forças 
dinâmica e mutável da sociedade civil – terá um papel insubstituível: o de servir 
como local privilegiado da síntese política entre os vários organismos coletivos, 
impedindo que suas lutas setoriais se limitem à simples defesa de interesses 
puramente corporativistas e grupais.258 
 

A hegemonia política das classes trabalhadoras – passível de expressão nos Parlamentos -, 

sempre considerada “no quadro de respeito ao pluralismo e à alternância de poder”, decorreria do 

papel de síntese dos agentes coletivos desempenhado por suas agremiações políticas. Apesar de 

não serem os únicos engajados nessa tarefa, os partidos operários teriam um lugar de destaque na 

mediação entre os organismos de base e as instituições de representação indireta. 

O método de luta a ser empregado, tanto na conquista da democracia liberal quanto na sua 

“elevação a nível superior”, é a conquista progressiva de posições no seio da sociedade civil, isto 

é, a “guerra de posição” gramsciana. Tal estratégia afastaria o perigo, “prussiano” e habitual na 

história brasileira, do “golpismo”, a saber, a tentativa de estabelecer mudanças radicais pela ação 

de minorias. Dessa forma, para todas as fases do processo de “renovação democrática”, Coutinho 

aposta em um “amplo debate” com os diversos setores sociais interessados. Esse seria o melhor 

caminho para a obtenção do “consenso majoritário” necessário. 

A estratégia da “guerra de posição” implicaria “conceber a unidade como valor 

estratégico”. Além de afastar os perigos do “golpismo” e de propiciar a necessária conquista da 

                                                            
258 C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A democracia como valor universal e 
outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 46. 



114 
 

 
 

hegemonia através do consenso, a unidade seria necessária em função do tamanho do desafio a 

ser enfrentado pelas forças progressistas. Nas palavras de Coutinho: 

[...] a tarefa da renovação democrática, implicando a crescente socialização da 
política, a incorporação permanente de novos sujeitos individuais e coletivos ao 
processo de transformação social, não poderá ser obra de um único partido, de 
uma única corrente ideológica e nem mesmo de uma só classe social. É tarefa 
que deve envolver a participação de múltiplos sujeitos sociais, políticos e 
culturais.259 
 

Assim, Coutinho aposta no consenso pluriclassista em torno de sua proposta de renovação 

democrática. O parecer do filósofo baiano é o de que seu programa econômico “interessaria 

também a amplas parcelas da população, desde a classe operária e as camadas médias 

assalariadas, até a pequena e média burguesia nacional”. Sua convicção é firme ao ponto de 

afirmar que também uma reforma agrária “pode obter o consenso da esmagadora maioria da 

população, incluindo até mesmo setores importantes do capital monopolista sediado no Brasil”.260 

As condições de possibilidade e as razões da adoção da “guerra de posição”, embora já 

presentes no texto em pauta, ganham contornos mais explícitos quando Coutinho se detém no 

processo de “ocidentalização” da sociedade brasileira e em sua expressão mais recente, a saber, o 

“capitalismo monopolista de Estado”. Respeitando a sucessão temporal, importante quando se 

trata de um autor cujo politicismo se agrava paulatinamente, abordaremos primeiramente as 

razões econômicas da adoção da “guerra de posição”. 

Analisando nossa economia, Coutinho busca evidenciar a propriedade do conceito de 

“capitalismo monopolista de Estado” ao Brasil. Trata-se de uma “nova etapa do capitalismo”, 

nucleada pela reestruturação da relação entre o “capital em seu conjunto” e os “múltiplos 

capitais”, ocorrida com a emergência e preponderância do capital monopolista. Após a crise de 

1929, o Estado, em vista das consequências catastróficas do funcionamento quase automático da 

economia, passa a intervir pesadamente a favor da máxima reprodução possível do capital em seu 

conjunto, o que significa o favorecimento dos capitais monopolistas, devido ao fato de serem os 

mais produtivos e rentáveis. Isto é, a hegemonia do capital em seu conjunto deixa de se realizar 

pela concorrência geral e passa a ser viabilizada pelo auxílio aos setores monopolistas, com o 
                                                            
259 C. N. COUTINHO, “A democracia como valor universal”, in: ______, A democracia como valor universal e 
outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 47. 
260 Ibid., p. 40. 



115 
 

 
 

qual o Estado tem por intuito contraditar a queda da taxa de lucro. As formas concretas dessa 

atuação seriam constituídas por investimentos estatais em infraestrutura, compra de estoques e 

transferências de recursos públicos ao setor privado. 

Essa nova forma de ação teria como pressuposto uma estrutura estatal distinta da fase 

concorrencial, na qual o parlamento, âmbito da manifestação dos “múltiplos capitais”, ainda 

detinha relativo controle sobre o executivo. Na fase monopolista, o executivo seria o elemento de 

maior destaque, pois através dele a camada burocrática conseguiria a autonomia necessária em 

relação ao parlamento para viabilizar a realização dos interesses dos setores monopolistas. 

Na concepção de Coutinho, vários fatores conferem ao CME brasileiro um caráter 

particular. O primeiro deles refere-se ao fato de que aqui, tal como em todos os países de 

“industrialização tardia” e “hipertardia”, não houve uma fase de capitalismo concorrencial. O 

Brasil teria passado por uma monopolização precoce, em decorrência de elementos de origem 

interna e externa. No dizer de Coutinho, “no caso da fonte interna, o Brasil partilha uma 

experiência comum a todos os países de industrialização tardia: o recurso a mecanismos de 

acumulação ‘forçada’ sob a égide da intervenção estatal”. Com sua atuação protegida pela 

constante intervenção do Estado, nas condições de um mercado interno restrito, a indústria 

brasileira teria se beneficiado em grande medida das enormes dimensões do exército industrial de 

reserva. Já o elemento externo refere-se especificamente ao caso hípertardio, o qual caracteriza-

se, em virtude de ocorrer no momento em que o capitalismo mundial já atingiu a fase 

imperialista, pelo seu caráter dependente em relação ao capital internacional. Para o filósofo 

baiano, “isto quer dizer que a posterior internacionalização de nosso mercado interno, ocorrendo 

na era do predomínio do capital monopolista no plano internacional, transportou para o Brasil 

inúmeros monopólios estrangeiros”. A importação desses monopólios teria como consequência 

“a monopolização das empresas nacionais, seja por sua fusão com as empresas estrangeiras (uma 

forma peculiar de centralização do capital), seja pela concentração ou centralização das próprias 

empresas nacionais”.261 

                                                            
261 C. N. COUTINHO, “O capitalismo monopolista de Estado no Brasil: algumas implicações políticas”, in: ______, 
A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, pp. 169-170. 



116 
 

 
 

Outra condicionante para a monopolização precoce seria constituída pelo produto da 

“industrialização forçada”, a saber, um setor monopolista produtivo em poder do Estado. De 

acordo com o autor, 

[...] a presença precoce do Estado na economia – exigida como condição para a 
industrialização “forçada” – criou um setor monopolista produtivo estatal 
desenvolvido, o qual, se num primeiro momento representou uma barreira à 
penetração do capital imperialista no setor I da economia, serviu numa segunda 
etapa à construção de um CME de tipo dependente entre nós.262 
 

Além dessa monopolização precoce, outro fator teria conferido ao CME brasileiro um 

caráter particular: a tradição prussiana de realizar as transformações sociais “pelo alto”. Entre nós 

a instauração de um “Estado autoritário”, elemento importante no CME, teria se realizado de 

modo prévio, haja vista que na concepção do autor uma das consequências da “via prussiana” é 

justamente o fortalecimento do Estado em detrimento da “sociedade civil”. Tratando mais 

concretamente do assunto, o filósofo baiano destaca dois fatores: em primeiro lugar o fato de o 

Estado brasileiro ter se constituído enquanto esfera própria das conciliações e transformações 

pelo alto e, em segundo, a forma geral assumida pela cooptação das camadas médias pelo bloco 

dominante, a saber, a conversão dessas em setores burocráticos. Quanto a essa pressuposição de 

um Estado autoritário, a seguinte comparação que Coutinho realiza entre os casos clássico e 

prussiano nos parece elucidativa: 

Nos países que seguiram um caminho “clássico” de desenvolvimento para o 
capitalismo, a formação de uma forte burocracia dotada de “autonomia relativa” 
aparece como um resultado tendencial do processo de monopolização, embora 
se trate de uma tendência sempre reposta pela reprodução ampliada desse 
processo; isso faz com que contratendências – o fortalecimento da sociedade 
civil – operem igualmente, impedindo ou obstaculizando a plena realização da 
tendência autoritária. No Brasil, tal como nos países que seguiram uma via 
prussiana, essa burocratização do Estado – ao contrário – é um pressuposto 
(igualmente reposto) da passagem para o capitalismo monopolista. Isso diminui 
o papel das contratendências, tornando quase inevitável que a irrupção do CME 
em tais países (Alemanha, Itália, Japão, países dependentes) assuma formas 
políticas claramente autoritárias.263 
 

                                                            
262 C. N. COUTINHO, “O capitalismo monopolista de Estado no Brasil: algumas implicações políticas”, in: ______, 
A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, pp. 170-171. 
263 Ibid., pp. 171-172. 



117 
 

 
 

Embora suas origens sejam distintas, tanto o Estado dos países de industrialização clássica 

quanto o do caso prussiano cumpririam a mesma função: favorecer a máxima reprodução 

possível do capital em seu conjunto pelo favorecimento do setor monopolista. 

Afora a emergência destes elementos (monopolização e “Estado autoritário”), seria 

necessária também a sua integração, o que constitui o terceiro fator condicionante do CME 

elencado pelo autor. O intuito seria fazer com que o Estado atuasse no sentido de garantir a 

reprodução ampliada dos capitais monopolistas e possibilitar-lhes uma posição de destaque no 

âmbito das decisões políticas. Segundo o filósofo baiano, “no Brasil, essa integração entre Estado 

e monopólio se processa sobretudo depois do golpe de 64, mas é algo que já se esboça como 

linha programática a partir da aplicação do Plano de Metas do Governo Kubitschek”.264 

Para o autor, esse é um dos elementos centrais – ao lado da garantia da superexploração 

da força de trabalho – na explicação da razão de ser do regime ditatorial imposto em 64. Sua 

função seria justamente a repressão dos movimentos opositores à integração entre Estado e 

capital monopolista. 

Ao criticar uma tese do sociólogo Fernando Henrique Cardoso, segundo a qual a ação 

estatal é uma decorrência dos interesses de uma “burguesia de Estado”, Coutinho reafirma que o 

intuito dessa atuação não é a apropriação de lucros. Na realidade, tratar-se de uma intervenção 

contra a queda da taxa de lucro. Seu combate aqui é dificultado pelo caráter dependente de nossa 

economia. Isto é, a empreitada não consistiria apenas em enfrentar a queda interna, mas também 

a externa. Mais concretamente e nos termos do autor: 

Em certo sentido, pode-se mesmo dizer que a função do CME num país 
dependente é a de contrabalançar a queda da taxa de lucro não apenas interna 
(resultante da rápida e precoce concentração monopolista no país dependente, 
em contraste com um mercado em expansão relativamente lenta), mas também 
externa (permitindo que os capitais superacumulados nas metrópoles possam ser 
valorizados a altas taxas de lucro quando investidos na periferia).265 
 

Coutinho empreende ainda a refutação da ideia de que o CME brasileiro é 

substancialmente fascista. De acordo com Rogério Freitas, um dos expoentes da concepção 

                                                            
264 C. N. COUTINHO, “O capitalismo monopolista de Estado no Brasil: algumas implicações políticas”, in: ______, 
A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, pp. 172-173. 
265 Ibid., p. 178. 



118 
 

 
 

criticada, “o desenvolvimento dos elementos do CME foi acompanhado pela instauração no país 

de métodos fascistas de governo. Nisso podemos ver um traço específico substancial do CME no 

Brasil”. Não é apenas a essa constatação que o filósofo baiano se opõe, mas também àquilo que 

considera sua consequência mais problemática, a saber, a ideia de que, “a única possibilidade de 

assegurar a reprodução do capital financeiro nas condições do Brasil consiste na superexploração 

das massas trabalhadoras e de todas as camadas não-monopolistas”.266 Dessa forma, o 

diagnóstico do CME como essencialmente fascista levaria ao entendimento da superexploração 

como única política econômica à disposição do regime. 

Uma segunda consequência daquela concepção seria a defesa, ainda que implícita, da 

passagem direta do fascismo para o socialismo, sem a mediação de um período democrático. 

Devemos deixar nítido o contorno da objeção a Freitas: não se trata da negação da existência de 

formas de fascismo e de superexploração no Brasil, mas sim do caráter estrutural dos mesmos, 

haja vista que Coutinho considera justa a assertiva segundo a qual “em dada conjuntura concreta, 

a superexploração da força de trabalho tornou-se uma necessidade vital para o capitalismo 

brasileiro, necessidade que só poderia se realizar politicamente através de formas de dominação 

fascistizantes”.267 

Atacando a decorrência econômica da concepção de Freitas, o filósofo afirma que, ao 

realizar o necessário desenvolvimento da “produtividade do trabalho social, o capitalismo prepara 

os pressupostos para que o aumento da taxa de mais-valia possa se dar através do crescimento da 

produtividade, e não da superexploração”.268 Dessa forma, a depender da correlação de forças 

entre as classes, a reprodução ampliada do capital monopolista seria possível mesmo com a 

melhoria na remuneração dos setores do trabalho e dos capitais não monopolistas. Essa lógica 

genérica valeria também para casos como o do Brasil, já que “também o capitalismo dependente-

associado promove um aumento das forças produtivas do trabalho social e, como tal, a partir de 

                                                            
266 Rogério FREITAS apud C. N. COUTINHO, “O capitalismo monopolista de Estado no Brasil: algumas 
implicações políticas”, in: ______, A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 
1984, p. 188. 
267 C. N. COUTINHO, “O capitalismo monopolista de Estado no Brasil: algumas implicações políticas”, in: ______, 
A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 188. Cabe observar que, 
afirmando ser o regime fascista ou fascistizante o único a garantir a superexploração da força de trabalho, Coutinho 
parece afirmar de modo indireto que o fim da ditadura equivaleria ao fim da superexploração. 
268 Ibid., p. 189. 



119 
 

 
 

certo ponto, pode satisfazer as demandas de aumento salarial e de melhor distribuição de renda 

entre setores monopolistas e não monopolistas”.269 

Levando ao extremo seu raciocínio, o autor diz ainda não “ser uma especulação abstrata 

afirmar que tal possibilidade já faz parte das avaliações políticas de um setor significativo da 

burguesia monopolista que opera em nosso país”.270 Na visão de Coutinho, se o caráter 

dependente de nossa economia não impede que a sociedade civil organizada alcance algumas 

conquistas no interior do CME – tanto melhorias salariais quanto uma representação política que 

envolva setores não monopolistas –, existe a possibilidade de que o viabilizador próprio da 

superexploração, o modelo semifascista, seja abandonado, evidenciando assim o caráter 

meramente conjuntural de ambos. 

É com base nessa possibilidade que Coutinho nega a redução das opções (fascismo ou 

socialismo) sugerida por Freitas. Em favor de sua tese, assinala a virtualidade de uma transição 

pacífica: 

Não é casual, por certo, que na Alemanha e na Itália, países que seguiram uma 
“via prussiana” para o capitalismo e por isso experimentaram uma 
monopolização precoce, a passagem para o CME tivesse implicado – como no 
Brasil – o emprego de formas abertamente ditatoriais. Porém, nos países de 
desenvolvimento “clássico” (Estados Unidos, França, Inglaterra, etc.), essa 
passagem pôde se dar “pacificamente”, com a conservação da democracia 
política.271 
 

A razão dessa conservação é creditada tanto à tradição democrática dos países referidos, 

quanto ao fato de que aí a distribuição mais equitativa possibilitou um ambiente de relativa 

segurança social. Além disso, a monopolização mais lenta permitiu uma conversão gradual dos 

setores médios em assalariados, impedindo assim o apoio desses a um regime autoritário. Não 

obstante, no entender do filósofo baiano, mesmo nos casos em que o CME necessitou de uma 

ditadura, conservou-se a possibilidade de que a burguesia monopolista trocasse de “pele”, 

revelando o fato de que o CME pode se valer de uma ampla gama de feições políticas. Elencando 

exemplos, Coutinho afirma:  

                                                            
269 C. N. COUTINHO, “O capitalismo monopolista de Estado no Brasil: algumas implicações políticas”, in: ______, 
A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 190. 
270 Ibid., p. 190. 
271 Ibid., p. 191. 



120 
 

 
 

Essa mudança pode resultar de processos violentos, como uma derrota militar 
(Alemanha), ou uma derrota militar combinada com uma revolução interna 
(Itália), mas pode também se dar através de um caminho “pacífico” de 
acumulação de forças, de uma “guerra de posições” mais ou menos longa 
(Espanha).272 
 

Desse modo, é recusada a existência de qualquer liame imperativo entre fascismo e capital 

monopolista. Com base nessa consideração, Coutinho afirma a possibilidade de alianças da 

esquerda mesmo com segmentos interessados na manutenção do CME, já que até setores 

monopolistas estariam dispostos a negociar o fim da ditadura vigente. Além disso, tais forças 

deveriam, pautadas no fato de “que importantes vitórias parciais podem ser obtidas no interior do 

CME”, adotar a “guerra de posições”. O autor observa que,  

Motivos econômicos (a possibilidade de dispor de um setor estatal desenvolvido 
antes da conquista completa do poder) e razões sociais (a criação de uma 
sociedade civil mais complexa e mais pluralista) impõem às forças de esquerda, 
num país que já alcançou o CME, a adoção de uma estratégia democrática (não 
“golpista”) de transição para o socialismo.273 
 

Trata-se aqui da conquista de uma base para a construção progressiva do socialismo. 

Assim, Coutinho substitui a “linha fundada na conquista imediata e súbita do socialismo”, 

consequência necessária da afirmação do vínculo indissolúvel entre CME e fascismo, por uma 

“política revolucionária de reformas”. 

Tendo já explicitado os “motivos econômicos” que Coutinho visualiza para propor a 

estratégia da “guerra de posição”, vamos nos concentrar agora nas suas “razões sociais”. Embora 

se trate de um processo unitário, tal exposição nos permitirá abordar de modo mais detalhado o 

uso do conceito de “revolução passiva” e suas derivações políticas. 

Na segunda fase de seu pensamento, Coutinho analisa a realidade brasileira valendo-se, 

conjuntamente, dos conceitos de “via prussiana” e “revolução passiva”. Embora declare o caráter 

“essencialmente análogo” de tais noções, o autor afirma uma importante diferença de ênfase. 

Graças ao seu método de subestimação do âmbito econômico – ou sua “abstração” –, Gramsci 

conseguiria captar com maior destaque os efeitos superestruturais da “via prussiana”, ou melhor, 

                                                            
272 C. N. COUTINHO, “O capitalismo monopolista de Estado no Brasil: algumas implicações políticas”, in: ______, 
A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, pp. 192-193. 
273 Ibid., p. 194. 



121 
 

 
 

apreenderia “com grande finura” as consequências políticas das transformações econômicas 

impostas por aquele caminho de desenvolvimento histórico.274 

Da diferença quanto à ênfase, Coutinho passa à afirmação da insuficiência das reflexões 

elaboradas em torno do conceito de “via prussiana” para a compreensão do caso brasileiro. Em 

seu entender, “na medida em que se concentra prioritariamente nos aspectos infraestruturais do 

processo, o conceito de Lenin não é suficiente para compreender plenamente as características 

superestruturais que acompanham – e, em muitos casos, determinam – essa modalidade de 

transição”. Já o conceito gramsciano de “revolução passiva”, sublinhando o momento 

“superestrutural”, em especial o político, contribuiria mais “à especificação e à análise do 

caminho brasileiro para o capitalismo, um caminho no qual o Estado desempenhou 

frequentemente o papel de principal personagem”.275 

Além da “revolução passiva”, que destaca a exclusão da participação dos setores 

populares nos processos de transformação, Coutinho usa ainda os conceitos análogos de 

“revolução-restauração” e “revolução pelo alto”. Segundo o filósofo baiano, o primeiro chama a 

atenção para o fato de que, para Gramsci, em sua análise da realidade italiana, as transformações 

modernizam as forças produtivas, mas, ao mesmo tempo, reproduzem as velhas relações de 

produção. Já o segundo coloca o acento no momento da referida exclusão das camadas populares. 

Em síntese, trata-se de 

[...] um processo de transformação que exclui a participação no novo bloco de 
poder das forças democráticas e populares, das forças interessadas na completa 
erradicação dos restos feudais e, como tal, numa revolução agrária que integre os 
camponeses na economia capitalista moderna e os atraia para a esfera da 
hegemonia burguesa e democrática.276 
 

Vejamos então quais são as vantagens que Coutinho visualiza na noção de “revolução 

passiva”, ou melhor, na sua “aplicação ao caso brasileiro [...] para determinar traços 

fundamentais de nossa formação histórica”. Destacando os principais momentos abarcados pelo 

conceito gramsciano, o autor observa que, 

                                                            
274 Para Coutinho, “enquanto Lenin acentua os aspectos econômicos da ‘modernização conservadora’ (sem deixar de 
indicar suas consequências políticas), Gramsci concentra-se sobretudo nos aspectos políticos, superestruturais”. C. N. 
COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 44. 
275 Ibid., pp. 121-122. 
276 Ibid., p. 37. 



122 
 

 
 

[...] um processo de revolução passiva, ao contrário de uma revolução popular, 
realizada a partir “de baixo”, jacobina, implica sempre a presença de dois 
momentos: o da “restauração” (na medida em que é uma reação à possibilidade 
de uma transformação efetiva e radical “de baixo para cima”) e o da 
“renovação” (na medida em que muitas demandas populares são assimiladas e 
postas em prática pelas velhas camadas dominantes).277 
 

Dessa forma, tratar-se-ia de um movimento no qual as constantes reações dos setores 

dominantes às investidas desorganizadas e esparsas dos movimentos populares preparam o 

terreno para futuras alterações. Defendendo a validade dessa conceituação gramsciana para o 

caso brasileiro, o filósofo baiano discorre sobre o período que vai de 1922 à instauração da 

ditadura de Vargas em 1937, em uma passagem que, apesar de extensa, julgamos bastante 

ilustrativa: 

Naquele período, o movimento operário lutava pela conquista de direitos 
políticos e sociais, enquanto as camadas médias urbanas emergentes exigiam 
uma maior participação política nos aparelhos de poder. Essas pressões “de 
baixo” (que não raramente assumiam a forma de um “subversivismo esporádico, 
elementar, desorganizado”) fizeram com que um setor da oligarquia agrária 
dominante [...] se colocasse à frente da chamada revolução de 1930. O triunfo 
dessa Revolução levou à formação de um novo bloco de poder, no qual a fração 
oligárquica ligada à agricultura de exportação foi colocada numa posição 
subalterna, ao mesmo tempo em que se buscava cooptar a ala moderada da 
liderança político-militar das camadas médias (os tenentes). Mas o caráter 
elitista desse novo bloco de poder fazia com que os setores populares 
permanecessem marginalizados. Eles ainda não estavam suficientemente 
organizados; eram representados apenas pelo débil Partido Comunista e por um 
pequeno grupo de tenentes de esquerda, entre os quais Prestes, que haviam se 
recusado a participar da Revolução de 1930. Nessas condições, o resultado do 
protesto contra o caráter elitista da Revolução foi a adoção (ou retomada) de um 
“subversivismo elementar”, cuja manifestação mais evidente foi o putsch de 
1935, uma desastrosa iniciativa comum dos comunistas e dos tenentes de 
esquerda. 
Reprimido com extrema facilidade pelo governo, esse putsch será o principal 
pretexto para a instauração da ditadura de Vargas. Contudo, apesar de seu 
caráter repressivo e de sua cobertura ideológica de tipo fascista, o “Estado 
Novo” varguista promoveu uma acelerada industrialização do País, com o apoio 
da fração industrial da burguesia e, da camada militar; além disso, promulgou 
um conjunto de leis de proteção ao trabalho, há muito reivindicadas pelo 
proletariado (salário mínimo, férias pagas, direito à aposentadoria, etc.), ainda 
que ao preço de impor uma legislação sindical corporativista, copiada 
diretamente da Carta Del Lavoro de Mussolini, que vinculava os sindicatos ao 
aparelho estatal e anulava sua autonomia.278 
 

                                                            
277 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 122. 
278 Ibid., pp. 123-124. 



123 
 

 
 

Assim, ao reagir ao perigo de uma ação popular no sentido de mudanças radicais, 

assimilar e realizar parte de suas aspirações, a ditadura de Vargas teria concretizado os dois 

momentos da revolução passiva. Daí a conclusão de Coutinho: “portanto, a ditadura de Vargas 

pode ser definida, gramscianamente, como uma ‘revolução passiva’ ou uma ‘restauração 

progressista’”.279 

Além de servir na apreensão da consolidação do capitalismo na Itália, Coutinho observa 

que o pensador sardo também utilizou o conceito em tela para caracterizar a transição do 

capitalismo concorrencial ao monopolista, processo no qual o fascismo italiano emerge como 

principal agente. Nessa forma de modernização, “teriam sido acentuadas a socialização e a 

cooperação da produção, sem por isso tocar (ou limitando-se apenas a regular e controlar) a 

apropriação individual e grupista do lucro”. Graças a essa realização, o Estado fascista surge 

como detentor de consenso entre os setores médios, mantendo assim o “sistema econômico e as 

forças de coerção civil e militar à disposição das classes dirigentes tradicionais”.280 Novamente o 

conceito de “revolução passiva”, que nesse caso refere-se a uma modernização efetuada sem a 

alteração da apropriação do lucro e da posição dos setores dominantes, serviria para compreender 

momentos da história brasileira, ou, mais precisamente, para esclarecer o intento econômico da 

ditadura implantada em 1964: 

[...] as forças produtivas da indústria, através de uma intervenção maciça do 
Estado, desenvolveram-se intensamente, com o objetivo de favorecer a 
consolidação e a expansão do capitalismo monopolista. A estrutura agrária, por 
seu turno, mesmo conservando o latifúndio como eixo central, foi 
profundamente transformada, sendo hoje predominantemente capitalista. A 
camada tecnocrático-militar que se apoderou do aparelho estatal, certamente 
controlou e limitou a ação do capital privado, na medida em que submeteu os 
interesses dos “múltiplos capitais” ao “capital em seu conjunto”; mas adotou 
essa posição “cesarista” precisamente para manter e reforçar o princípio do lucro 
privado e para conservar o poder das classes dominantes tradicionais [...] 281 
 

E, quanto à questão do consenso: 

O regime militar-tecnocrático conseguiu conquistar, em alguns momentos, um 
significativo grau de consenso entre amplos setores das camadas médias. E 

                                                            
279 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 124. 
280 A. GRAMSCI apud C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, 
Campus, 1992, pp. 124-125. 
281 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 124. 



124 
 

 
 

conseguiu isso precisamente na medida em que se fez protagonista dessa obra de 
modernização, ainda que se tenha tratado de uma modernização que ao mesmo 
tempo, conservou e reproduziu elementos de “atraso”.282 
 

Dessa forma, apesar de nossa ditadura não ser reconhecida como um “fascismo clássico”, 

o sentido das considerações acima transcritas é o de afirmar que “seus objetivos de política 

econômica têm fortes semelhanças com os do fascismo italiano”.283 

Após defender a propriedade geral do conceito de revolução passiva na sinalização do 

sentido histórico da modernização capitalista no Brasil, Coutinho afirma, em consequência, a 

possibilidade de apreensão de aspectos importantes de nossa formação política e social. Nesse 

sentido, aponta dois aspectos daquela modalidade de transformação: 

 [...] o fortalecimento do Estado em detrimento da sociedade civil, ou, mais 
concretamente, o predomínio das formas ditatoriais da supremacia em 
detrimento das formas hegemônicas; e [...] a prática do transformismo como 
modalidade de desenvolvimento histórico que implica a exclusão das massas 
populares.284 
 

De acordo com o filósofo baiano, que aqui se apóia nas considerações gramscianas acerca 

do Risorgimento italiano, em casos de revolução passiva a figura do Estado emerge como 

substituto do grupo social dominante que, ao invés de exercer a hegemonia sobre os demais, é 

representado por uma camada burocrática que desempenha de modo despótico o domínio. Ou 

seja, o Estado torna-se o protagonista dos processos de transformação. Após ressalvar que no 

episódio italiano tratava-se de um Estado particular (Piemonte) e no Brasil de um Estado já 

unificado – diferença que é relegada a “segundo plano” –, Coutinho afirma que  

[...] o Estado brasileiro teve historicamente o mesmo papel que Gramsci atribui 
ao Piemonte, ou seja, o de substituir as classes sociais em sua função de 
protagonistas dos processos de transformação e o de assumir a tarefa de “dirigir” 
politicamente as próprias classes economicamente dominantes.285 
 

Tal como no caso italiano, aqui os grupos sociais limitam-se a exercer a função de 

domínio, carecendo do revestimento da hegemonia em relação aos demais. A única manifestação 

                                                            
282 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, pp. 124-
125. 
283 Ibid., p. 124. 
284 Ibid., p. 125. 
285 Ibid., p. 126. 



125 
 

 
 

de hegemonia possível no caso brasileiro refere-se à que as frações alternadamente dominantes 

exercem sobre o conjunto de seu próprio grupo. Trata-se de um caso de “ditadura sem 

hegemonia”. Nas palavras do autor: 

Também no Brasil as transformações foram sempre o resultado do deslocamento 
da função hegemônica de uma para outra fração das classes dominantes. Mas 
estas, em seu conjunto, jamais desempenharam, até agora, uma efetiva função 
hegemônica em face das massas populares. Preferiram delegar a função de 
dominação política ao Estado – ou seja, às camadas militares e tecnocráticas –, 
ao qual coube a tarefa de “controlar” e, quando necessário, de reprimir as classes 
subalternas.286 
 

Não obstante, na impossibilidade do exercício da supremacia sem um mínimo de 

consenso, surge como decorrência da revolução passiva o fenômeno do “transformismo”. 

Coutinho refere-se aqui ao modo específico pelo qual os setores dominantes obtêm uma 

aprovação mínima entre os diversos grupos sociais. Trata-se da cooptação de potenciais 

opositores pelo bloco dominante, processo que teria assumido duas formas distintas na história 

italiana: a assimilação de personalidades individuais (denominado “transformismo molecular”, 

ocorrido entre 1860 e 1900) e a de “grupos radicais inteiros” (vigente a partir de 1900). Coutinho 

alega que, também nesse caso, teríamos correlatos em terras nacionais: 

A modalidade “molecular” foi certamente a mais frequente, manifestando-se 
como incorporação pelo bloco de poder de alguns políticos da oposição, 
processo que teve lugar desde a época do Império até o recente período da 
“Nova República”. E o transformismo “molecular” desempenhou um papel 
decisivo, talvez ainda mais negativo, em nossa vida cultural, através da 
assimilação pelo Estado, de um grande número de intelectuais que 
representavam, real ou potencialmente, os valores das classes subalternas.287 
 

Desse modo, o problema da debilidade de nossa cultura, tantas vezes alvo das 

preocupações do autor, estaria relacionado à vigência da revolução passiva nos momentos de 

transformação social vividos no país, cujas consequências englobam a debilidade da esfera da 

sociedade civil, tornando dificultosa a subsistência dos intelectuais não cooptados. Já a segunda 

modalidade de transformismo é visualizada no período de vigência do chamado “populismo”: 

Sob muitos aspectos, o “populismo” – uma modalidade de legitimação 
carismática que teve início no curso da ditadura Vargas, entre 1937 e 1945, mas 

                                                            
286 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 126. 
287 Ibid., p. 127. 



126 
 

 
 

que se desenvolveu plenamente durante o período liberal-democrático que vai de 
1945 a 1964 – pode ser interpretado como uma tentativa de incorporar ao bloco 
de poder, em posição subalterna, os trabalhadores assalariados urbanos, através 
da concessão de direitos sociais e de vantagens econômicas reais.288 
 

A resultante do “pacto populista” seria, em decorrência da exclusão dos trabalhadores 

rurais do mesmo, a manutenção da oligarquia no bloco de poder e o favorecimento da burguesia 

industrial, haja vista ser a referida exclusão responsável pela ampliação do exército industrial de 

reserva e, consequentemente, pela queda do preço da força de trabalho. 

A configuração de uma “ditadura sem hegemonia” poderia nos levar à conclusão de que o 

Brasil está mais próximo do que Coutinho chama, seguindo Gramsci, de “Oriente”, o tipo de 

sociedade marcado por uma relação na qual o Estado é forte e a sociedade civil é débil e 

desorganizada. Assim, ao invés da estratégia da “guerra de posição”, adequada ao “Ocidente”, no 

qual aquela relação mostra-se equilibrada, teríamos como o caminho mais consequente a adoção 

da “guerra de movimento”. No entanto, Coutinho observa que, ao lado da distinção sincrônica 

entre “Oriente” e “Ocidente”, Gramsci estabelece também uma diacrônica, situada no seio dos 

países hoje “ocidentais”. Trata-se do processo de “ocidentalização” ocorrido nos Estados liberais 

da primeira metade do século XIX, que levou sociedades de tipo “oriental” à constituição de um 

“Estado ampliado”, a somatória da “sociedade política” (aparelhos militares e burocráticos) e da 

“sociedade civil” (organizações privadas de hegemonia). 

Aventando a possibilidade de que o processo descrito por Gramsci ocorra “em épocas 

diversas e de modo tardio”, Coutinho lança a seguinte questão: “a sociedade brasileira é de tipo 

‘oriental’ ou de tipo ‘ocidental’?”. De sua resposta dependeria não apenas a caracterização 

marxista de nossa sociedade atual, mas também a definição da estratégia apropriada à construção 

da democracia e do socialismo. 

Analisando a história brasileira e tendo como critério o equilíbrio na relação entre Estado 

e “sociedade civil”, Coutinho define como “oriental” todo o período imperial e parte do 

republicano, muito embora ressalve que nunca fomos tão orientais quanto a “Rússia czarista ou a 

China pré-revolucionária”. Apenas nos anos 1920 a situação se altera. O fim da escravidão e a 

posterior industrialização marcam a predominância do capitalismo entre nós. Também a estrutura 

                                                            
288 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 127. 



127 
 

 
 

social é modernizada, ainda que com sobrevivências pré-capitalistas, especialmente no campo. 

Nas palavras de Coutinho: 

Malgrado a repressão, as novas classes e camadas sociais contestam o poder 
oligárquico da Primeira República: crescem os sindicatos operários e aumentam 
as greves econômicas e políticas; as camadas médias exigem uma maior 
participação na vida política, enquanto sua vanguarda militar, os tenentes, 
escolhe o caminho da insurreição armada.289 
 

A chamada “Revolução de 1930” constitui uma resposta “pelo alto” aos anseios 

explicitados naquela agitação. De acordo com Coutinho, tratou-se de um rearranjo no grupo 

dominante, com a transferência da função hegemônica ao setor mais moderno da oligarquia 

agrária e a cooptação dos líderes mais moderados das camadas médias. Nesse sentido, refere-se a 

mais um caso de revolução passiva em nossa história e, enquanto tal, nocivo ao movimento de 

afirmação da sociedade civil. No entanto, mostrando-se irresistível, o processo de criação de suas 

condições objetivas avançou com a modernização capitalista dos anos 30. De acordo com o autor: 

Os pressupostos objetivos de uma sociedade civil autônoma haviam sido criados; 
seus resultados subjetivos (ou seja, a formação de aparelhos de hegemonia 
independentes do Estado) podiam certamente sofrer um processo repressivo, 
como ocorreu sob a ditadura Vargas; mas, em si, aqueles pressupostos já não 
eram elimináveis.290 
 

Com o fim da ditadura em 1945 e a vigência de um acanhado regime democrático, o 

processo de ocidentalização avançou de modo mais explícito: 

O PCB, que volta à legalidade, torna-se pela primeira (e até agora única) vez um 
partido de massa, obtendo cerca de 10% dos votos. Os outros partidos que 
nasceram nesse momento assumiram dimensão nacional e perfil ideológico mais 
nítido. Também os sindicatos operários tornam-se cada vez mais importantes na 
vida econômica e política do País, ainda que continuem subordinados a uma 
estrutura corporativa. Apesar de alguns episódios regressivos (como a proibição 
do funcionamento legal do PCB em 1947), a tendência à “ocidentalização” da 
sociedade brasileira continuou a predominar, reforçando-se ainda mais no 
período 1955-1964.291 
 

Obviamente o golpe de 1964 operou no sentido da obstrução do processo de constituição 

e organização da sociedade civil, em especial após a edição do AI-5. Além de reprimir as 

                                                            
289 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 132. 
290 Ibid., p. 132. 
291 Ibid., pp. 132-133. 



128 
 

 
 

instituições privadas de hegemonia, a ditadura fortaleceu o aparato estatal, desequilibrando sua 

relação com a sociedade civil. No entanto, apesar de reprimida, a sociedade civil teria não só 

mantido uma autonomia efetiva em relação ao Estado como se desenvolvido e complexificado. 

Esse é o sentido que Coutinho atribui à afirmação dos movimentos de auto-organização de 

diversos setores da sociedade a partir de meados da década de 1970, cuja culminação foi “o 

movimento de massa em favor da eleição direta para a Presidência da República”. 

O paradoxo de um regime ditatorial que impulsiona o fortalecimento da sociedade civil é 

solucionado quando nos detemos na definição que o filósofo baiano lhe confere. Podemos 

observar que a mesma oscila entre “fascista”, “semifascista” e “fascistizante”. Muito embora as 

condições da via prussiana tenham debilitado o desempenho das contratendências ao movimento 

de ampliação da “autonomia relativa” da burocracia, Coutinho não vê nessa particularidade a 

ocorrência de um “fascismo propriamente dito”, fenômeno típico de países com elevado índice de 

socialização da política, mas sim a de um “regime abertamente autoritário”. O ponto é saber 

então a diferença específica entre ambos, o que Coutinho nos informa na seguinte passagem: 

[...] o regime militar brasileiro, malgrado a intensa utilização da coerção e 
mesmo do terrorismo de Estado, sobretudo nos anos 1969-1976, jamais foi uma 
ditadura fascista clássica, ou seja, não foi um regime reacionário com bases de 
massa organizadas. Apoiando-se na camada militar-tecnocrática, esse regime 
não foi capaz de criar organismos capazes de conquistar uma hegemonia real na 
sociedade civil, nem de fazer funcionar os aparelhos desta como “correias de 
transmissão” de um Estado totalitário, como ocorreu na Itália e na Alemanha.292 
 

Dessa forma, faltaria ao Estado brasileiro, para ser definido como “uma ditadura fascista 

clássica” ou “Estado totalitário”, as “bases de massa organizadas”, ou ainda, o ponto central da 

questão residiria no fato de o regime militar não ter conquistado a adesão de amplos setores civis. 

Daí a razão de ter tolerado “a presença do Parlamento (ainda que emasculado) e de um partido de 

oposição, o MDB, que se transformou progressivamente numa ampla frente política de todas as 

forças antiditatoriais”. Segundo Coutinho, só se pode falar no Brasil de “fascismo pelo alto”. O 

uso da noção de Barrington Moore Jr. visa destacar o isolamento do Estado em relação às 

organizações civis. A única forma de consenso possível à ditadura brasileira foi “um consenso 

                                                            
292 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 133. 



129 
 

 
 

passivo, que pressupunha a atomização das massas e não era capaz de se expressar através de 

organizações que, a partir de baixo, dessem apoio ativo à ditadura”.293 

Assim, com a crise do “milagre econômico”, evidenciada em meados da década de 1970, 

a ditadura militar perdeu o consenso que detinha junto às classes médias e mesmo o apoio de 

determinados setores monopolistas. Nesse contexto de “crise de legitimação”, os aparelhos de 

hegemonia da sociedade civil puderam retomar sua autonomia, mas agora a serviço do combate à 

ditadura.294 Sintético quanto à totalidade do processo, Coutinho observa: 

O “feiticeiro” desencadeara forças que já não podia controlar. Pondo em prática 
uma política econômica fortemente modernizadora, a ditadura promoveu um 
espetacular desenvolvimento das forças produtivas: sob a égide de uma 
“revolução-restauração”, o Brasil ingressou na fase do capitalismo monopolista 
de Estado. E essa modernização, mesmo sendo “conservadora” – na medida em 
que manteve e aprofundou a dependência ao imperialismo, as disparidades 
regionais e a distribuição desigual de propriedade e renda –, consolidou de modo 
irreversível os pressupostos objetivos da “ocidentalização” da sociedade 
brasileira.295 
 

Desse modo, ainda que a consolidação da sociedade civil brasileira seja entendida como o 

resultado de uma luta ainda em processo, Coutinho observa que, “pelas vias transversas da 

revolução passiva, o Brasil tornou-se uma sociedade ‘ocidental’”. Impõe-se, então, a estratégia da 

“guerra de posições”, a disputa pelo consenso no seio da sociedade civil, visando a hegemonia. 

Coutinho reafirma aqui sua aposta na construção de um regime de democracia política, a ser 

posteriormente aprofundado em uma “democracia de massas”, entendida como condição 

ineliminável da construção de um “socialismo democrático”. 

Como vimos, no entender de Coutinho, “regimes autoritários modernizadores mas não 

fascistas”, tais como “o Brasil pós-64 e a Espanha franquista em seu segundo período”, 

                                                            
293 C. N. COUTINHO, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 133. 
294 Coutinho parece referir-se a um fenômeno de alcance geral: “Reside nisto, ao que me parece, a contradição 
fundamental dos regimes autoritários modernizadores mas não fascistas: tal como o aprendiz de feiticeiro, 
desencadeiam processos que dificilmente são capazes de controlar em seguida. Num primeiro momento, esforçam-se 
no sentido de reprimir os germes de sociedade civil autônoma que já existiam antes da sua implantação; porém por 
não serem ou não poderem ser totalitários –, revelam-se incapazes de destruí-los inteiramente. Mais tarde, são 
obrigados a se defrontar com a crescente oposição de uma nova sociedade civil, que se fortalece precisamente à 
medida que a própria política econômica modernizadora de tais regimes vai criando uma formação econômico-social 
de tipo ‘ocidental’ (no sentido gramsciano)”. Idem, “Pós-escrito 1984: alternativas da transição”, in: ______, A 
democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 199.  
295 Idem, Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político, Rio de janeiro, Campus, 1992, p. 134. 



130 
 

 
 

impulsionam involuntariamente a construção dos pressupostos de uma sociedade civil que, 

progressivamente, escapa ao seu controle. Dessa contradição é que derivaria o projeto de 

“abertura” arquitetado pela ditadura: 

[...] através de seu setor menos obtuso, o regime autoritário tenta “cooptar” os 
segmentos não diretamente populares dessa nova sociedade civil, fazendo 
concessões capazes de permitir uma “auto-reforma” que, em última instância, 
não altere a substância elitista do modo tradicional de fazer política.296 

 
A contradição fundamental da ditadura brasileira imposta em 1964 abriria a possibilidade, 

inexistente em um regime “fascista clássico”, de uma “transição pacífica e negociada para a 

democracia”.297 Nesse sentido, Coutinho continua apostando em uma saída política que 

interferisse no projeto originário de abertura “controlada”, levando-o a se converter em algo que 

“supere definitivamente o ‘prussianismo’, institucionalizando os organismos da sociedade civil 

como atores políticos decisivos na vida nacional”. No entanto, a possibilidade desse tipo de 

transição implicaria dois perigos, situados exatamente em pontos extremos: 

Por um lado, a tentativa de repetir o caminho “prussiano” da conciliação, ou 
seja, de resolver o problema da transição mediante um novo “pacto de elites”, 
com a cooptação pela nova situação de parcelas “selecionadas” da antiga 
oposição; e, por outro, a tentação de subestimar ou mesmo de rejeitar a 
possibilidade concreta de uma transição que se processe através de negociações 
(e, portanto, que evite confrontos que possam levar a retrocessos), mas de 
negociações que tenham como meta uma ruptura – que, por ser gradativa e 
processual, nem por isso é menos radical – com os quadros institucionais do 
autoritarismo.298 
 

Já na década de 1990, Coutinho avalia qual foi a resultante do embate entre o “projeto de 

abertura” concebida “pelo alto” e o “processo” realizado pela movimentação real da sociedade 

civil, conduzido “de baixo para cima”. A atuação da sociedade civil, na qual teve papel de 

destaque o novo sindicalismo e o recém-fundado Partido dos Trabalhadores, teria permitido a 

                                                            
296 C. N. COUTINHO, “Pós-escrito 1984: alternativas da transição”, in: ______, A democracia como valor universal 
e outros ensaios, Rio de Janeiro, 1984, p. 199. 
297 De acordo com o autor, “todos os sujeitos políticos efetivamente atuantes no final dos anos 70 e início dos 80 – 
mesmo aqueles que não compareceram ao Colégio Eleitoral – desenvolveram sua ação nos quadros dessa 
possibilidade, contribuindo assim para que ela se tornasse realidade”. Idem, Democracia e socialismo: questões de 
princípio & contexto brasileiro, São Paulo, Cortez, Autores associados, 1992, p. 52. 
298 Idem, “Pós-escrito 1984: alternativas da transição”, in: ______, A democracia como valor universal e outros 
ensaios, Rio de Janeiro, 1984, pp. 199-200. 



131 
 

 
 

vitória do “processo de abertura” em diversos aspectos. Exemplificando êxitos, Coutinho 

observa: 

[...] em vez da revisão seletiva de processos de cassação proposta pelo regime 
militar, chegou-se em 1979 a uma anistia bastante abrangente, que permitiu a 
volta à vida política legal de praticamente todas as personalidades e correntes de 
opinião; [...] a reformulação partidária, concebida por Golbery como meio para 
quebrar a unidade da oposição e cooptar alguns dos seus segmentos, tornou-se 
um momento decisivo da construção de uma representação política bem mais 
pluralista, graças à criação do PT e do PDT, além de não ter rompido a unidade 
de oposição (o PP, em vez de servir ao regime, terminou sendo incorporado pelo 
PMDB). Finalmente, deve-se salientar que, embora derrotado em seus 
propósitos imediatos, o extraordinário movimento pelas diretas-já foi fator 
decisivo na vitória de Tancredo Neves no Colégio Eleitoral, impedindo assim a 
projetada reprodução do regime através de um governo semicivil.299 
 

Após exaltar os resultados da ação civil em seu confronto com o “projeto de abertura”, 

Coutinho afirma que a saída negociada que levou ao fim da ditadura comportava o perigo da 

preponderância dos processos concebidos “pelo alto” sobre os provenientes “de baixo”. Assim, 

embora entre os resultados da contenda estivesse a ruptura com o regime ditatorial, constava 

também a reprodução atenuada e modernizada de alguns dos traços constitutivos do velho modo 

“prussiano” e “passivo” de promover as transformações sociais no país. Assinalando a 

permanência de “prussianismo” em nossa vida política, Coutinho elenca os seguintes elementos:  

1) um Executivo forte em detrimento do Parlamento, ou, de modo mais geral, a 
tendência a “desequilibrar”, em favor do Estado, a relação entre esse e a 
sociedade civil; 2) mecanismos transformistas, ou seja, a tentativa permanente 
de obter apoio para o governo através da cooptação e dos favores clientelistas; 3) 
formas de populismo, isto é, de representação política através do vínculo direto 
entre líder e massa atomizada, sem a mediação da sociedade civil, e, em 
particular, dos partidos; 4) a tutela militar, vale dizer, a atribuição de um peso 
político às forças armadas sem nenhuma relação com o balanço de forças 
efetivamente presentes na sociedade civil.300 
 

Sintetizado o quadro, trata-se da debilidade da democracia política no país. Nesse cenário, 

resultante de uma transição “fraca”, Coutinho destaca a presença ativa dos agentes civis que 

tentaram uma abertura a partir “de baixo”, a saber, forças políticas como “o novo sindicalismo 

surgido nas greves do ABC, os novos e antigos partidos populares (inclusive boa parte do PMDB 

                                                            
299 C. N. COUTINHO, Democracia e socialismo: questões de princípio & contexto brasileiro, São Paulo, Cortez, 
Autores associados, 1992, pp. 51-52. 
300 Ibid., pp. 53-54. 



132 
 

 
 

pré-‘Nova República’), os setores mais progressistas da Igreja Católica etc”.301 Estaria aí a base 

para uma transição “forte”. 

À sua velha proposta de uma “democracia de massas”, forma institucional da eventual 

consolidação da hegemonia das classes subalternas no quadro do respeito ao pluralismo dos 

agentes sociais, Coutinho articula um “reformismo revolucionário”.302 Trata-se do novo nome de 

sua velha proposta de reformas econômicas que elevam “a nível superior” a democracia liberal. 

Novamente, deve-se buscar o consenso político necessário para a realização de reformas 

estruturais, mas sem o descarte do caráter misto da propriedade, o qual constitui “expressão do 

pluralismo no mundo econômico”. O objetivo é a hegemonia do setor público, ou seja, “o 

controle público (não necessariamente estatal) dos setores-chave da economia”. Aqui, como na 

antiga terminologia, a realização de reformas radicais, resultando da construção de amplos 

consensos majoritários, abre o caminho para a progressiva edificação do socialismo. 

Resumindo o que já dissemos sobre o itinerário histórico “prussiano” ou “passivo” do 

Brasil na segunda fase do pensamento de Coutinho, podemos afirmar que se trata de um 

diagnóstico referente a todo o processo de constituição e desenvolvimento nacional, desde sua 

colonização até a vida política mais recente, passando pelos processos que puseram termo à 

ditadura militar imposta em 1964. Nessa rota de desenvolvimento tardia ou hipertardia, foram 

alijados dos processos de transformação e, consequentemente, de seus frutos, os setores não 

proprietários, em favor de conciliações pelo alto entre as classes dominantes. Refletindo tal 

exclusão, o ordenamento politico foi marcado pela debilidade secular das organizações privadas 

de hegemonia, ou melhor, pelo desequilíbrio na relação entre um Estado forte e “autoritário” 

(mas não “totalitário”) e uma sociedade civil débil. Não obstante, a modernização econômica 

implícita nos processos assim configurados proporcionou a completa transição de nosso país ao 

                                                            
301 C. N. COUTINHO, Democracia e socialismo: questões de princípio & contexto brasileiro, São Paulo, Cortez, 
Autores associados, 1992, p. 55. 
302 A ideia de um reformismo revolucionário no pensamento de Coutinho, inspirado pelo sociólogo André Gorz, 
decorre de seu entendimento de que o problema da social democracia não residia em seu reformismo, mas no fato de 
ela ter sido “insuficientemente reformista”, respeitando os limites econômicos e políticos do capitalismo. Cf, C. N. 
COUTINHO, “Marx”, in: Clodomir de Souza FERREIRA, João Antonio de Lima ESTEVES, Laura Maria 
COUTINHO (orgs.), O pensamento inquieto, Brasília, CEAD/UnB, 1993, p. 33 e também idem, Democracia e 
socialismo: questões de princípio & contexto brasileiro, São Paulo, Cortez, Autores associados, 1992, pp. 36-46. 
Sobre o parentesco entre as posições de Coutinho e a social democracia, inabordado neste trabalho por questões de 
espaço, ver Adriano Nascimento SILVA, A “via democrática para o socialismo” na obra de Carlos Nelson 
Coutinho, Recife, UFPE, 2003. 



133 
 

 
 

capitalismo, bem como a ativação das instituições civis. Embora essa resulte inconclusa, 

possibilita um patamar mínimo, a partir do qual o filósofo baiano pensa a edificação da 

democracia e do socialismo no país. Trata-se já de uma sociedade “ocidental” e, portanto, de uma 

situação histórica propícia para a adoção da “guerra de posições”, a luta pela negociação de um 

ordenamento político-econômico mais harmônico, apto a possibilitar reformas de sentido 

anticapitalista. Dada a amplitude do desafio, o consenso em torno das propostas democráticas 

deveria abarcar a maioria dos setores da sociedade civil, incluindo liberais e parte da burguesia 

monopolista. 

Feita a reconstituição dos argumentos do Coutinho gramsciano e eurocomunista em favor 

da aplicabilidade dos conceitos de via prussiana e revolução passiva para a compreensão do 

processo de desenvolvimento capitalista no Brasil, devemos agora explicitar suas debilidades 

internas. 

Deve-se ressaltar de saída que, aparentemente, o formalismo dos trabalhos desenvolvidos 

na fase lukacsiana de Coutinho, referente à desconsideração da natureza específica dos caracteres 

de nossa modalidade de desenvolvimento, é superado na segunda fase, pois o autor mostra-se 

preocupado em assinalar condições que nos distinguem dos países que seguiram um caminho 

“prussiano” ou “passivo”. Esse é o sentido de várias de suas considerações, entre as quais se 

destacam o caráter escravista do modo de produção que precedeu o capitalismo entre nós, o 

atraso de nossa industrialização, bem como o caráter “dependente-associado” que o capitalismo 

brasileiro apresenta. Em relação à apreensão de diferenças, Coutinho chega mesmo a evidenciar a 

cronologia distinta apresentada por cada país de via prussiana na resolução das questões nacional 

e agrária.303 

                                                            
303 O autor observa que, “enquanto na Alemanha a solução ‘prussiana’ da questão agrária precede a solução 
igualmente ‘prussiana’ da questão da unificação nacional, e enquanto na Itália as duas questões são resolvidas 
‘passivamente’ ao mesmo tempo, nota-se no Brasil uma sequência cronológica diversa”. Coutinho refere-se ao fato 
de que aqui “a solução ‘pelo alto’ da questão do Estado nacional unificado precede e condiciona a solução 
‘prussiana’ da modernização agrária: conservando a grande exploração rural e o domínio político dos proprietários 
de terra e de escravos, a ‘revolução passiva’ que se inicia com a Independência e se consolida com o golpe da 
Maioridade prepara o desfecho ‘prussiano’ para a questão da adaptação da estrutura agrária ao capitalismo no plano 
interno, no momento em que se esgotam as potencialidades das relações escravistas de trabalho”. C. N. 
COUTINHO, “A ‘imagem do Brasil’ na obra de Caio Prado Júnior”, in, ______, Cultura e sociedade no Brasil, Rio 
de Janeiro, DP&A, 2005, p. 234. 



134 
 

 
 

No entanto, quando observamos com mais cuidado, a aparência se dissolve. Como vimos, 

Coutinho vê como equivalentes as possibilidades de feudalismo ou escravismo em nosso passado, 

pois ambos são nucleados pelo trabalho fundado na coação extra-econômica. Assim, mesmo no 

caso da comprovação da impropriedade de se pensar nosso passado como feudal, o conceito de 

via prussiana, construído exatamente para compreender processos de transição do feudalismo 

para o capitalismo, manteria sua validade. Dois equívocos se fazem presentes nessa posição de 

Coutinho. 

O primeiro deles é tomar como acertada a afirmação de Lenin sobre a indistinção entre 

restos de escravismo e feudalismo no caso do Sul dos EUA. De fato, o revolucionário russo 

entende como “absolutamente contrária à verdade” a afirmação segundo a qual os Estados 

Unidos “nunca conheceram o feudalismo e ignoram suas sobrevivências econômicas”, pois 

considera que “as sobrevivências econômicas do escravismo não se distinguem em nada das do 

feudalismo, e são ainda mais fortes, até o presente, no antigo Sul escravista dos Estados Unidos”. 

O autor refere-se aqui a “uma base tipicamente russa, cem por cento russa, a do sistema de 

pagamento em trabalho ou, mais precisamente, da parceria”. Do ponto de vista econômico, Lenin 

considera o sistema de parceria uma forma de “exploração semifeudal (e também semi-

escravista)”. Assim, “tanto na América quanto na Rússia, a região onde predomina a parceria é a 

que apresenta um maior atraso, a maior degradação, a maior opressão das massas 

trabalhadoras”.304 A denúncia do caráter retrógrado de tal relação tem por base a sua comparação 

com as mais modernas relações capitalistas na agricultura, em especial o trabalho assalariado, o 

qual Lenin considera “o indicador mais direto do capitalismo na agricultura”. 

O líder russo é pontual em suas considerações e não nos fornece maiores comprovações 

da equivalência defendida. No entanto, parece se orientar pelas teses de Marx sobre a gênese da 

renda fundiária capitalista.305 No capítulo XLVII de O capital, dedicado ao tema referido, o 

pensador alemão realmente afirma uma indistinção entre elementos escravistas e servis. O sentido 

                                                            
304 V. I. LENIN, Capitalismo e agricultura nos Estados Unidos da América: novos dados sobre as leis de 
desenvolvimento do capitalismo na agricultura, São Paulo, Ed. Brasil debates, 1980, pp. 17-18. 
305 Em certo momento de seu texto, Lenin censura os economistas burgueses que critica por não terem assimilado as 
análises marxianas (contidas em O capital) “sobre a origem da renda fundiária de tipo capitalista e de suas relações 
com as formas de renda que a antecederam historicamente, como a renda in natura, a renda de pagamento em 
trabalho (a corveia e suas sobrevivências), a renda em dinheiro (tributos, etc.)”. V. I. LENIN, Capitalismo e 
agricultura nos Estados Unidos da América: novos dados sobre as leis de desenvolvimento do capitalismo na 
agricultura, São Paulo, Ed. Brasil debates, 1980, p. 39. 



135 
 

 
 

dessa afirmação, contudo, não é da mesma amplitude que a proposta leniniana. Atento quanto à 

forma assumida pela mais-valia proveniente da agricultura, Marx observa: 

Sobre a economia escravista propriamente dita (que [...] percorre uma escala, 
que vai desde a escravidão patriarcal, preponderantemente para uso próprio, até 
o sistema de plantações propriamente dito, que trabalha para o mercado 
mundial) e sobre a economia de propriedades rurais, em que o proprietário da 
terra faz o cultivo por conta própria, possui todos os instrumentos de produção e 
explora o trabalho de servos, quer não livres, quer livres pagos com gêneros ou 
com dinheiro, não precisamos entrar em maiores detalhes aqui. Proprietários de 
terra e proprietários de instrumentos de produção, por isso, também o explorador 
direto dos trabalhadores contados entre esses instrumentos de produção, 
coincidem aqui. Assim também coincidem renda e lucro, não ocorre nenhuma 
separação entre as diversas formas de mais-valia. Todo o mais-trabalho dos 
trabalhadores que aqui se representa no mais-produto é extraído deles 
diretamente pelo proprietário de todos os instrumentos de produção, entre os 
quais se conta o solo e, na forma originária da escravidão, os próprios produtores 
imediatos. Onde predomina uma visão capitalista, como nas plantações norte-
americanas, toda essa mais-valia é compreendida como lucro; onde não existe 
nem o próprio modo de produção capitalista nem seu modo correspondente de 
ver tenha sido transposto de países capitalistas, ela aparece como renda.306 
 

Como se pode observar, o ponto comum visualizado na exploração tanto do trabalho 

escravo quanto do servil é a coincidência, em um só agente, da propriedade dos meios de 

produção, da terra e do controle da exploração agrícola. Ausente a figura do arrendatário, resta 

aqui uma indistinção quanto à mais-valia resultante. Há que se observar que a identidade 

apontada por Marx tem por base a separação entre lucro e renda fundiária. Portanto, trata-se de 

uma comparação entre elementos escravistas e servis, de um lado, e a forma propriamente 

capitalista, de outro, pois o autor considera que aquela “separação é, precisamente, o pressuposto 

do modo de produção capitalista”.307 

Assim, a posição de Lenin, carente de arrimos autônomos expressos, resulta sem uma 

base propriamente marxiana, pois a afirmação da identidade entre renda e lucro tanto em 

explorações agrícolas baseadas no trabalho escravo quanto naquelas marcadas pela servidão não 

permite concluir pela similitude geral entre escravismo e feudalismo. Trata-se, antes, da 

equiparação episódica de formas primitivas de excedente agrícola em comparação com sua 

expressão especificamente capitalista. 

                                                            
306 K. MARX, O capital: crítica da economia política, São Paulo, Abril Cultural, 1986, vol. V, p. 260. 
307 Ibid., p. 248. 



136 
 

 
 

O segundo equívoco de Coutinho é tomar a vigência de relações de trabalho escravistas 

em nossa história como sinônimo de “modo de produção escravista”. O autor aposta aqui em uma 

“hipótese”, sem acompanhá-la de argumentos probatórios suficientes. Coutinho limita-se a 

afirmar que o vínculo de subordinação formal de nossa economia ao capital mercantil 

internacional não é elemento aceitável para definir como capitalista o modo de produção em 

vigor no período colonial. Nesse sentido, o da particularização do escravismo, somos informados 

apenas de que se trata de uma modalidade “com dominância mercantil”. 

Estamos aqui diante de um procedimento classificatório, pois, a partir da inexistência de 

trabalho assalariado como fator geral na produção, chega-se à conclusão de que não há 

capitalismo. Ao invés, teríamos um modo de produção escravista, deduzido do predomínio das 

relações de trabalho escravistas, seja qual for o contexto histórico e econômico de seu emprego. 

Assim, Coutinho se junta a um grupo já analisado pelo filósofo José Arthur Giannotti, a saber, o 

daqueles “que, pressupondo dada a individualidade do objeto, tratam de enumerar os predicados 

que o distinguem”. Giannotti resume da seguinte maneira a conduta desses investigadores: 

Justapõem [...] determinações características de um modo de produção qualquer, 
a fim de identificar, na história, o período a que se aplica o conjunto de tais 
predicados. Sorrateiramente passam da individualidade pressuposta do objeto 
para a individualidade inquestionada do conceito, como se tais predicados 
pudessem se reunir sem obedecer a uma lógica emanada do próprio objeto. E 
terminam por empregar “modo de produção” como um tipo ideal, 
arbitrariamente construído, que pudesse nomear este ou aquele fenômeno social, 
salientado segundo o arbítrio do investigador.308 
 

Assim, Coutinho reduz a lógica da síntese das várias determinações que constituem o real 

a uma mera justaposição de predicados. Perde então de vista o que Giannotti entende ser “uma 

das intenções mais profundas da obra de Marx: a reflexão sobre o problema da forma do social”. 

Ou seja, trata-se, ao invés da coleta de determinações adequadas a dados conceitos, de apreender 

a lógica do movimento de entificação do próprio objeto investigado. Nesse sentido, Giannotti vai 

mais longe, fornecendo uma angulação que nos parece adequada na caracterização do modo de 

produção capitalista e de sua modalidade brasileira: 

                                                            
308 José Arthur GIANNOTTI, “Notas sobre a categoria ‘modo de produção’ para uso e abuso dos sociólogos”, 
Estudos Cebrap, São Paulo, n. 17, p. 163. 



137 
 

 
 

Repondo-se a todo instante, individualizando-se graças a seu próprio movimento 
circular, além de fagocitar modos periféricos, além de instaurar uma história 
universal por meio da destruição das histórias particulares, o capital está pois 
criando formas de organização do trabalho que não se efetivam sob as estritas 
condições de extração de mais-valia. Isto se dá, aliás, desde seu começo, quando 
o próprio capital se constitui como capital em geral. Todos sabemos que o 
capital comercial forja o sistema colonial, isto quando o capital em geral existe 
apenas em germe, como processo objetivo que resultará na revolução industrial. 
Mas é assim que essa condição de seu vir a ser se subsume à sua própria 
essência. Em suma, a circularidade do capital se perfaz configurando um círculo 
de círculos.309 
 

A fim de evitar a equiparação entre o núcleo da produção capitalista e suas instâncias 

secundárias, o filósofo reserva 

[...] a categoria modo de produção para designar o movimento objetivo de 
reposição que integra, num mesmo processo autônomo, a produção, a 
distribuição, a troca e o consumo, deixando outros nomes para as formas 
produtivas subsidiárias, que o modo de produção capitalista exige no processo 
de sua efetivação.310 
 

Desse modo, ao contrário do que pensa Coutinho, o período de subordinação formal da 

economia brasileira aos mecanismos de reprodução do capital mercantil deve ser apreendido 

como capitalista, ainda que não se trate do que Marx chamava de “capitalismo verdadeiro” (ou 

seja, o capitalismo industrial), mas sim de sua fase mercantil. Especifique-se, no entanto, que 

aqui o capitalismo se vale de uma forma produtiva subsidiária, para seguir a formulação de 

Giannotti, ou, como o quer o sociólogo Antonio Carlos Mazzeo, uma “forma particular de 

reposição e produção”,311 a saber, o trabalho escravo em sua forma moderna. Em suma, o 

escravismo, núcleo do empreendimento colonial, constitui uma das várias formas sociais 

particulares de entificação da universalidade capitalista e, como tal, deve ser entendido a partir de 

sua vinculação estrutural com essa última.312 

A posição do Coutinho gramsciano, vale observar, é um recuo em relação às suas próprias 

“formulações juvenis”, nas quais ainda atinava para os laços que nos atavam ao mercantilismo. 
                                                            
309 José Arthur GIANNOTTI, “Notas sobre a categoria ‘modo de produção’ para uso e abuso dos sociólogos”, 
Estudos Cebrap, São Paulo, n. 17, p. 167. 
310 Ibid., p. 167. 
311 Antonio Carlos MAZZEO, “Notas sobre o ‘modo de produção escravista colonial’”, Nova escrita ensaio, São 
Paulo, n. 8, p. 92, jan. 1981. 
312 Cf. idem, Estado e burguesia no Brasil: origens da autocracia burguesa, São Paulo, Cortez, 1997, e também, 
idem, “O escravismo colonial: modo de produção ou formação social?”, Revista brasileira de história, São Paulo, v. 
6, n. 12, pp. 203-214, mar./ago. 1986. 



138 
 

 
 

Isto é, em seu artigo de estreia o autor ainda mostrava preocupação com a dimensão colonial de 

nossa economia, pois aí o país figurava como mero fornecedor de gêneros tropicais, comerciados 

pela burguesia portuguesa no mercado europeu. Portanto, falava da “economia colonial” como 

sendo um elemento subsidiário do capitalismo comercial. 

Outro ponto acerca do qual Coutinho avança apenas aparentemente refere-se à percepção 

do caráter hipertardio do capitalismo industrial no Brasil. O autor afirma que esse atraso torna a 

nossa industrialização “necessariamente dependente ou dependente-associada”. Portanto, os 

interesses do capital estrangeiro mesclam-se aos da burguesia brasileira, fazendo com que o 

Estado atue, por vezes de modo ditatorial, no intuito de tutelar e viabilizar a realização dos 

capitais local e estrangeiro. No entanto, no momento de formular suas propostas políticas, 

Coutinho não vê maiores problemas em contar com setores burgueses no processo de luta pela 

conquista e aprofundamento da democracia liberal. Sua aposta é a de que  

[...] no contexto de um regime democrático, aberto à pressão popular, o setor 
estatal se situe mais frequentemente ao lado dos monopólios nacionais (ou 
mesmo de pequenas e médias empresas), em detrimento dos internacionais, 
sublinhando assim o elemento associado e diminuindo o papel do elemento 
dependente em nosso CME.313 
 

Assim, as limitações econômicas da burguesia brasileira não impedem que Coutinho 

deposite nela esperanças de apoio à edificação de um ordenamento político-econômico 

democrático. O autor desconsidera as condicionantes econômicas de estruturação dos interesses 

políticos das classes proprietárias no Brasil. Não vê que seus vínculos de subordinação com o 

capital internacional obstruem a constituição de perspectivas verdadeiramente democráticas, 

impossibilitando assim, de uma perspectiva burguesa, qualquer intuito mais sério de um 

reformismo no ordenamento econômico.314 

                                                            
313 C. N. COUTINHO, “O capitalismo monopolista de Estado no Brasil: algumas implicações políticas”, in: ______, 
A democracia como valor universal e outros ensaios, Rio de Janeiro, Salamandra, 1984, p. 183. 
314 A esse respeito, Coutinho pensa da seguinte maneira: “Decerto, é inegável que o limite máximo que o 
capitalismo dependente brasileiro põe à implementação de direitos sociais é mais restrito do que naquele permitido 
pelo capitalismo dos países desenvolvidos. Isso, contudo, não anula a validade, em nosso País, de uma estratégia 
reformista revolucionária; o que ocorre é que, entre nós, a luta por profundas reformas de estrutura assumirá mais 
precocemente um caráter anticapitalista”. Idem, Democracia e socialismo: questões de princípio & contexto 
brasileiro”, São Paulo, Cortez, Autores associados, 1992, p. 46. 



139 
 

 
 

Desse modo, desconsiderando as especificidades que conformam a particularidade 

brasileira, Coutinho não pôde responder adequadamente a alguns dos questionamentos mais 

pertinentes acerca de sua democracia como valor universal: aqueles sobre os interessados na 

realização da proposta. Esse é o caso da crítica de Adelmo Genro Filho: 

Quais as forças sociais interessadas na conquista e na permanência das “regras 
do jogo” da democracia liberal – burguesa? Absolutamente nenhuma. A 
burguesia no Brasil já fez sua revolução. O bloco hegemônico aposta na abertura 
como uma jogada de recuo tático, aliás, uma “abertura” a seu modo. Os setores 
burgueses não hegemônicos que estariam jogando numa democratização um 
pouco mais rápida e um pouco mais ampla, de fato estão negociando sua 
participação no bloco de poder, pois a própria realidade lhes indica a 
inviabilidade histórica de um desenvolvimento capitalista autônomo no quadro 
das relações econômicas internacionais. Os trabalhadores e as demais classes 
populares igualmente não estão interessados na permanência das “regras do 
jogo” da democracia formal. Estas, são apenas aspectos das reivindicações 
potencializadas objetivamente pela estrutura econômica existente. Portanto, 
sequer as classes trabalhadoras apostam na permanência da democracia formal, e 
sim no seu aprofundamento imediato – na sua negação formal, pela superação de 
seu conteúdo.315 
 

O silêncio de Coutinho frente a esse tipo de questionamento deve-se, antes de tudo, ao seu 

politicismo, o qual impossibilita a adequada reprodução conceitual da realidade econômico-

social. Mais concretamente, o filósofo baiano não atina para as limitações estruturais da 

burguesia brasileira e, portanto, para a impossibilidade da democracia de corte liberal no Brasil. 

Consequentemente, a abstratividade do tratamento das questões envolvidas no desenvolvimento 

do capitalismo brasileiro se reflete na proposição política de Coutinho. O programa econômico 

proposto não aponta medidas concretas, faz apenas indicações genéricas tendentes ao fim do 

“capitalismo selvagem”. Mesmo quando trata da necessidade de reforma agrária e de medidas 

anti-monopolistas, Coutinho não explicita com exatidão o que deve ser alterado na estrutura 

econômica brasileira. 

O politicismo de Coutinho transparece de modo claro na utilização de conceitos que, 

longe de permitir a percepção das distinções do caso brasileiro de entificação do capitalismo, 

escamoteiam-nas. O politicismo, procedimento responsável pelas desconsiderações elencadas, é 

particularmente evidente quando Coutinho toma como central a questão de saber se o Brasil é 

                                                            
315 Adelmo GENRO FILHO, “A democracia como valor operário e popular (resposta a Carlos Nelson Coutinho)”, 
Encontros com a civilização brasileira, Rio de Janeiro, n. 17, p. 197, nov. 1979. 



140 
 

 
 

uma sociedade “oriental” ou “ocidental”. A própria conceituação é viciada, pois toma por 

parâmetro central a configuração politica do país. Isto é, o autor foca a relação entre Estado e 

sociedade civil, considerando ocidentais as sociedades que possuem um sistema auto-

organizativo já constituído. As opções de estratégia política são tão escassas quanto as 

classificações realizadas: ao caráter “oriental” de uma sociedade corresponde necessariamente a 

“guerra de movimento”, uma luta rápida e decisiva pelo poder do Estado, enquanto que nas 

sociedades de tipo “ocidental” a solução é a “guerra de posição”, uma disputa longa e consensual 

pela hegemonia. O reducionismo aqui é evidente: a classificação dual comporta soluções do 

mesmo caráter. Oblitera-se assim a riqueza de determinações que o real apresenta em ambos os 

momentos, de modo que a particularidade da sociedade capitalista brasileira se restringe à 

afirmação de que “somos um ‘Ocidente’ periférico e tardio”.316 

Professando o primado do político na conformação da totalidade capitalista, Coutinho 

conduz sua análise pelo recurso e perpetuação de conceitos que grassam na analítica brasileira de 

caráter politicista. Assim, é de fundamental importância o uso de noções elaboradas tendo a 

democracia liberal por modelo. 

O caso mais grave, pois o mais recorrente e importante, refere-se à expressão “Estado 

autoritário”, figura típica de situações nas quais há um desequilíbrio na relação entre Estado e 

sociedade civil, isto é, quando o primeiro apresenta-se forte e a segunda organizativamente 

desarticulada. Em tensão com sua residual preocupação com o primado do momento econômico 

na conformação da totalidade do real, Coutinho trabalha aqui com a autonomização do momento 

político, caracterizando-o em função de sua aparência imediata. Simultaneamente, opera uma 

classificação nucleada pelo paradigma democrático. Assim, “Estado autoritário” é aquele no qual 

há a negação de determinados aspectos da democracia liberal, uma contraposição cujo grau 

máximo é atingido no “totalitarismo”. 

Tem como mesmo arquétipo a noção de “populismo” utilizada por Coutinho. Trata-se de 

um conceito criado para compreender a quadra histórica que vai de 1930 a 1964, marcada, 

segundo os teóricos que dele se valem, pela falta de radicalidade dos trabalhadores, manipulados 

pelas lideranças políticas. Constitui, portanto, um sucedâneo da hegemonia burguesa. O filósofo 

                                                            
316 C. N. COUTINHO, Contra a corrente: ensaios sobre democracia e socialismo, são Paulo, Cortez, 2000, p. 172. 



141 
 

 
 

baiano mobiliza-o episodicamente por ser útil no realce de uma característica particularmente 

importante daquele período: a forma de relacionamento entre o líder político e as massas 

populares na qual há o descarte da mediação das instituições organizativas da sociedade civil. 

Nesse sentido, também se trata de uma negação de aspectos da democracia.317 

Desse modo, o objetivo político de Coutinho, a conquista de um regime de democracia 

liberal, molda a instrumentação teórica utilizada. Desvirtua a preocupação com o momento 

econômico-social em favor da descrição da aparência do momento político. Perde de vista não 

apenas o momento preponderante da totalidade do real e, com ele, as distinções do caso brasileiro 

de desenvolvimento capitalista, mas, no mesmo ato, também desentende a conformação própria 

do político, pois o isola de seus laços de estruturação com o econômico. 

Conclui-se, portanto, que Coutinho, ao desconsiderar as especificidades que nos 

diferenciam dos casos de via prussiana e revolução passiva, ou seja, o sentido capitalista 

mercantil de nossa economia colonial e o caráter subordinado de seu desenvolvimento industrial, 

assume os conceitos adotados como modelo. Desse modo, ao invés de transpor a conceituação 

marxista para o caso brasileiro com os ajustes necessários à reprodução de sua particularidade, o 

filósofo baiano restringe-se a realizar um decalque, a simples transferência de imagens. Tendo 

como diagnóstico um contexto estranho ao nosso (alemão ou italiano), o resultado é o 

encobrimento de distinções e a proposição de uma estratégia política pautada em categorias 

sociais geneticamente despretensiosas. 

 

 

 

                                                            
317 Para uma crítica das noções em questão e outras convergentes, ver J. CHASIN, “A sucessão na crise e a crise na 
esquerda”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à crise social, Santo André, Estudos e 
edições Ad hominem, 2000, em especial pp. 244-254. 



142 
 

 
 

CAPÍTULO III – ALGUMAS CONTRAPOSIÇÕES 

3.1. Um círculo vicioso 

Neste capítulo, tentaremos explicitar algumas determinações da realidade brasileira que a 

analítica coutiniana, vitimada pelo politicismo, desatende. Para realizar essa tarefa, escolhemos 

dois autores que, debruçando-se sobre o mesmo objeto que Coutinho, não sucumbiram ao 

politicismo, o que os habilitou a compreender a particularidade de nosso desenvolvimento 

histórico sem a necessidade de encaixá-la em moldes teóricos pré-concebidos. Nesse sentido, 

nossa primeira tarefa é a exposição de alguns vícios captados pelo historiador Caio Prado Jr. na 

estrutura econômico-social do país.318 Feito esse trabalho, poderemos aferir com maior 

propriedade as dimensões que escaparam ao filósofo baiano em sua busca da particularidade de 

nosso desenvolvimento histórico. 

É importante destacar, antes de tudo, que o diagnóstico coutiniano acerca da obra do 

historiador paulistano oscilou ao longo do tempo. Se de início, como pudemos assinalar, sua 

opinião era positiva, tendo mesmo assimilado algumas de suas posições quando da redação de 

seu ensaio de estreia, com o desenvolvimento do politicismo em seu pensamento, Coutinho 

passou a visualizar limites naquela obra. Ainda que vislumbrando méritos na semelhança entre os 

escritos de história brasileira de Caio Prado e as considerações de Lenin e Gramsci acerca, 

respectivamente, da via prussiana e da revolução passiva, Coutinho entende que, no tocante ao 

Brasil de hoje, o historiador não teve êxito. Em seu dizer, “embora certamente reconheça que o 

caminho ‘não-clássico’ para o capitalismo brasileiro gerou mudanças em nossa estrutura social, 

Caio Prado tende a pôr ênfase maior no momento da conservação, da reprodução do velho”. 

Coutinho considera que os elementos da “modernização” brasileira foram tratados por 

Caio Prado “como ‘aparências’ que não mudam a ‘essência’ [...], isto é, como manifestações que, 

longe de implicarem a superação do passado, contribuem para acentuar seus traços mais 

perversos”. Ao fazer isso, o historiador paulistano teria se aproximado do “estagnacionismo” 

presente no “paradigma terceiro-internacionalista” por ele anteriormente combatido. Nesse 

                                                            
318 Não pretendemos aqui um tratamento detalhado do autor em causa, mas tão somente a exposição de alguns dos 
aspectos por ele apreendidos. Para um trabalho sistemático, ver Ângela Maria SOUZA, O Brasil descortinado por 
Caio Prado Jr.: gênese e reiteração do círculo vicioso, São Paulo, PUC, 2009. 



143 
 

 
 

sentido, “o desenvolvimento brasileiro, sua passagem definitiva para a ‘modernidade’, estaria 

bloqueado pelo ‘atraso’, seja nas relações agrárias, seja no setor industrial, um ‘atraso’ 

proveniente, pensa ele [Caio Prado], da limitação estrutural do mercado interno e da dependência 

ao imperialismo”. Resulta daí também uma “‘convergência objetiva’ entre o Caio Prado tardio e 

os teóricos do ‘desenvolvimento do subdesenvolvimento’, como André Gunder Frank e Ruy 

Mauro Marini”, a qual teria levado água ao moinho da posição ultra-esquerdista baseada “na falsa 

alternativa entre ‘socialismo já’ ou ‘ditadura fascista com estagnação econômica’”.319 Isto é, por 

não visualizar em nosso presente nenhuma mudança significativa em relação ao passado colonial, 

subestimando o processo de industrialização e o “crescimento e ativação da sociedade civil” 

correspondente, Caio Prado teria contribuído com o mal-entendido político presente na ideologia 

da ultra-esquerda. 

Na visão do filósofo baiano, tal contribuição implica uma “insuficiência” no tratamento 

da questão da “democracia política” na obra do historiador. Explicitando qual deveria ser o 

posicionamento político mais de acordo com alguns dos aspectos apreendidos por Caio Prado, 

Coutinho declara que, 

Se o Brasil é plenamente capitalista, mas chegou a essa situação através de 
processos de transição que configuram uma ordem social excludente e 
autoritária – como nos ensina Caio Prado –, então a principal tarefa histórica que 
se coloca hoje ao nosso povo [...] consiste em inverter essa tendência 
“prussiana” por meio da consolidação daquilo que [...] o historiador chamava de 
“estrutura política democrática e popular”, agora tornada possível pela 
emergência de novas condições objetivas e subjetivas.320 
 

Com o metro dessa definição, o puxão de orelhas no historiador vem em seguida: 

Ao limitar as metas atuais da “revolução brasileira” à modificação das relações 
trabalhistas no campo e à “libertação nacional” em face do imperialismo, Caio 
Prado pagou um tributo às concepções terceiro-internacionalistas da democracia, 
que minimizam os aspectos especificamente políticos dessa última em favor de 
seus pressupostos econômicos e sociais.321 
 

                                                            
319 Carlos Nelson COUTINHO, “A ‘imagem do Brasil’ na obra de Caio Prado Júnior”, in: ______, Cultura e 
sociedade no Brasil: ensaios sobre ideias e formas, Rio de Janeiro, DP&A, 2005, pp. 236-237 e 239, acréscimo 
nosso. 
320 Ibid., pp. 239-240. 
321 Ibid., p. 240. 



144 
 

 
 

Dessa forma, como podemos rever, ao conferir maior ênfase à modernidade atingida e, ao 

mesmo tempo, à sua sociabilidade “autoritária” e “excludente”, Coutinho minimiza o peso da 

questão do mercado interno e da dependência ao imperialismo enquanto óbices ao 

desenvolvimento capitalista, mais uma vez abstratamente concebido, ou seja, o autor não se 

questiona sobre as especificidades do ordenamento sócio-econômico viável a partir das condições 

descritas. Nesse sentido, a industrialização até então alcançada e a apregoada ativação da 

sociedade civil daí proveniente são entendidos como base suficiente à luta por um ordenamento 

político mais democrático. 

Vejamos então as razões que levaram Caio Prado a “subestimar” a modernização que 

Coutinho insiste em afirmar em nosso presente capitalista. Para isso, devemos recuar bastante na 

história brasileira, mais precisamente ao período da colonização. Presente já em Evolução 

política do Brasil (1933), o tema da colônia é de suma importância na obra de Caio Prado, pois 

residem aí, em sua visão, elementos fundamentais para a compreensão de nossa história 

contemporânea. 

O autor observa que todos os episódios da assim chamada era dos “descobrimentos” 

inserem-se na história do comércio europeu. Assim, também a abordagem da América 

corresponde a um episódio do empreendimento comercial realizado a partir do século XV. Trata-

se já aqui de um aspecto de suma importância na explicação do espírito com que os países 

impulsionados pela reconfiguração das rotas comerciais europeias (a partir do século XIV) 

abordam o continente americano. Isto é, o objetivo central das empresas coloniais é o comércio. 

Daí o desinteresse inicial pela América, vista mesmo como um obstáculo no hipotético caminho 

para o Oriente, região que oferecia garantias de realização dos anseios comerciais. 

Quando sentida a necessidade de um efetivo povoamento do continente, esse se fez de 

modo distinto nas diversas regiões. Além da área na qual se verificou a presença de metais 

preciosos, duas apresentaram destinos particularmente opostos: de um lado a zona temperada, do 

outro a tropical e subtropical. Na primeira, a ocupação se fez em grande medida, após o século 

XVII, com contingentes europeus que fugiam de conflitos político-religiosos, em especial da 

Inglaterra. Também contribuíram as populações deslocadas pela conversão dos campos ingleses 

em pastagens para carneiros (ao longo do século XVI), cuja lã abasteceria a florescente indústria 



145 
 

 
 

têxtil. Nos dois casos, a opção pela zona temperada estava ligada à semelhança de condições 

naturais em relação às da Europa. 

As condições especiais que permitiram essa modalidade de povoamento, lutas político-

religiosas e fatores econômicos, são posteriores e relativamente alheias aos objetivos comerciais 

que nortearam a empreitada marítima original. Sendo assim, possibilitaram um novo tipo de 

colonização, na qual as populações buscam reproduzir em um novo território o modo de vida 

anterior. Daí resulta, naturalmente, uma sociedade que em pouco ou nada se diferencia em 

relação à do continente europeu. De acordo com Caio Prado, que aqui segue o autor francês 

Leroy-Beaulieu, trata-se de “colônias propriamente de povoamento”. 

Já nas zonas tropical e subtropical, a ocupação e povoamento se dão em condições 

diferentes e, portanto, possuem um sentido igualmente distinto. Caio Prado observa, de saída, que 

aqui as condições naturais, em sua distinção em relação às do velho continente, afastaram o 

colono povoador, típico da zona temperada. No entanto, o obstáculo ao povoamento permitiria, 

por outro lado, a obtenção de gêneros tropicais apreciados na Europa. Assim, aquele espírito 

comercial dos empreendimentos ultramarinos se evidenciará aqui de modo pleno, sem 

circunstâncias especiais, de caráter político-religioso ou econômico, que lhe obstassem o 

caminho. As difíceis condições fariam com que para a região tropical só viessem, 

espontaneamente, indivíduos com recursos suficientes para o empreendimento que aqui seria 

padrão, isto é, o de larga escala. Ou seja, não vinham para trabalhar, mas para colocar outros a 

serviço de sua empresa. O trabalhador branco nem mesmo chegou a ser ensaiado nos trópicos. 

Contribui para a colonização comercial a falta de população em excesso em Espanha e Portugal. 

Nessas condições, naturais e sociais, aqueles países recorreram cedo ao trabalho escravo, tanto 

indígena quanto negro. No caso português, a facilidade era maior, pois fora precursor na 

modalidade moderna de escravidão e controlava suas regiões fornecedoras. 

Assim, se na zona temperada os tradicionais objetivos comerciais são postos em segundo 

plano por ocasião de circunstâncias especiais, nas colônias tropicais a sua vigência pôde ocorrer 

sem maiores embaraços, direcionando a economia local para finalidades externas, desatendendo 

as necessidades próprias de sua população. Nos contundentes termos de Caio Prado: 



146 
 

 
 

No seu conjunto, e vista no plano mundial e internacional, a colonização dos 
trópicos toma o aspecto de uma vasta empresa comercial, mais complexa que a 
antiga feitoria, mas sempre com o mesmo caráter que ela, destinada a explorar 
os recursos naturais de um território virgem em proveito do comércio europeu. É 
este o verdadeiro sentido da colonização tropical, de que o Brasil é uma das 
resultantes; e ele explicará os elementos fundamentais, tanto no social como no 
econômico, da formação e evolução histórica dos trópicos americanos.322 
 

Como enfatiza o autor, dessa configuração particular derivariam os “elementos 

fundamentais” da estrutura econômico-social brasileira em sua evolução histórica. Depois da 

terceira década do século XVI, o inicial e já decadente tráfico de madeira perde a predominância 

econômica para o novo gênero tropical escolhido, a cana-de-açúcar. A propriedade da terra 

concedida aos empreendedores portugueses era alodial e plena, de grandes proporções. Suas 

elevadas dimensões decorrem, na descrição do historiador paulistano, de sua abundância 

originária, das ambições dos pioneiros arduamente recrutados e, sobretudo, das necessidades 

econômicas do cultivo da cana, rentável apenas quando praticado sob a forma da grande 

plantação. Também por questões práticas, era necessário um número elevado de trabalhadores 

para a realização da totalidade das operações envolvidas. Em suma, tratava-se de um tipo de 

empreendimento de larga escala, impossível de ser tocado pela figura do pequeno produtor. 

À grande propriedade corresponde a monocultura, também decorrente das necessidades 

econômicas da empresa comercial. Ou seja, buscava-se o cultivo de um produto de alta 

rentabilidade, para o qual seriam dirigidos todos os esforços necessários. Não havia margens para 

uma produção diversificada e de nível técnico elevado. Esse último era impossibilitado pelo tipo 

fundamental e rudimentar de trabalho utilizado, o escravo. O apelo a essa forma deve-se, como já 

visto, à falta de excedentes populacionais nas metrópoles correspondentes e à indisposição do 

branco europeu para se engajar na condição de trabalhador assalariado nos campos tropicais. 

Assim, a produção açucareira, base da economia brasileira durante mais de um século e 

meio,323 revela os elementos essenciais dessa última: a grande propriedade monocultural 

trabalhada por escravos. Esse é o tripé resultante da primazia da função exportadora de gêneros 

tropicais na estrutura econômico-social brasileira. É a reiteração dessa submissão da dinâmica 

                                                            
322 Caio PRADO JR., História econômica do Brasil, São Paulo, Editora Brasiliense, 1970, pp. 22-23. 
323 Em caráter secundário, deve-se registrar a produção de aguardente e o cultivo de tabaco, produtos utilizados no 
comércio de escravos na costa da África. 



147 
 

 
 

interna a finalidades alheias, bem como parte de suas resultantes, o que se assiste no evolver 

histórico nacional. 

Como não poderia deixar de ser, o nervo econômico central, a produção agrícola para 

exportação, era amparada por uma incipiente “economia de subsistência”, atinente à pecuária e a 

alguns gêneros agrícolas, cultivados sob várias formas, mas principalmente de modo acessório na 

própria grande lavoura. Assim, as necessidades internas da maioria da população, essencialmente 

a massa escrava, eram colocadas em último plano, em nome da rentabilidade de uns poucos 

colonos brancos. 

A resultante dessa configuração das relações de propriedade e de trabalho, ditada pela 

primazia inconteste da função exportadora, foi a instituição de uma economia cíclica, em cuja 

evolução um gênero decadente dá lugar a outro mais apto para suprir a demanda europeia, bem 

como a sede de lucros dos mercadores. Em decorrência, a economia colonial é marcada por um 

permanente deslocamento de recursos e populações. 

Isso é evidente quando, a partir de inícios do século XVIII, as jazidas auríferas 

descobertas concentram as atenções da metrópole e, consequentemente, a mineração desbanca, 

por três quartos de século, as demais atividades agrícolas.324 Tanto assim que será, juntamente 

com a pecuária, uma das principais responsáveis pela ocupação do interior da colônia. Já pelo 

final do mesmo século, a mineração já estava em declínio, em virtude do esgotamento das jazidas 

e das precárias condições sob as quais era praticada. O resultado foi um novo deslocamento de 

capitais e de trabalho, especialmente para o litoral agrícola. O renascimento da agricultura, 

favorecido pela queda da mineração, contou ainda com a ampliação dos mercados europeus. 

Concorrem para isso o aumento da população daquela região, o incremento do comércio 

internacional, os conflitos europeus e a posição de neutralidade assumida por Portugal, bem como 

o surto na demanda de algodão. 

                                                            
324 A agricultura também era prejudicada pelo “Pacto colonial”, que reservava os produtos coloniais para o mercado 
de sua metrópole, bem como o comércio para a marinha correspondente. No caso em questão, isso significava 
restringir a saída dos produtos brasileiros, pois Portugal possuía um mercado interno débil e já não possuía uma 
marinha expressiva. Agrava a situação da colônia brasileira a ascensão de novos concorrentes na produção de 
açúcar. 



148 
 

 
 

Recuperada a posição central da agricultura, importa ressaltar que seu renascimento é 

mais quantitativo do que qualitativo, pois se faz na mesma base de antes, isto é, de forma 

destrutiva, sem a assimilação das técnicas mais modernas, cujo desenvolvimento interno, nas 

condições do trabalho escravo, era incogitável. Contribuiu para esse estado de coisas a 

administração portuguesa, que isolou a colônia dos desenvolvimentos de outros países. Agravava 

o quadro a falta de um sistema de educação. No entanto, o principal, de acordo com Caio Prado, 

era o próprio sistema de agricultura extensiva, baseado apenas na abundância de recursos 

naturais. Daí ser aquela recuperação um movimento precário e de curta duração. O colapso só 

não era mais evidente porque no horizonte despontava um novo gênero exportável de cultivo 

favorável na natureza da colônia, o café. Sendo assim, a súmula do período em causa não poderia 

ser outra senão a seguinte: 

Não se chegara a constituir na era colonial uma economia propriamente 
nacional, isto é, um sistema organizado de produção e distribuição de recursos 
para a subsistência material da população nela aplicada; mas ficara-se, 
modificando apenas a extensão do processo, nesta exploração comercial de um 
território virgem em proveito de objetivos completamente estranhos à sua 
população, e em que essa população não figura senão como elemento propulsor 
destinado a mantê-la em funcionamento.325 
 

Considerando o ano da vinda do regente e de sua corte para o Brasil (1808) como data 

limite da era colonial, nosso historiador verifica qual a feição assumida pela economia brasileira 

após a libertação. Sem adentrar aqui em pormenores, cumpre assinalar a lógica de seu processo. 

Focamos aqui o econômico, pois foi daí que partiu o impulso mais importante, o qual foi seguido 

pela desagregação dos aspectos políticos, sociais e administrativos da estrutura colonial. 

A abertura dos portos ao comércio internacional livre vincula-se, nas palavras de Caio 

Prado, ao “aparecimento do capitalismo industrial em substituição ao antigo e decadente 

capitalismo comercial”. O progresso da indústria ao longo do século XVIII possibilitou um 

ataque decisivo no sistema colonial, mais precisamente no “pacto”, “expressão perfeita” do 

capitalismo comercial. A essa conjuntura internacional favorável, veio juntar-se o divórcio entre 

os interesses locais da colônia e os da administração metropolitana. Portugal era a essa altura 

apenas um intermediador parasitário, restringindo a produção colonial e impedindo o cultivo 

interno de gêneros que lhe pudessem fazer concorrência no comércio. O caráter parasitário e 

                                                            
325 Caio PRADO JR., História econômica do Brasil, São Paulo, Editora Brasiliense, 1970, pp. 102-103. 



149 
 

 
 

restritivo da mediação portuguesa era tanto mais sentido quanto nesse momento as forças 

produtivas da colônia se encontravam em expansão. De acordo com Caio Prado, também 

conspira a favor da paulatina e inconclusa conversão da colônia em nação o período de 

permanência do regente e sua corte no Brasil, a qual, além de atrair recursos e concentrar as 

atividades do império português, vinculou a administração à economia interna e tornou-a mais 

sensível aos anseios liberais. 

Por efeito da liberação, os números do comércio externo crescem, revelando um grande 

progresso econômico. Mas ascendem também os déficits na balança. A abertura dos portos e o 

desenvolvimento de novas necessidades pressionam as importações. Na ausência de outras 

possibilidades de saldar os déficits que não as provenientes da exportação, tudo dependerá do 

afluxo de capitais estrangeiros, sobretudo empréstimos. Obviamente, trata-se de uma solução 

paliativa que, além de estar sujeita a interrupções, compromete o futuro da economia. Completam 

o quadro a instabilidade monetária e a desfavorável situação em que se via a incipiente indústria 

interna em vista dos privilégios concedidos aos seus rivais estrangeiros, em especial a Inglaterra. 

A manutenção e mesmo o reforço da função primordial da exportação e a restrição do 

desenvolvimento das forças que poderiam atender às necessidades internas explicitam a 

continuidade com o passado: “em lugar das restrições do regime de colônia, operava a liberdade 

comercial no sentido de resguardar e assegurar uma organização econômica disposta unicamente 

para produzir alguns poucos gêneros destinados à exportação”.326 

Para Caio Prado, a abolição do tráfico de escravos (1850) encerra a fase de transição 

iniciada em 1808. Inicia-se então um novo período, marcado pelo reequilíbrio da economia 

brasileira, decorrente da ascensão do café. O contraste é a marca essencial de sua evolução. Essa, 

tal como a de todos os gêneros anteriores, foi marcada pelo desgaste dos recursos naturais 

causado pelo cultivo descuidado, mas seus números se mantiveram em função da alternância das 

regiões de plantio. Nesse sentido, além de contribuir no reequilíbrio da balança comercial 

externa, o café patrocinou uma elevação no padrão de vida da colônia e mesmo certo avanço 

técnico. No entanto, seu progresso reforçou a estrutura tradicional de nossa economia, 

direcionada à produção de uns poucos gêneros exportáveis, bem como reafirmou seus elementos 

                                                            
326 Caio PRADO JR., História econômica do Brasil, São Paulo, Editora Brasiliense, 1970, p. 135. 



150 
 

 
 

basilares: a grande propriedade monocultural trabalhada por escravos (posteriormente 

substituídos pelo assalariado imigrante). 

Para a reestabilização observada no Império contou também o fim do tráfico de escravos. 

Além de reduzir em grande medida o peso das importações, a abolição possibilitou a 

normalização das relações do Brasil com a Inglaterra, facilitando assim a atração de suas 

atividades e capitais. Soma-se a isso a nova política tarifária de 1844, que garantiu condições 

menos prejudiciais à produção interna. A indústria nascente podia contar ainda com força de 

trabalho barata, valendo-se da massa de marginalizados então existente. No entanto, ainda que se 

trate de um momento de intensa transformação econômica, os traços do atraso não deixam de se 

manifestar. O domínio da atividade baseada no trabalho escravo e voltada para a exportação 

reduzia a margem para outros tipos de empreendimento. Assim, a indústria não podia ter 

atendidas, de modo satisfatório, suas necessidades próprias. Faltavam não apenas as condições 

técnicas, mas sobretudo um mercado interno forte e em constante crescimento. Não foi sem 

motivo, portanto, que Caio Prado assinalou a existência de um “círculo vicioso” na economia 

brasileira: “ela se fundava e hauria suas forças precisamente naquilo que constituía sua fraqueza 

orgânica, a grande lavoura produtora de gêneros de exportação”.327 

Ainda que o constante recurso aos empréstimos estrangeiros já evidenciasse as 

debilidades congênitas da economia no período imperial, o desenvolvimento aí verificado ganha 

ainda mais fôlego com o advento da República (1889-1930), fruto de conjunturas externas e 

internas. No âmbito internacional, impulsionado por diversos fatores, há o vigoroso crescimento 

do comércio. Na esfera local conta a resolução final da velha questão da mão de obra, levada a 

cabo com o fim da escravidão e a adoção do trabalho imigrante. Soma-se a isso o papel que a 

própria República desempenhou ao libertar os anseios de prosperidade material, antes reprimidos 

sob a estrutura conservadora do Império. Com o mesmo sentido, atuou ainda a finança 

internacional. 

A conjunção de circunstâncias favoráveis reflete-se nos elevados números do comércio 

exterior. A atração que a produção destinada à exportação exerceu foi tanta que acabou por 

sufocar ainda mais os já incipientes setores restantes, em especial a produção de subsistência. 

                                                            
327 Caio PRADO JR., História econômica do Brasil, São Paulo, Editora Brasiliense, 1970, p. 199. 



151 
 

 
 

Passou-se então a recorrer em escala ampliada à importação dos produtos mais essenciais. Não 

obstante, as exportações compensavam esses e ainda outros compromissos externos. Reforçavam 

os saldos comerciais inversões de capitais estrangeiros e empréstimos públicos, agora tomados 

também pelos Estados e pelas municipalidades. Observa-se aqui uma situação paradoxal: cada 

passo no sentido do reforço do sistema corresponde ao agravamento dos fatores que minam sua 

estabilidade e ampliam sua dependência em relação a conjunturas sobre as quais não possui 

qualquer controle. A essa contradição fundamental juntam-se outras, provenientes da substituição 

do escravo pelo trabalhador livre. Sem vínculos de obrigação com seus empregadores, os 

trabalhadores deixavam-no ao primeiro sinal de dificuldade. Agravam a situação os inevitáveis e 

constantes conflitos entre os patrões, acostumados a lidar com escravos, e o trabalho livre. 

Essa fase de progresso, perpassada por crises, se dá com a reprodução dos quadros 

tradicionais da economia brasileira, apenas ajustando sua estrutura fundamental a um novo ritmo 

de crescimento. Caio Prado destaca aí a situação da indústria. As condições adversas da colônia 

fizeram com que houvesse um hiato entre a sua forma primitiva e a maquinofatura. A primeira 

havia sido nulificada pelas condições adversas, mas a indústria moderna teria melhor sorte. Se 

por um lado continuavam a faltar-lhe condições básicas, tais como fontes de energia, siderurgia e 

um mercado consumidor consistente, uma série de fatores favorecia agora sua afirmação. Entre 

eles, destacam-se alguns já elencados: a pressão que as importações de manufaturas exerciam na 

balança comercial, tarifas alfandegárias progressivamente elevadas, a existência de matéria prima 

(especialmente o algodão) e mão de obra de baixo custo. A I Grande Guerra também favoreceu, 

anulando as importações dos países beligerantes e provocando a queda do cambio, o que reduziu 

para a indústria local a concorrência estrangeira. 

O historiador denuncia, no entanto, a fragilidade da conjuntura em que assenta o 

progresso da indústria no período republicano. Trata-se de empreendimentos que vivem 

parasitariamente de taxas e depreciações cambiais. A concorrência, que poderia estimular seu 

desenvolvimento através da disputa e ampliação de mercados, é desprezível, tanto em relação aos 

produtos estrangeiros quanto aos oponentes nacionais. Se de um lado a conjuntura lhe poupava da 

concorrência, de outro ela atravancava a importação do maquinário necessário. O quadro é 

agravado ainda pela falta de capitais a serem invertidos no processo de industrialização. Caio 

Prado assinala a “debilidade orgânica” e a “vulnerabilidade” da indústria nacional: 



152 
 

 
 

A sua sorte estará indissoluvelmente ligada e estreitamente subordinada às 
vicissitudes de um fator inteiramente estranho a ela e sobre que não tem a mais 
remota ação: o comércio exterior e o balanço de contas internacionais do país; 
bem como o estado das finanças públicas e o ritmo das emissões destinadas a 
cobrir as despesas do Estado.328 
 

Apresentando maior solidez e mesmo contribuindo com o avanço da industrialização, 

deve ser registrada a presença de subsidiárias de grandes empresas estrangeiras. Essas se 

multiplicam aqui sobretudo a partir da I Guerra Mundial, buscando livrar-se das dificuldades 

referentes a tarifas, transporte etc. Trata-se, no geral, de filiais, encarregadas de dar acabamento 

em produtos concebidos nas matrizes externas. Nesse setor contam também as empresas 

compostas parcial ou integralmente com capitais brasileiros. 

De acordo com Caio Prado, é de importância fundamental a atuação do imperialismo no 

período em questão. O autor observa que “a situação de dependência e subordinação orgânica e 

funcional da economia brasileira com relação ao conjunto internacional de que participa, é um 

fato que se prende às raízes da formação do país” e, no mesmo sentido, que “a penetração do 

capital financeiro no Brasil tem sua origem naqueles primeiros empréstimos concedidos pela 

Inglaterra, logo depois da independência, ao novo governo da jovem nação”.329 Apesar desse 

histórico de subordinação, o estágio que atinge com a República possui distinções. Para o 

historiador, o objetivo da primeira investida era a autonomia política do Brasil, útil na tentativa 

de ampliar os mercados dos produtos ingleses. Já na fase imperialista, trata-se de uma ação 

multiforme e ativa, que visa o controle crescente das atividades mais lucrativas. 

Dessa forma, o capital financeiro busca assenhorar-se de posições estratégicas de nossa 

economia. Assim, de fim em si, os empréstimos públicos passam a constituir um meio de 

penetração e conquista de postos. Passa então a imiscui-se nos negócios do café, na especulação 

financeira, na indústria e no setor de matéria prima. Afora o efeito benéfico geral de estimular a 

vida econômica, o imperialismo acarreta graves consequências para seu desdobramento. Caio 

Prado destaca as seguintes: exploração da riqueza nacional em benefício exclusivo de classes e 

interesses alheios ao país; subordinação do funcionamento da economia a finalidades estranhas às 

                                                            
328 Caio PRADO JR., História econômica do Brasil, São Paulo, Editora Brasiliense, 1970, p. 266. 
329 Ibid., p. 270. 



153 
 

 
 

necessidades da população local; perturbação das finanças nacionais; e, finalmente, 

favorecimento de desequilíbrios das contas externas e de déficits crônicos. 

O imperialismo reforça e consolida a estrutura tradicional de nossa economia, isto é, seu 

direcionamento para a produção de gêneros exportáveis. No entanto, se desde princípios do 

século XIX suas contradições se desenvolvem e eclodem, ao final do mesmo século já se torna 

evidente a incompatibilidade entre o modelo em vigor e o novo ritmo de existência e progresso 

material atingido pelo país. A perspectiva de estagnação e decadência impulsiona, à margem do 

sistema fundamental do país, os primeiros passos de uma economia “propriamente nacional”, isto 

é, voltada para dentro, para as necessidades próprias da população nacional. Vários fatores 

conspiram a favor desse movimento, a saber, a ampliação do mercado interno, o fim da 

escravidão, a imigração e o progresso dos transportes e comunicações. O fortalecimento desse 

setor é condicionado por fatores estimulados por ele próprio, tais como o crescimento das 

aglomerações urbanas em virtude do progresso industrial, remodelação do aparelhamento 

comercial e de distribuição e o progresso da pequena propriedade em dadas regiões. 

Desenvolvendo-se desde princípios do século XX, o setor nacional sofre contratempos com o 

encerramento da conjuntura favorável da I Guerra, mas reafirma sua importância com as 

transformações ocorridas após 1930. A crise mundial do ano anterior ocasionou a redução das 

exportações brasileiras, a interrupção do afluxo e mesmo o refluxo dos capitais estrangeiros aqui 

presentes. Assim, a consequente queda das importações desobstruía o caminho do setor nacional. 

Não obstante, quatro séculos de vigência de uma economia voltada para a produção de 

gêneros exportáveis teriam por efeito viciar sua estrutura, fazendo com que forças poderosas 

estorvassem a afirmação de tendências novas. Ou seja, além de todos os mecanismos que 

viabilizavam a economia estarem então voltados para o velho sistema, agrava a situação a 

presença de atores políticos operando no sentido de encontrar um novo gênero exportável. Caio 

Prado chama a atenção ainda para as debilidades imanentes ao progresso industrial brasileiro. 

Tendo por regente o acaso de conjunturas desfavoráveis à importação, a industrialização aqui 

resultará desordenada, desconexa e mal fundamentada. No termos do historiador: 

Os diferentes setores do parque industrial brasileiro não se desenvolverão em 
função um do outro, ajustando-se mutuamente para formarem um conjunto 
harmônico. Cada indústria nascerá pelo acaso de circunstâncias fortuitas e 



154 
 

 
 

objetivando atender alguma pequena necessidade incapaz de ser satisfeita pela 
importação; e permanecerá por isso isolada, continuando a depender muitas 
vezes, no essencial, da importação. Indústrias de expressão e significação 
econômicas secundárias terão por isso precedência sobre outras fundamentais, o 
que se observa em particular na debilidade e insuficiência, ainda hoje tão 
sentidas, das nossas indústrias de base: metalurgia, mecânica, química etc.330 
 

Além da carência de um setor nacional de base, a renovação da indústria brasileira se vê 

obstada pela dificuldade que encontra para importar os materiais de que necessita, em especial 

maquinário. É que a mesma depreciação monetária que a impulsiona encarece suas aquisições no 

exterior. Assim, predominam as indústrias já instaladas, mesmo quando obsoletas. 

A II Guerra não altera o quadro geral de “crise do nosso sistema colonial”. O vigoroso 

crescimento que proporciona não evita que a evolução de nossa economia seja acompanhada de 

crescentes desequilíbrios e desajustes, especialmente no setor industrial. Esse foi enormemente 

favorecido pelo conflito mundial. Dado o contexto da drástica interrupção da importação, das 

novas necessidades do consumo e do novo patamar da produção, o efeito benéfico foi até maior 

do que o da conjuntura da I Guerra. O acúmulo de saldos proveniente da queda das importações e 

do aumento das exportações acabou dando início a um processo inflacionário, posteriormente 

agravado por outros fatores. Tendo em vista que à elevação dos preços não correspondia uma 

elevação dos salários, Caio Prado afirma que essa situação significa um “forte acréscimo da 

exploração da força de trabalho e um sobrelucro apreciável que provoca intensa acumulação 

capitalista”. 

No entanto, o fim das circunstâncias da guerra revelou a fragilidade do equilíbrio. Ainda 

que mantendo o seu nível elevado, as exportações não serão suficientes para acompanhar o 

aumento das importações. Essas se ampliam em função da imperiosa necessidade de repor o 

material não atualizado durante o conflito e da ampliação da riqueza das classes possuidoras. As 

importações foram estimuladas ainda pela diferença de preços entre os mercados interno e 

externo, favorável ao segundo em função da inflação no primeiro e da estabilidade cambial. O 

resultado foi o já conhecido desequilíbrio das contas externas, agravado pelo fato de os países 

que possuíam débitos comerciais com o Brasil encontrarem-se impossibilitados ou indispostos a 

saldá-los. 

                                                            
330 Caio PRADO JR., História econômica do Brasil, São Paulo, Editora Brasiliense, 1970, p. 299. 



155 
 

 
 

A fim de diminuir os constantes déficits, apelou-se para um rigoroso controle das 

importações (1948). Os pequenos saldos assim obtidos tiveram um custo alto, pois praticava-se 

não só a necessária restrição da importação de produtos supérfluos, mas também a dos materiais 

necessários à sequência do desenvolvimento industrial. Além disso, a diminuição da concorrência 

de manufaturas estrangeiras no mercado interno reforçava ainda mais a inflação. 

Um cenário aparentemente mais favorável foi anunciado no início da década de 1950, 

com a valorização do café no mercado internacional. Implementou-se então uma política de 

fomento à indústria, facilitando a importação dos produtos necessários ao seu progresso. No 

entanto, Caio Prado afirma que essa iniciativa (bem inspirada, mas mal realizada) resultou, após 

efêmera prosperidade, na ampliação dos déficits na balança comercial, agravada pela aceleração 

do processo inflacionário. Daí para frente, apelou-se novamente ao controle das importações e a 

medidas cambiais que, em última instância, entregavam ao livre jogo do mercado a decisão sobre 

o que fazer com as escassas possibilidades de importação. Esse plano também deu errado, pois 

em 1954 os preços do café caíram e as importações, sem controle e seleção, se tornaram 

proibitivas. 

A resposta do governo foi o estímulo ao afluxo de capitais estrangeiros. Permitia-lhes a 

importação do equipamento necessário em condições melhores que as oferecidas aos seus 

concorrentes brasileiros. “Coincidiu” com essa concessão de facilidades o revigoramento da ação 

imperialista a nível mundial, fruto tanto da trustificação da economia capitalista quanto da 

recuperação de seu braço europeu. Assim, estimularam-se não só novos empreendimentos 

estrangeiros, mas principalmente a associação entre o capital internacional e o brasileiro. 

Buscando se compensar da situação desfavorável, o capital nacional se tornou tendencialmente 

um sócio menor de amplos empreendimentos. As indústrias brasileiras converteram-se em filiais 

e subsidiárias mais ou menos declaradas de grandes empresas imperialistas. 

Se o plano original era reequilibrar a balança comercial, o resultado foi contrário, pois a 

inversão de capitais estrangeiros não compensava as remessas para o exterior que os mesmos 

efetuavam a título de remuneração de seus empreendimentos. Além dos previsíveis déficits que 

resultavam dessas operações, a própria iniciativa daqueles capitais tendia a se retrair, pois o 

desequilíbrio e a impossibilidade de uma ampliação das exportações tornavam dificultosa a 



156 
 

 
 

cobertura cambial de suas remessas de lucro. Assim, desconsiderando vantagens imediatas, Caio 

Prado observa que “as inversões de capital estrangeiro, longe de se apresentarem como solução 

para o problema do desequilíbrio de nossas contas externas, constituem pelo contrário um fator 

de agravamento delas”.331 O desequilíbrio assinalado revela-se crônico e marca a evolução da 

economia brasileira, sendo acompanhado de instabilidade financeira e inflação. Nosso historiador 

assinala ainda que, mesmo que já detivesse relativo destaque, nem mesmo a iniciativa estatal 

(expressa, por exemplo, na criação da Companhia Siderúrgica Nacional) foi capaz de corrigir os 

vícios e deformações da industrialização brasileira. 

Percebe-se assim que, embora constitua passo importante na superação do sistema 

colonial, o progresso da indústria aqui se submete à sua lógica, alimenta-se de suas contradições e 

sofre-lhe as contingências. Fruto de circunstâncias casuais que impossibilitavam a importação de 

determinados artigos, a indústria brasileira constituiu-se à base de iniciativas ocasionais, voltadas 

para o atendimento de urgências momentâneas. Daí a improvisação que a marca, bem como o 

caráter desordenado de sua estrutura, voltada, no geral, para a satisfação de necessidades de uma 

reduzida parcela da população, em detrimento do conjunto da nação. Esses vícios originais são 

perpetuados e mesmo reforçados pela ação imperialista. Aqui Caio Prado refere-se ao fato de que 

o afluxo de capitais estrangeiros tem em vista a manutenção dos mercados que já detinham antes 

do processo de industrialização por substituição de importações. Nesse sentido, o progresso 

industrial brasileiro faz parte da política de vendas imperialista, submetendo-se, portanto, ao seu 

controle. 

Nas condições descritas, o nosso desenvolvimento é limitado pelas perspectivas de lucro 

dos trustes internacionais. Essas, por sua vez, são determinadas pelos eventuais saldos de nossa 

balança comercial, amplamente condicionados pelo desempenho da venda de produtos primários. 

Isto é, descontada a margem destinada ao pagamento das importações, é com esses saldos que são 

liquidadas as remessas de lucro dos capitais aqui invertidos. Além dessa limitação, reveladora do 

vínculo entre imperialismo e sistema colonial, o comando do capital externo também prejudica, 

em maior medida, a inovação tecnológica de nossa indústria. Concentrando a pesquisa técnico-

científica nos países das matrizes, o imperialismo faz com que a inovação só dê em segunda mão 

nas economias dependentes. No entanto, o problema mais grave da industrialização nacional é 
                                                            
331 Caio PRADO JR., História econômica do Brasil, São Paulo, Editora Brasiliense, 1970, p. 317. 



157 
 

 
 

constituído pelo fato de seu desenvolvimento não estar em sintonia com as necessidades gerais e 

fundamentais da população. Ou seja, o problema maior é a “natureza colonial da economia 

brasileira”, que direciona o melhor de suas energias para o exterior. Nos termos de Caio Prado,  

É no plano do comércio externo que efetivamente se entrosou a estrutura 
fundamental da economia brasileira. Na medida que dele se afastam, as 
atividades econômicas se vão pulverizando e fazendo estanques umas às outras. 
Já não logram, por isso, estimular-se mutuamente, pois se acham entre si 
desligadas.332 
 

Em tom já conclusivo, podemos observar que o problema em questão não está no plano 

dos resultados imediatos do desenvolvimento. Tanto é assim que, em livro de 1966, o historiador 

registrava a seguinte situação: “o mercado interno, antes inexpressivo e contando muito pouco 

como fator propulsor das atividades econômicas brasileiras, já se emparelha nesse sentido ao 

externo, e começa mesmo a ultrapassá-lo em importância e significação”. Entendia esse fato 

como um “considerável progresso e grande passo no sentido da integração nacional da economia 

brasileira”, mas apontava para o centro do problema ao analisar a “maneira como se realiza, ou se 

realizou até hoje” aquela evolução.333 Isto é, o modo como se dá o fortalecimento do mercado 

interno e a correspondente diversificação da produção nacional favorece, de um lado, a 

manutenção da primazia da função exportadora e, de outro, a liderança de empreendimentos 

imperialistas no processo de eliminação das contingências coloniais de nossa economia. Portanto, 

o que se vê é a manutenção do antigo sistema colonial, ainda que modernizado. 

Ao contrário do que sugere Coutinho, o quadro diagnóstico e propositivo caiopradiano 

não conflui com o do PCB. Em A revolução brasileira, por exemplo, a denúncia dos equívocos 

da esquerda é seguida de propostas políticas destoantes em relação às daquela agremiação 

partidária. Para Caio Prado, nossas esquerdas não puderam mobilizar os setores progressistas da 

população para impedir a tragédia do golpe de 1964, em grande medida, por não possuírem uma 

teoria adequada. O isolamento decorrente da inadequação entre teoria e realidade as conduziu a 

alianças equivocadas, cujo expoente máximo foi o apoio à candidatura de Juscelino Kubitschek. 

A razão fundamental dos erros cometidos era a prática da adoção de modelos analíticos 

construídos a partir de realidades distintas da nossa. Partia-se do pressuposto da repetição da 

                                                            
332 Caio PRADO JR., História econômica do Brasil, São Paulo, Editora Brasiliense, 1970, p. 334. 
333 Idem, A revolução brasileira, São Paulo, Editora Brasiliense, 1987, p. 91. 



158 
 

 
 

sequência histórica europeia em terras nacionais, a saber, a substituição do feudalismo pelo 

capitalismo, tendo no horizonte a transição socialista. Dada a evidente disparidade entre a 

realidade nacional e a do modelo, pressupôs-se que o Brasil estava na fase de transição entre o 

feudalismo e o capitalismo. A tarefa seria então a de promover uma revolução burguesa, a fim de 

eliminar supostos restos feudais de nossa estrutura sócio-econômica. 

O historiador paulistano, além de mostrar que os alegados elementos feudais constituem 

na verdade resquícios das relações de trabalho escravo, explicita a própria impossibilidade de se 

pensar em feudalismo no Brasil. Aqui, a economia camponesa, característica central daquele 

modo de produção, é inexistente ou residual. Sendo assim, os objetivos políticos também são 

diferentes: se na Europa os laços diretos com a terra fazem com que o campesinato aspire à sua 

livre posse e utilização, no Brasil o objetivo central é a melhoria da remuneração, pois aqui o 

escravo ou seu sucessor livre aparece como simples força de trabalho, submetido ao grande 

proprietário. Ao contrário do que supunha a esquerda, os casos de luta pela posse no campo são 

restritos e não envolvem nada de feudal. Caio Prado aposta então na luta pela melhoria das 

condições de trabalho e emprego no campo, sem cair na ilusão pecebista de que o apuramento 

capitalista das relações de trabalho pudesse conduzir a uma situação mais adequada. Ainda que 

recuse a centralidade atribuída pela direção pecebista à luta pela posse da terra, Caio Prado não a 

descarta, apenas condiciona sua aplicação à verificação dos casos, sempre restritos, em que de 

fato se torna necessária.334 

A melhoria das condições do trabalho no campo seria viabilizada, no quadro de melhoria 

geral da situação do trabalho no país, pela planificação e direção gerais das atividades 

econômicas por parte do poder público. Trata-se de orientar, acima e além dos mecanismos 

tradicionais da iniciativa privada, os fatos econômicos no sentido da articulação entre atividade 

produtiva e mercado consumidor. É nesse cenário que Caio Prado pensa a questão da democracia 

política. As reformas necessárias só poderiam ser efetuadas através da ação conjunta dos 

trabalhadores da cidade e do campo, a qual carece de “condições necessárias e fundamentais”: “a 

                                                            
334 De acordo com o autor, a questão da terra poderia ser solucionada em grande medida pela própria luta pela 
melhoria das condições de trabalho e emprego no campo: “De fato, nessa luta, e na medida em que ela conquistar 
terreno, verificar-se-á a tendência à decomposição e ao desaparecimento daqueles setores e empreendimentos da 
grande exploração que se mostrarem incapazes de suportar, seja qual for o motivo específico dessa incapacidade, a 
elevação de custos de produção determinados pela melhoria da remuneração do trabalho, que decorrem da mesma 
luta”. Caio PRADO JR., A revolução brasileira, São Paulo, Editora Brasiliense, 1987, p. 148. 



159 
 

 
 

liberdade de movimentos para reivindicações e lutas trabalhistas, a extensão e o aprofundamento 

das franquias e dos direitos democráticos a fim de que a voz dos trabalhadores se possa fazer 

ouvir e efetivamente se ouça cada vez mais”.335 Assim, longe de subestimar a questão das 

liberdades formais, Caio Prado a concebe em sua devida importância, isto é, como meio de luta 

pela resolução de questões de natureza sócio-econômica. 

Outra frente na qual a esquerda se equivocava era na concepção da composição social e 

política. O entendimento do Brasil a partir do modelo construído com base na realidade de países 

asiáticos levou à seguinte classificação: “os latifundiários [...]; uma burguesia retrógrada ligada 

a tais latifundiários, e aliados, com estes últimos, ao imperialismo; e, finalmente, um setor 

progressista da burguesia e eventual aliado do campesinato e do operariado na revolução 

democrático-burguesa, a chamada ‘burguesia nacional’”.336 Segundo Caio Prado, essas 

contraposições e associações ignoram o fato de que o laço de nosso país com o imperialismo é 

interno, isto é, aqui a submissão a potências externas liga-se à nossa origem capitalista, enquanto 

que os países asiáticos se constituíram de modo autônomo, sendo dominados posteriormente. Daí 

o fato de que, enquanto no Oriente o choque com as potencias internacionais era frontal, aqui as 

contradições geradas pela introdução do imperialismo se desenrolam de modo lento e sutil. 

Assim, não existe entre nós uma burguesia propriamente nacional, contraposta a uma vertente 

retrógada e aos latifundiários, ambos em aliança com o imperialismo. Não há distinção estrutural, 

nos campos econômico e político, entre as atividades urbanas, muito menos entre essas e as 

rurais. Do mesmo modo, como vimos anteriormente, aqui a burguesia associa-se ao capital 

internacional de modo visceral. Para Caio Prado, também não é legítimo estabelecer a priori 

vínculos entre o setor latifundiário e posições reacionárias ou imperialistas.337 

Consequentemente, enquanto a esquerda pecebista se iludia com a ideia de uma burguesia 

nacionalista e com imprecações genéricas contra os Estados Unidos, o historiador paulistano, 

com base na análise rigorosa dos mecanismos do capitalismo imperialista, propunha a sua 

reestruturação, no sentido de subverter nossa condição de economia periférica e subordinada. 

Essa reestruturação é entendida como movimento indissociável das reformas tendentes à 

superação de nossa estrutura colonial. Sendo assim, as medidas necessárias à redefinição de 

                                                            
335 Caio PRADO JR., A revolução brasileira, São Paulo, Editora Brasiliense, 1987, p. 181. 
336 Ibid., p. 70. 
337 Cf. ibid., pp. 71-73 e 109-111. 



160 
 

 
 

nossas relações com o imperialismo estariam implícitas na ação pública de orientação e 

contenção da iniciativa privada. Nesse plano, o autor destaca a necessidade do monopólio estatal 

do comércio exterior. No nível mais imediato, tal ação combateria o grave problema da evasão de 

divisas e, em um plano mais geral, garantiria posições estratégicas para o controle e direção das 

atividades econômicas. 

Tudo considerado, diferentemente do que pensa Coutinho, Caio Prado não subestima os 

progressos realizados no plano da industrialização brasileira, mas busca apreender os processos 

genéticos que os permitem, para então aferir sua dimensão. Com base nesse procedimento, 

percebe que o importante não é tanto saber que o Brasil já é “plenamente capitalista”, mas sim 

que a modalidade de sua realização guarda elementos essenciais do passado, os quais embaraçam 

a contemplação das necessidades fundamentais do conjunto da população brasileira. Nesse 

sentido, a apreensão do estatuto colonial de nossa economia, bem como da subordinação daí 

decorrente, poderia contribuir em muito no esforço de compreensão da particularidade do 

desenvolvimento capitalista em nosso país. Essa é uma articulação feita por outro autor, cujas 

descobertas trataremos no próximo tópico. 

3.2. “Via colonial” 

Nesta parte de nosso trabalho, buscamos explicitar as principais determinações do que o 

filósofo paulista José Chasin chamou de “via colonial”. Tal procedimento nos permite avançar na 

compreensão dos aspectos que distinguem o caso brasileiro de entificação do capitalismo em 

relação ao caminho prussiano, bem como das tarefas políticas pertinentes. 

Empregando o referencial clássico de Marx, Engels, Lenin e Lukács acerca da “miséria 

alemã”, Chasin buscou compreender a particularidade histórica de nosso capitalismo, recusando o 

modo mutuamente excludente como eram tradicionalmente tratadas no Brasil as categorias da 

universalidade e da singularidade. Assim, converge com Coutinho tanto na busca das 

especificidades do caso brasileiro quanto na opção pelo referencial da via prussiana. Entende esse 

caminho como “modo particular de se constituir e ser capitalismo” ou “particular contrastante 

aos casos clássicos” representados por Inglaterra, França e Estados Unidos. Assim, trabalhando 

no “plano de certas determinações gerais, de algumas abstrações operadas em relação ao concreto 



161 
 

 
 

da particularidade do caminho prussiano”, Chasin trilha rota similar à de Coutinho ao indicar a 

semelhança entre o caso brasileiro e o alemão: 

 [...] tanto no Brasil quanto na Alemanha a grande propriedade rural é presença 
decisiva; de igual modo, o reformismo pelo “alto” caracterizou os processos de 
modernização de ambos, impondo-se, desde logo, uma solução conciliadora no 
plano político imediato, que exclui as rupturas superadoras, nas quais as classes 
subordinadas influiriam, fazendo valer seu peso específico, o que abriria a 
possibilidade de alterações mais harmônicas entre as distintas partes do social. 
Também nos dois casos o desenvolvimento das forças produtivas é mais lento, e 
a implantação e a progressão da indústria, isto é, do “verdadeiro capitalismo”, do 
modo de produção especificamente capitalista, é retardatária, tardia, sofrendo 
obstaculizações e refreamento decorrentes da resistência de forças contrárias e 
adversas. Em síntese, num e noutro casos, verifica-se, para usar novamente uma 
fórmula muito feliz, nesta sumaríssima indicação do problema, que o novo paga 
alto tributo ao velho.338 
 

Retidas as semelhanças, Chasin apressa-se em observar que o que está em causa são 

“generalidades razoáveis”. Como o observa Marx, o “caráter geral” que apresentam 

características dessa natureza “é ele próprio um conjunto complexo, um conjunto de 

determinações diferentes e divergentes”. Daí o filósofo paulista assinalar que, antes de nos 

igualarem aos casos prussianos, as afinidades observadas nos distinguem dos casos clássicos. 

Portanto, servem para ressaltar a possibilidade de existência de modos particulares de ser e ir 

sendo capitalismo. Nesse sentido, recusa-se expressamente a tentação de tomar o conceito de via 

prussiana “como modelo, como contorno formal a ocorrências empíricas”. É aqui que os 

caminhos até então confluentes de Chasin e Coutinho se desencontram. Munido das “abstrações 

razoáveis” obtidas por comparação e em consonância com os parâmetros metodológicos 

marxianos, o filósofo paulista inicia o chamado “caminho de volta”. Isto é, a partir da percepção 

de elementos comuns, Chasin empreende a sua particularização, a fim de reproduzir o real sob a 

forma do concreto pensado, de modo a preservar as determinações específicas do objeto em sua 

efetividade. Especificando, observa: 

[...] se aos dois casos convém o predicado abstrato de que neles a grande 
propriedade rural é presença decisiva, somente principiamos verdadeiramente a 
concreção ao atentar como ela se objetiva em cada uma das entidades sociais, 
isto é, no momento em que se determina que, no caso alemão, se está indicando 
uma grande propriedade rural proveniente da característica propriedade feudal 

                                                            
338 José CHASIN, O integralismo de Plínio Salgado: forma de regressividade no capitalismo hiper-tardio, Belo 
Horizonte – Una Editora, São Paulo – Estudos e edições Ad hominem, 1999, p. 573. 



162 
 

 
 

posta no quadro europeu, enquanto no Brasil se aponta para um latifúndio 
procedente de outra gênese histórica, posto, desde suas formas originárias, no 
universo da economia mercantil pela empresa colonial. 
Do mesmo modo quanto à expansão das forças produtivas. Em ambos os casos o 
desenvolvimento é lento e retardatário em relação aos casos clássicos. Mas 
enquanto a industrialização alemã é das últimas décadas do século XIX, e atinge, 
no processo, a partir de certo momento, grande velocidade e expressão, a ponto 
de a Alemanha alcançar a configuração imperialista, no Brasil a industrialização 
principia a se realizar efetivamente muito mais tarde, já num momento avançado 
da época das guerras imperialistas, e sem nunca, com isto, romper com sua 
condição de país subordinado aos pólos hegemônicos da economia internacional. 
De sorte que o “verdadeiro capitalismo” alemão é tardio, enquanto o brasileiro 
é hiper-tardio.339 
 

Há que se destacar aqui que Chasin não considera as características assinaladas como 

elementos passíveis de anexação a um quadro pré-fixado, mas sim como qualidades que de fato 

denotam outra rota de entificação do capitalismo. Assim, se Coutinho agrega ao referencial 

utilizado as características da escravidão (sem considerar sua dimensão mercantil) e da 

industrialização hipertardia sem maiores consequências, ou seja, se iguala as expressões via 

prussiana e constituição não-clássica do capitalismo, Chasin visualiza, sob o universal da 

segunda, pelo menos duas ocorrências. Assim, além da via prussiana, o autor distingue “um outro 

particular, próprio aos países ou pelo menos a alguns países (questão a ser concretamente 

verificada) de extração colonial”. Em suma, a distinção entre a via prussiana e a “via ou caminho 

colonial” divisa “dois particulares que, conciliando ambos com o historicamente velho, 

conciliam, no entanto, com um velho que não é nem se põe como o mesmo”.340 

Sob a fórmula da via colonial, que atina tanto para a gênese histórica de nossa formação 

capitalista quanto para o movimento de concreção analítica que sintetiza, Chasin conduz uma 

investigação cujas resultantes divergem em grande medida dos diagnósticos e das proposições 

políticas de Coutinho. O ponto central da argumentação chasiniana é a debilidade estrutural do 

modo de produção especificamente capitalista e da burguesia no país. Trata-se aqui da percepção 

de que a industrialização hipertardia não significa apenas um atraso cronológico. Quanto a isso, o 

autor realiza a seguinte comparação: 

                                                            
339 José CHASIN, O integralismo de Plínio Salgado: forma de regressividade no capitalismo hiper-tardio, Belo 
Horizonte – Una Editora, São Paulo – Estudos e edições Ad hominem, 1999, p. 574. 
340 Ibid., p. 575. 



163 
 

 
 

Enquanto a industrialização tardia se efetiva num quadro histórico em que o 
proletariado já travou suas primeiras batalhas teóricas e práticas, e a estruturação 
dos impérios coloniais já se configurou, a industrialização hiper-tardia se 
realiza já no quadro da acumulação monopolista avançada, no tempo em que 
guerras imperialistas já foram travadas, e numa configuração mundial em que a 
perspectiva do trabalho já se materializou na ocupação do poder de estado em 
parcela das unidades nacionais que compõem o conjunto internacional. Ainda 
mais, a industrialização tardia, apesar de retardatária, é autônoma, enquanto a 
hiper-tardia, além de seu atraso no tempo, dando-se em países de extração 
colonial, é realizada sem que estes tenham deixado de ser subordinados das 
economias centrais.341 
 

Dessa forma, a burguesia brasileira emerge como agente de um empreendimento de nível 

inferior mesmo ao caso prussiano, pois opera em um momento já adiantado da história mundial, 

no qual as perspectivas de um desenvolvimento mais congruente são escassas. Nesse sentido, 

Chasin observa, citando Engels, que, se a burguesia alemã não havia cumprido suas tarefas 

políticas, mas havia feito pelo menos seus deveres econômicos, a burguesia brasileira não 

desempenhou adequadamente seu papel em nenhuma dessas áreas, perfazendo um itinerário 

incompleto. Sem poder contar com uma acumulação capitalista prévia, a burguesia industrial teve 

de se desenvolver nas condições asfixiantes da economia agroexportadora. Assim, realiza sua 

obra sob amparo estatal e em parceria com o capital estrangeiro. Consequentemente, abdica da 

hegemonia política em favor de setores ligados à estrutura em declínio e divide o comando e os 

lucros das operações econômicas com seus parceiros internacionais. Essa configuração de pactos 

sociais perfaz a incompletude de classe do capital no Brasil, na qual o “historicamente velho” tem 

a face do imperialismo e do latifúndio. Particularmente aguda no que tange à burguesia, a 

debilidade em causa repercute em todos os quadrantes da sociabilidade brasileira. 

Ao longo de diversos artigos, concebidos a partir do final dos anos 70, Chasin busca não 

só explicitar as características imanentes da via colonial, mas também divisar a partir delas as 

possibilidades concretas e os agentes de ruptura. Assim, em Conquistar a democracia pela base 

(1977),342 assinala que os recorrentes “milagres” e ditaduras “traduzem o caráter essencial de 

nossa formação e estrutura coloniais”. O autor refere-se aqui aos diversos momentos de surto 

econômico propiciados pela afirmação mais ou menos duradoura do comércio de gêneros 
                                                            
341 José CHASIN, “A ‘politicização’ da totalidade: oposição e discurso econômico”, in: ______, A miséria 
brasileira: 1964-1994: do golpe militar à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 34. 
342 As referências que faremos ao longo deste tópico aos artigos de Chasin não pretendem ser um acompanhamento 
detalhado de seus temas e posições, mas sim uma tentativa de apanhar as determinações mais importantes da via 
colonial. 



164 
 

 
 

primários e, mais recentemente, de alguns produtos manufaturados. A manutenção da 

organização econômica necessária a esses surtos foi a responsável por períodos de ditadura, entre 

os quais tivemos a emergência de regimes democráticos extremamente débeis. À luz desse 

itinerário marcado pela falta de uma “verdadeira tradição democrática”, o “milagre” de 1968-

1973 e a ditadura imposta em 1964 transparecem como elementos de reafirmação da velha 

estrutura colonial. 

Tendo por foco a abertura do regime ditatorial e a crise do ciclo econômico que o 

animava, Chasin avança na especificação dos traços característicos do caminho colonial, através 

da denúncia da reiteração de velhos mecanismos coloniais na base da organização produtiva 

contemporânea. Para o autor, a crise do mais recente e celebrado “milagre” representa um duplo 

fracasso, geral e específico. Primeiro em termos de projeto econômico para o país, pois 

negligencia o atendimento das necessidades básicas das classes subordinadas. Por outro lado, é 

também um fracasso como fim de uma fase de acumulação, isto é, pela queda que representa no 

ritmo de multiplicação do capital. Chasin enfatiza que é desse fracasso específico que se originam 

os debates em torno da necessidade de abertura, e não de supostos anseios democráticos. 

Ao precisar o sentido (único) no qual o milagre é um sucesso e quais foram seus 

mecanismos, o filósofo paulista escancara a reiteração “complexificada e sofisticada da estrutura 

de caráter colonial ou neocolonial da economia brasileira”. O autor principia dizendo que a 

ocorrência do milagre conjugou dois eixos fundamentais: a produção de bens de consumo 

duráveis para um restrito consumo interno e o esforço exportador de bens primários, ao qual se 

adiciona uma parte de artigos manufaturados. Tal esquema, dinamizado pela produção de bens 

duráveis, pressupõe uma clientela restrita quanto ao seu número, mas relativamente bem 

remunerada. Consequentemente, a concentração de renda é reafirmada como uma necessidade 

intrínseca ao projeto econômico, não decorrendo, como o querem alguns, da ausência de uma 

política distributivista. As semelhanças com o passado, já esmiuçado por Caio Prado, tornam-se 

ainda mais evidentes quando Chasin observa que o setor em causa é de propriedade dos capitais 

estrangeiros. Além do fato de a mais-valia por eles auferida só poder ser realizada pelo envio ao 

exterior, agravam o quadro as condições de crescimento econômico sem progresso social nas 

quais se dá a industrialização, ou seja, aqui o progresso industrial é obtido pela recorrência à 

importação de bens de produção e insumos básicos. A necessidade de divisas e a insuficiência do 



165 
 

 
 

esforço exportador na tarefa de obtê-las resultam em desequilíbrios na balança comercial e, 

consequentemente, na de pagamentos. O sucesso do milagre consiste, nas condições descritas, em 

uma acumulação temporária em prol do capital financeiro internacional e em detrimento das 

classes trabalhadoras.343 

No artigo As máquinas param, germina a democracia (1980), voltado para o 

entendimento das greves de maio de 1978 a março de 1979, Chasin avança no entendimento da 

virtualidade de uma ruptura com o regime político-econômico da ditadura. Tendo em vista que 

são características da burguesia industrial brasileira o convívio asfixiante com o setor 

agroexportador, a subordinação ao capital internacional e o apego a “formas autocráticas e 

ditatoriais do exercício do poder de estado”, isto é, dada a incompletude de classe do capital no 

país, reiterada no projeto econômico e na correspondente truculência do regime imposto em 

1964, Chasin deposita em outra categoria social a possibilidade de emergência de uma 

democracia efetiva entre nós. Essa averiguação das condições de possibilidade da democracia, 

isto é, a preocupação com a sua gênese possível possui natureza distinta da angulação coutiniana, 

pois, à genérica afirmação da universalidade de certos valores formais da democracia, Chasin 

opõe a questão mais específica dos agentes que a engendram em cada caso concreto. Nessa rota, 

especifica: “tudo leva a indicar que, nos países que foram historicamente levados a atravessar a 

via colonial do capitalismo, até mesmo os mais formais dos valores da democracia são devidos 

fundamentalmente, quando em forma minimamente real e estável, à perspectiva e à ação do 

trabalho”.344 

Assim, em um capitalismo capitaneado por uma burguesia conciliada com o setor 

latifundiário e subordinada ao imperialismo, isto é, nas condições do “‘prussianismo’-colonial”, 

o setor do trabalho é submetido à superexploração e à exclusão do poder político, habilitando-o a 

nuclear um movimento de ruptura. Essa centralidade do setor do trabalho na construção da 

democracia é visualizada pelo filósofo paulista nas greves que analisa. Enxergou aí não a 

                                                            
343 A debilidade apresentada pelas condições em que se processa o crescimento econômico sob a ditadura faz com 
que Chasin evite falar em “modernização”, um conceito basilar na argumentação de Coutinho. O filósofo paulista 
evita assim o risco de perder de vista, sob a aparência de um processo genérico do capitalismo, o fato de que o 
progresso verificado refere-se, na verdade, a um “inchaço” do historicamente velho. Cf. José CHASIN, “As 
máquinas param, germina a democracia”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à crise 
social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 84. 
344 Idem, “As máquinas param, germina a democracia”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe 
militar à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 105. 



166 
 

 
 

emergência de “mais um” agente na luta pela democracia, como o faz Coutinho, mas sim o 

reencontro do país com “o fluir de sua história – na dinâmica de seu principal e decisivo 

fundamento para a democracia: a massa trabalhadora”. O movimento grevista, questionando o 

arrocho salarial, colocava-se, logo de saída, no campo político, pois atacava a razão de ser da 

ditadura, ou seja, o regime econômico nucleado pela superexploração. Assim, perde sentido 

qualquer apelo à prioridade da conquista e consolidação de um regime de liberdades formais, ao 

estilo de Coutinho. Importa, isto sim, como o faz Chasin, enfatizar a necessidade de um programa 

econômico alternativo. Em suma, sendo a perspectiva e a ação do trabalho a nuclear o movimento 

de ruptura com o regime, o resultado não pode ser a democracia liberal, mas sim uma 

organização de caráter social. Assim, poder-se-ia empolgar uma ampla frente de luta, 

envolvendo, essencialmente, além do eixo fundamental composto pelos trabalhadores urbanos e 

rurais, a burguesia das pequenas e médias empresas e as camadas médias, especialmente as 

intelectualizadas. Evidentemente, por terem interesses contrários à edificação de uma democracia 

efetiva no país, ficam excluídos os monopólios nacional e estrangeiro. 

A apreensão da relação determinativa entre as estreitezas econômica e política da 

burguesia brasileira, sintetizadas na superexploração e no exercício autocrático do poder de 

estado, permite a Chasin a explicitação de uma das principais formas de sua atuação política. Em 

outro ponto deste trabalho, foi dito que o politicismo consiste em uma forma de tomar e 

compreender a totalidade do real que prioriza o momento político, em prejuízo da determinação 

econômica e da própria política, pois essa é desvirtuada pela desconexão com seus nexos 

fundamentais. Cabe esclarecer aqui que o politicismo é também, e antes de tudo, uma forma de 

atuação prática da burguesia. Se nos países de via clássica há margem para a admissão de 

transformações de caráter reformista, nas condições da via colonial o politicismo constitui a 

única forma de procedimento.345 Em sua estreiteza econômica, as classes dominantes no país 

sinalizam aberturas no âmbito institucional, sempre blindando a esfera econômica, considerada 

como assunto privado ou “técnico” e, portanto, impassível de discussão. 

É a prática do politicismo nas eleições de novembro de 1982 que leva Chasin a prever a 

vitória do sistema no poder, independentemente dos resultados. O filósofo paulista percebe no 

                                                            
345 Cf. José CHASIN, “¿Hasta cuando?: a propósito das eleições de novembro”, in: ______, A miséria brasileira: 
1964-1994: do golpe militar à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 133. 



167 
 

 
 

quadro do pleito um momento, o penúltimo, de reconversão. Planejada desde a imposição da 

ditadura em 1964 e acelerada pela crise do milagre a partir de meados de 1973 e suas 

decorrências, a abertura é vista por Chasin como um momento de trânsito do “bonapartismo” à 

“institucionalização da autocracia burguesa”. Os pontos de saída e de chagada são, 

respectivamente, as expressões armada e jurídica do politicismo, pois, em sua diversidade, 

mantém intocado o núcleo fundamental da organização econômica. Servindo de protetor da 

incompletude de classe do capital, o politicismo restringe a discussão em torno das mudanças ao 

âmbito mais pobre dos arranjos institucionais, excluindo uma efetiva solução para as 

necessidades do conjunto da classe trabalhadora. Discorrendo sobre as implicações políticas da 

incompletude típica da via colonial, Chasin observa: 

Resultam [...] dois pólos para a genuína dominação capitalista no Brasil: a 
truculência de classe manifesta e a imposição de classe velada ou semivelada, 
que se efetivam através de um mero gradiente, excluída a possibilidade da 
hegemonia burguesa, no caso, resultar de e no quadro integracionista e 
participativo de todas as categorias sociais, que caracteriza, com todos os seus 
limites conhecidos, a dominação de tipo democrático-liberal. E vale a pena 
repetir, esta é uma inviabilidade, no quadro nacional, enquanto um regime 
minimamente estável e coerente. Ou seja, do mesmo modo que, aqui, a 
autocracia burguesa institucionalizada é a forma da dominação burguesa em 
“tempos de paz”, o bonapartismo é sua forma em “tempos de guerra”. E na 
proporção em que, na guerra de classes, a paz e a guerra sucedem-se 
continuamente, no caso brasileiro, no caso da objetivação do capitalismo pela 
via colonial, as formas burguesas de dominação política oscilam e se alternam 
entre diversos graus do bonapartismo e da autocracia burguesa 
institucionalizada, como toda a nossa história republicana evidencia.346 

                                                            
346 José CHASIN, “¿Hasta cuando?: a propósito das eleições de novembro”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-
1994: do golpe militar à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 128. A definição da 
autocracia como sendo o núcleo fundamental da dominação de classe no Brasil é negada por Coutinho. Refutando 
sua utilização pelo sociólogo Florestan Fernandes, Coutinho assevera que, “embora Florestan tenha indicado com 
precisão os traços essenciais do regime ditatorial implantado no Brasil depois de 1964, [...] parece-me impróprio o 
seu emprego do termo ‘autocracia-burguesa’. Recorrendo a uma periódica mudança de ‘Presidentes’, o poder 
ditatorial brasileiro da época não se encarnou numa única pessoa e, nessa medida, não pode ser chamado de 
‘autocrático’”. A reprovação não se restringe à caracterização do último período ditatorial, mas abrange também a 
conceituação das resultantes do “processo de abertura” do regime. Ao insistir na afirmação da vigência da 
autocracia, Florestan teria ignorado o peso dos setores populares, em especial a nova classe trabalhadora, na 
transição democrática, assim como suas resultantes institucionais, dentre as quais Coutinho destaca a Constituição 
de 1988. A razão desse equívoco residiria na convicção, presente já em A revolução burguesa no Brasil (1975), “de 
que a nossa burguesia careceu e carecerá sempre, para poder exercer seu domínio de classe, dessas formas ditatoriais 
ou ‘autocráticas’ de poder político”. Para Coutinho, trata-se de um equívoco, pois “uma análise empírica constata 
que o recurso a formas ‘não-clássicas’ de revolução burguesa não impede que o país que as adotou conheça, em 
determinadas etapas de sua história, estruturas políticas liberal-democráticas; basta recordar aqui os casos do Japão, 
da Alemanha, da Itália ou da Espanha”. No plano nacional, os exemplos arrolados são o “período populista” e o do 
“processo de abertura”. Em ambos os casos a burguesia teria recorrido a formas hegemônicas para assegurar sua 
dominação.  C. N. COUTINHO, “Marxismo e ‘imagem do Brasil’ em Florestan Fernandes”, in: ______, Cultura e 



168 
 

 
 

 
Como núcleo essencial das formas armada e jurídica da dominação burguesa, o 

politicismo só poderia ser combatido, como Chasin o enfatiza em diversas oportunidades, através 

do fortalecimento do movimento dos trabalhadores, especialmente pela elaboração de um 

programa econômico de sua perspectiva. No entanto, as oposições partidárias, vítimas do ardil do 

politicismo, isto é, direcionando seus esforços para o fortalecimento das instituições, não 

atinaram para o potencial das movimentações grevistas. Pelo contrário, desvirtuaram o 

ressurgimento da movimentação operária dos anos 1978-1980, desviando seu curso para o campo 

politicizado das campanhas eleitoral de 1982 e das diretas-já. Além dessa submissão ideológica e 

da evidente capacidade autocrática do sistema no poder em empreender sua própria reconversão, 

conta ainda na perda das oportunidades por parte do setor do trabalho outra debilidade, 

estreitamente vinculada aos impasses da via colonial e esclarecedora quanto à determinação das 

formulações de Coutinho. 

O filósofo paulista observa que, nos casos clássicos de entificação do capitalismo, a luta 

dos setores do trabalho parte exatamente do ponto em que a burguesia dá como encerrada a obra 

de construção de um novo sistema social. Isto é, a esquerda tem por base a obra já realizada de 

integralização política e econômica do capital, ou inda, nos termos de Chasin, “a figura 

integralizada da burguesia é a cidadela material e espiritual contra a qual principia a 

integralização do proletariado. Este começa por onde aquela termina”. Já no caso da via colonial, 

a burguesia não empreende uma ruptura revolucionária com o velho ordenamento da sociedade. 

Como já foi explicitado inúmeras vezes neste trabalho, o setor do capital no país se reproduz e 

agiganta em permanente incompletude econômica e política. Nesse cenário, o setor do trabalho se 

encontra diante de um inacabamento, de uma obra inconclusa. 

Trata-se aqui da determinação social das perspectivas das esquerdas brasileiras. Diante do 

patamar rebaixado que constitui a irrealização da crítica burguesa, a integralização do trabalho 

emerge como tarefa abstrata, pois não tem a base econômica e política de uma verdadeira 
                                                                                                                                                                                                
sociedade no Brasil: ensaios sobre ideias e formas, Rio de Janeiro, DP&A, 2005, pp. 257-263. Se a recusa da noção 
de autocracia para caracterizar o redige imposto em 1964 padece de evidente formalismo, isto é, se apega a minúcias 
formais na definição da totalidade do domínio de classe, a rejeição geral decorre da inobservância da incompletude 
de classe do capital no Brasil, a qual, em sua dimensão econômica, nos distingue dos casos prussianos elencados. A 
exemplificação da vigência de regimes liberal democráticos na história brasileira antes demonstra a satisfação 
coutiniana com institucionalidades limitadas do que a comprovação da impropriedade da noção de autocracia 
burguesa. 



169 
 

 
 

democracia. Assim, a esquerda se vê compelida a cumprir o velho itinerário da burguesia 

clássica, uma tarefa que é historicamente imprópria não só a ela, mas também à burguesia local. 

Esse é o cenário descrito por Chasin: 

Posta entre a mera possibilidade genérica de uma revolução abstrata e a 
realidade concreta de um capital incompleto e incompletável, a esquerda 
sucumbe, naturalmente, à presença real e às tensões e pressões efetivas da 
segunda. Entre a idealidade esgarçada de uma revolução incogitável e o credo na 
finalização necessária do capital, é arrastada para o objetivismo da empreitada 
que visa à última. É a subsunção aos nexos mortos do que fora a lógica do 
capital concluso. É a submissão à lógica extinta do ideário liberal. No caso, duas 
vezes morta: a primeira vez, enquanto cadáver ideológico da própria burguesia 
de “tipo europeu”; a segunda, enquanto fantasma de empréstimo do 
conservantismo civilizado, boneco “liberal” na ventriloquia da autocrática 
burguesia brasileira.347 
 

 Estranho à lógica do trabalho, o acabamento da obra da burguesia clássica em um 

quadrante histórico desfavorável à sua consecução em moldes liberais é assumido de diferentes 

maneiras pelas esquerdas. Enquanto sua vertente tradicional concentrou-se na prática do 

“ativismo caudatário”, a chamada nova esquerda entregou-se de corpo e alma ao 

“participacionismo”. Confluentes no “credo na finalização do capital”, as esquerdas buscam 

realizar seus intuitos em instâncias distintas, a saber, enquanto a tradicional busca integralizar o 

capital no âmbito econômico, a nova tenta fazê-lo no político. 

É nesse ponto que se encontra a determinação social dos rumos políticos de Coutinho. A 

fase politicista de seu pensamento situa-se precisamente no campo das tentativas de dar 

acabamento à dominação política do capital. Por não apreender, em toda a sua dimensão, os 

nexos efetivos que nos distinguem do caso prussiano, o filósofo baiano ficou impossibilitado de 

compreender adequadamente a incompletude de classe do capital e, portanto, de escapar de sua 

determinação social. A esse respeito, é sintomático que o autor veja a renovação democrática que 

propõe “como o modo de realizar em condições novas as tarefas que a ausência de uma efetiva 

revolução democrático-burguesa deixou abertas em nosso país”. Desse modo, restringe-se ao 

quadro maniqueísta da oposição político-formal entre “democratismo e autoritarismo”. 

                                                            
347 José CHASIN, “A esquerda e a nova república”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à 
crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, pp. 159-160. 



170 
 

 
 

À determinação da incompletude do capital sobre o setor do trabalho, soma-se a 

debilidade do tipo de análise tradicionalmente praticada pelas esquerdas e, especialmente, por 

aqueles que estacionaram na defesa da aplicabilidade da noção de via prussiana ao nosso 

itinerário histórico. Inicialmente, Chasin considera um avanço a tomada do caminho prussiano 

como referencial exemplar. Nesse sentido, vê no Coutinho lukacsiano um “pioneiro fértil e bem-

sucedido”. No entanto, quando, reeditando procedimentos metodológicos tradicionais da 

esquerda, o caminho prussiano foi utilizado como modelo, isto é, quando seus traços foram 

tomados como generalidades abstratas, sem a necessária concreção especificadora, o filósofo 

paulista não hesitou em denunciar os erros cometidos e as consequências políticas: 

Os que estagnaram e encalharam, no “modelo da via prussiana”, ficaram 
impedidos de avançar na compreensão do caso brasileiro. Assim reproduzem em 
grande medida, apenas de forma mais sofisticada e menos estúpida, as análises 
dominantes do período anterior. Redunda daí uma proposta política, na qual é 
bisada (e não poderia ocorrer nada diverso) a lógica perversa da emasculação 
sofrida. Política que é coroada por um troncho diadema de ocos diamantes 
liberais, tudo para que não fique pura e simplesmente colada e totalmente 
indiferenciada em relação à plataforma política que marca o pré-64.348 
 

Assim, os cultores do modelo prussiano confluem com a esquerda tradicional tanto no 

caminho metodológico, isto é, na submissão de ocorrências empíricas a contornos formais, 

quanto no consequente desconhecimento e desconsideração da “centralidade operária para a 

questão democrática”. Ignorada essa dimensão da realidade nacional, e no contexto político-

referencial negativo do estalinismo, os teóricos em causa são condicionados “a pirutear para trás, 

em direção às formas institucionais do liberalismo político, em vez de armar o salto para frente, 

no sentido da democracia social e humana, que só pode se explicitar pelo prisma de efetuação 

das massas trabalhadoras, nucleadas e perspectivadas pelo proletariado”.349 

Coerente com os nexos apreendidos e as críticas realizadas, Chasin afirma, em diversas 

oportunidades, sua aposta em uma política de integralização dos trabalhadores, a qual 

possibilitaria “o começo da consumação da ferocidade do capital atrófico, ou seja, o rompimento 

com a miséria brasileira, vale dizer, com os cordões umbilicais que ligam a parte mais dinâmica 

                                                            
348 José CHASIN, “Prefácio”, in: Ricardo ANTUNES, Crise e poder, São Paulo, Cortez/Autores associados, 1986, 
pp. 9-10. 
349 Ibid., p. 10. 



171 
 

 
 

da formação brasileira ao atraso do subcapitalismo e à soberania do capital concluso”.350 Trata-se 

da reiterada necessidade de desmontagem de certos aspectos do capitalismo de extração colonial, 

a qual, ainda que mantendo a estrutura básica do modo de produção, tem por horizonte sua 

superação. 

Como vimos anteriormente, o acompanhamento crítico do ressurgimento do movimento 

operário evidenciou a emergência de possibilidades de ruptura com o caminho colonial, as quais 

foram ignoradas e perdidas pelas esquerdas. Ainda que reduzida, a virtualidade de uma rota 

alternativa ainda estava presente por ocasião do último ato de reconversão do bonapartismo à 

autocracia burguesa institucionalizada, ou seja, no quadro das eleições presidenciais de 1989. 

Tendo em vista essa conjuntura, Chasin elabora o artigo A sucessão na crise e a crise na 

esquerda, no qual apresenta um balanço crítico das condições objetivas e subjetivas para a 

superação do capitalismo no contexto internacional. Se nos quadrantes mais abastados as 

condições materiais do socialismo se apresentam em abundância, a possibilidade de ruptura é 

debilitada pela regressividade de seu cenário intelectual. Já nos polos de miséria, a história das 

experiências de tipo soviético prova que a ruptura é uma possibilidade real, mas não seu 

desenvolvimento, pois faltam aí as condições materiais. Nos termos do autor: 

[...] na atualidade é inverossímil qualquer ruptura da inamovibilidade dos países 
ricos e é igualmente fantasiosa, além de funesta, qualquer estimativa ou crença 
relativa à gestação de socialismo a partir da miséria. De modo que o quadro 
dilemático que se apresenta fez transparecer que não coincidem os lugares das 
rupturas possíveis com os lugares das transições socialistas viáveis.351 
 

Se os extremos são descartados em função da paralização social e da carência de 

possibilidades reais que apresentam, são divisados, com base na análise das realidades nacionais 

e na história das revoluções, países nos quais podem coincidir os lugares da ruptura e da transição 

socialista: 

É na América Latina que, longe dos extremos, há alguns poucos países com 
razoável industrialização e produção agrária consistente, índices de experiência 
sindical e política apreciáveis e atividade intelectual demarcada, que conjugam, 
portanto, graus de riqueza e miséria que armam a tensão para a ruptura e exibem 

                                                            
350 José CHASIN, “A esquerda e a nova república”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à 
crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 164. 
351 Idem, “A sucessão na crise e a crise na esquerda”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à 
crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 216. 



172 
 

 
 

base potencial (mínima, ao menos) para dar início a uma transição árdua e 
difícil, especialmente pelas implicações no terreno político internacional, mas 
que não estaria compelida a repetir a trajetória aberrante do caso soviético, 
chinês ou cubano. Em ordem alfabética e com diversidades em vantagens e 
desvantagens, em prós e contras: Argentina, Brasil e México.352 
 

O potencial objetivo assinalado não significa, de acordo com o autor, a equivalência no 

âmbito subjetivo. No entanto, dada a importância mundial dos países indicados, a construção de 

uma nova subjetividade revolucionária não significaria algo de interesse puramente local. Ao 

lutar pelo suprimento de suas necessidades mais prementes, referentes à via colonial, os agentes 

envolvidos contribuiriam para a questão mais universal da emancipação humana. Em 

conformidade com isso, Chasin esclarece que não se trata de empreender a transição socialista no 

plano imediato, mas sim de tomá-la como norte. A superação do modo de produção capitalista 

orientaria a superação da via colonial. Isto é, o rompimento do “capitalismo estruturalmente 

induzido e subordinado” constitui uma “primeira transição”, a qual “consubstancia as 

transformações imediatamente possíveis e abre estruturalmente para a transição última, que 

projeta para além do capital”.353 Assim, a totalidade do processo constitui uma “dupla transição”, 

fórmula que supera equívocos do passado e atina para a impossibilidade imediata do socialismo. 

O filósofo paulista não se detém no plano abstrato, e elenca os propósitos fundamentais 

que orientam a primeira transição. Em primeiro lugar, é necessária uma redefinição quanto às 

relações externas do país. Em lugar das “relações subordinantes” do capital atrófico, há que se 

estabelecer “relações soberanas”, o que só pode ser realizado da perspectiva do trabalho em sua 

afirmação defensiva. Essa reconfiguração dos laços do país com a economia mundial tem por 

pressuposto a “redefinição do aparato produtivo” interno. Trata-se aqui de desmontar os aspectos 

mais perversos do sistema, impondo limites à ação dos capitais atrófico e metropolitano em prol 

do conjunto da sociedade. Nesse sentido, a recomposição do sistema permitiria, além da 

supressão da superexploração da força de trabalho e das relações subordinantes, a dessacralização 

da propriedade privada, favorecendo a afirmação da propriedade social. O terceiro ponto da 

primeira transição refere-se à resolução da questão agrária. À variedade das situações 

apresentadas deveria corresponder uma amplitude de resoluções, abrangendo o parcelamento, o 

                                                            
352 José CHASIN, “A sucessão na crise e a crise na esquerda”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do 
golpe militar à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 217. 
353 Ibid., p. 219. 



173 
 

 
 

reajustamento nas condições de trabalho e remuneração e, por fim, a introdução germinal da 

propriedade social. Diante do processo inescapável da mundialização do capital e do fato de que 

seu avanço não cancela a objetivação de vínculos desiguais entre as nações, Chasin propõe como 

quarto ponto a formação do mercado latino-americano. Essa integração se conjugaria com os 

esforços para a constituição de relações soberanas. 

A avaliação de Chasin acerca das possibilidades apresentadas pelo quadro da eleição 

presidencial de 1989 é realizada com base na viabilidade da proposta da primeira transição. Na 

ausência do campo “da esquerda”, ou seja, sendo aqui a perspectiva de integralização dos 

trabalhadores obstaculizada pelas condições adversas da via colonial, Chasin aponta em uma 

possível confluência “na esquerda”, isto é, no campo mais progressista do gradiente político do 

capital, o caminho alternativo. Se a candidatura de Fernando Collor significava a certeza da 

reprodução da essência do sistema de dominação econômica e política implantado em 1964, 

assim como a integração subordinada de nossa economia no quadro da mundialização, as 

perspectivas apresentadas “na esquerda”, portavam, na totalidade de suas melhores qualidades, a 

virtualidade de outro direcionamento. PDT e PT compareceriam ao pleito, respectivamente, com 

a plataforma centrada na evolução nacional norteada pelo progresso social e a combatividade das 

movimentações sindicais. Assim, a confluência dessas agremiações permitiria a especificação da 

proposta nacional popular, bem como dotaria o vetor sindical de um projeto de país. Uma 

plataforma assim ajustada poderia empolgar os representados do PSDB, ou seja, os setores 

médios e certos círculos empresariais. Portanto, embora isolados fossem incapazes de representar 

as diferentes classes sociais nacionais, os partidos citados poderiam sanar suas debilidades 

através de uma conjugação de forças. 

Não obstante, a oportunidade presente nas eleições, tal como as apresentadas em ocasiões 

anteriores, foi ignorada pelas oposições.354 Afora o PDT de Leonel Brizola, o único a insistir na 

                                                            
354 A exposição das posições chasinianas acerca das razões da recusa da confluência eleitoral ultrapassa os limites de 
nosso trabalho. No entanto, deve-se registrar que teve enorme peso no processo em causa a submissão das esquerdas 
ao politicismo e, nesse sentido, sua adesão a um determinado conjunto de teses. Trata-se, nos termos do filósofo 
paulista, de um “quadrúpede teórico”, composto pelas teorias da “dependência” e da “marginalidade” e pelas críticas 
do “autoritarismo” e do “populismo”. Esse conjunto, em especial a última crítica, ajudou a desvirtuar o 
entendimento das possibilidades objetivas apresentadas na conjuntura eleitoral. A figura de Brizola, que 
naturalmente exerceria a liderança na conjunção defendida, reunia características que, desentendidas pelo olhar 
politicista, o descredenciavam junto às oposições. Ou seja, o líder popular era visto como ameaça populista. Cf. José 



174 
 

 
 

necessidade da união partidária, as demais agremiações pereceram na teimosia do isolamento, 

facilitando a conclusão do trânsito do bonapartismo à institucionalização da autocracia burguesa. 

A significação dessa derrota das forças na esquerda envolve uma dimensão particularmente 

importante para os propósitos de nosso trabalho, a saber, a conclusão da via colonial. 

Ao final da década de 1980 e no desenrolar da seguinte, a entificação do capitalismo 

industrial foi levada a cabo no respeito a sua lógica imanente, isto é, de modo subordinado. Esse 

encerramento se deu em um momento específico da tendência histórica de mundialização do 

capital. Tratou-se, no bojo da atualização dos laços que, desde as origens coloniais, nos 

submetem às economias centrais, da emergência de novos parâmetros internacionais no sistema 

de produção e circulação de mercadorias. Levando ao paroxismo suas velhas tendências de 

expansão, o capitalismo agora global alterou também o cenário nacional. Nos termos de Chasin: 

Para o bem e para o mal, aqui se fecha e fica para trás um longo ciclo, cujas 
características dominaram a maior parte do cenário brasileiro neste século. 
Traços que, reduzidos ao essencial, conferiam ao país o semblante de uma 
entificação nacional que pelejava para completar sua formação capitalista, mas 
que reproduzia sempre, apesar da multiplicação das formas de crescimento e 
diversificação econômicas, a incompletude de seu capital e, por consequência, 
suas peculiares mazelas sociais e políticas.355 

 
A mundialização do capital é vista por Chasin como um movimento que, não obstante os 

patamares que ostenta, não subverte a lógica dos acontecimentos nacionais, mas apenas os leva a 

sua conclusão. Essa significa não apenas reconfiguração de cenários, mas também indicação de 

esgotamentos de perspectivas. Com o fim da via colonial, encerra-se igualmente a viabilidade de 

soluções de caráter nacional, isto é, perspectivas de desenvolvimento autônomo. Diante da 

“produção ampliada a grandezas sem limites e o intercâmbio comercial elevado ao primado das 

trocas infinitas e superpostas, sem embaraços de fronteira”, “crescer passou a supor a capacidade 

de ocupar nichos na infinitude da malha de produção atualizada, universo no qual os mercados 

interno e externo não mais se distinguem: ao capital social global corresponde agora o Mercado 

Único das trocas levadas ao paroxismo”. Sem grandes reviravoltas, trata-se de um processo que 

privilegia os países mais adequados a sua lógica imanente, ou, nos termos de Chasin, “se o feitiço 

                                                                                                                                                                                                
CHASIN, “A sucessão na crise e a crise na esquerda”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar 
à crise social, Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, pp. 241-254. 
355 Idem, “O poder do real”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à crise social, Santo 
André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 303. 



175 
 

 
 

reside nas trocas infinitas e superpostas de mercadorias, produzidas sob o padrão da alta 

tecnologia, só poderá existir e padecer, civilizadamente, quem produzir e trocar sob as 

determinações desse complexo lógico de princípio”.356 

A partir do exposto até aqui, conclui-se que, ao apreender o modo específico de realização 

dos traços que nos assemelham ao caso prussiano, Chasin permite a percepção dos limites das 

posições de Coutinho. Na esteira de Caio Prado Jr., Chasin atina para a particularidade do 

capitalismo de extração colonial, mas avança ao considerá-la no quadro das vias de entificação do 

capitalismo. Para o filósofo paulista, o peso do latifúndio e a subordinação de nossa economia a 

interesses externos obstaculizam a completude de classe do capital. Ou seja, obstaculizada pela 

vigência prolongada do historicamente velho, a industrialização brasileira não logra promover a 

autonomia econômica e a hegemonia em bases democráticas da burguesia. Se Coutinho não 

apreende ou esquece a dimensão colonial do velho e desconsidera a importância do caráter 

hipertardio e subordinado de nossa industrialização, essas distinções não apenas dão o tom do 

diagnóstico chasiniano da realidade brasileira contemporânea, mas são elementos importantes nos 

possíveis equacionamentos políticos. 

A percepção da incompletude do capital no Brasil, especialmente a econômica, permite a 

Chasin a compreensão da impossibilidade da constituição de uma democracia da perspectiva da 

burguesia entre nós. Enquanto Coutinho aposta em um movimento que tem na conquista da 

democracia política seu primeiro objetivo, ou seja, a completude politica do capital, Chasin 

afirma que no Brasil a democracia só pode ser obra dos trabalhadores. Nesse sentido, o filósofo 

paulista aponta que, sendo outros os agentes da democracia, seu formato não pode ser o do 

regime liberal, mas sim o de um ordenamento de caráter social. Ou seja, a proposta chasiniana 

não sucumbe à ilusão de que seja possível conquistar as liberdades formais para, depois, cuidar 

da vida. Ao contrário, tem por suposto que é primordialmente no âmbito das carências materiais 

que pode surgir, como a história das greves o evidenciou, um movimento de luta por uma 

sociedade efetivamente democrática. 

                                                            
356 José CHASIN, “O poder do real”, in: ______, A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à crise social, 
Santo André, Estudos e edições Ad hominem, 2000, p. 304. 



176 
 

 
 

A análise dos percalços das oposições ao longo da história brasileira levou o filósofo 

paulista a concluir que a incompletude do capital teve repercussões também no setor do trabalho. 

O inacabamento da obra da burguesia levou as esquerdas a assumir como sua a tarefa de 

empreender o desenvolvimento nacional e de construir a democracia liberal. Esse ponto é de 

extrema importância na avaliação do pensamento de Coutinho, pois sua proposta de democracia 

liberal não significa outra coisa senão realizar a obra política da burguesia. Tomando a história 

brasileira como um caso de via prussiana, Coutinho não apreende o verdadeiro significado do 

caráter hipertardio da industrialização e a subordinação econômica do país às economias centrais. 

Desconsiderando-as, não percebe que a modernização pela qual o país passou consistiu em um 

inchaço, isto é, na reprodução ampliada de debilidades do passado, as quais minam as bases de 

um desenvolvimento autossustentado. Em suma, a análise politicista de Coutinho não o habilitou 

a romper com a sina das esquerdas no país. 

A teorização chasiniana sobre o fim da via colonial no contexto da mundialização do 

capital também constitui um momento de superação em relação aos andamentos coutinianos. Em 

seu politicismo, Coutinho confere aos conceitos utilizados para compreender o caso brasileiro 

uma tonalidade cada vez mais política. Os utiliza de forma a privilegiar a percepção do 

desenvolvimento das organizações representativas da sociedade, tendo nas condições econômicas 

fundamentos mais ou menos abstratos. Assim, o filósofo baiano também deixa no escuro a 

questão do encerramento do processo de entificação do capitalismo industrial brasileiro. Antes, 

foca nos modelos de estruturação do poder e de representação de interesses possíveis em 

sociedades portadoras de organizações civis fortes e articuladas (o autor trabalha com dois tipos, 

o “liberal-corporativo” e a “democracia de massas”).357 Em contraposição, Chasin opera na 

observância do primado das relações materiais dos indivíduos sobre suas formas de consciência, 

isto é, trabalha com a consciência de que a sociedade civil em sua acepção marxiana é o 

momento preponderante na conformação da totalidade do real, que abrange, evidentemente, o 

momento da política. Conferindo a devida importância à configuração propriamente econômica, 

Chasin foi capaz não só de apreender as peculiaridades do caso brasileiro, mas também de 

perceber o seu encerramento. 

                                                            
357 C. N. COUTINHO, Democracia e socialismo: questões de princípio & contexto brasileiro, São Paulo, Cortez, 
Autores associados, 1992, pp. 55-63. 



177 
 

 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Como pudemos acompanhar ao longo deste trabalho, o pensamento do filósofo Carlos 

Nelson Coutinho passou por mudanças temáticas e referenciais. A transição da estética e da 

filosofia para a política foi acompanhada pela troca de Lukács por Gramsci e os eurocomunistas 

italianos. Paralela e consequentemente, a análise coutiniana do tema das vias de desenvolvimento 

do capitalismo sofreu alterações. 

O contato postal com Lukács permitiu a Coutinho a superação de suas concepções 

iniciais, formadas com a leitura de autores como o próprio Lukács de História e consciência de 

classe, Antonio Gramsci, Jean-Paul Sartre, Lucien Goldmann e Galvano Della Volpe. As lições 

do filósofo húngaro resultaram na adoção do método histórico-sistemático. A analítica assim 

norteada consistiu na tentativa de apreensão da gênese, dinâmica interna e função social de obras 

literárias e filosóficas. No interior dos parâmetros lukacsianos, Coutinho mostrou-se plenamente 

consciente do primado das categorias econômicas na estruturação da totalidade do real. Assim, as 

relações materiais entre os indivíduos constituem o núcleo do quadro histórico-social presente 

nos trabalhos do filósofo baiano, a partir do qual são rastreadas as condições de possibilidade e 

determinação dos fenômenos espirituais. 

É no interior dessa forma de análise que surge o problema da particularidade do 

desenvolvimento do capitalismo no Brasil. Preocupado com o histórico de vicissitudes da 

literatura brasileira, Coutinho assumiu a hipótese de que o capitalismo brasileiro seguiu a via 

prussiana. Isto é, nossa evolução histórica teria se dado de modo similar ao caso alemão. Assim, 

o autor chamou atenção para os acordos pelo alto entre as classes dominantes, responsáveis pela 

exclusão das camadas populares dos processos de transformação experimentados no país. A 

conciliação com o atraso resultaria na ausência de uma consciência democrático-popular e, 

consequentemente, na descontinuidade da literatura. 

No entanto, focando os problemas decorrentes da conciliação entre o “velho” e o “novo” 

na estruturação da relação entre os intelectuais e as classes populares, Coutinho não se preocupou 

em explicitar de modo detalhado a adequação do conceito de via prussiana ao caso brasileiro. O 

autor limitou-se a afirmar que a nossa economia possui uma estrutura atrasada, fragmentária e 

dependente. A natureza específica do velho ao qual o novo pagava tributo não foi apreendida e 



178 
 

 
 

evidenciada em sua significação própria. Se em um diagnóstico inicial Coutinho identificava 

nossa formação econômico-social como sendo fruto dos movimentos de expansão do capitalismo 

mercantil, a adoção da noção de via prussiana foi acompanhada da afirmação segundo a qual 

restavam traços feudais na estrutura do país. No entanto, os textos da fase lukacsiana de Coutinho 

não trazem elementos que comprovem a existência de tais traços. 

A adoção de referenciais de Antonio Gramsci e de eurocomunistas italianos no final dos 

anos 1970 levou Coutinho a alterar seu pensamento como um todo e, consequentemente, sua 

imagem de Brasil. Tendo por núcleo essencial a noção gramsciana de sociedade civil, o filósofo 

baiano priorizou o questionamento do nível de desenvolvimento das organizações civis. Dessa 

forma, o matrizamento econômico do real não pôde ser apreendido corretamente, pois, no novo 

formato do pensamento de Coutinho, o ordenamento material é considerado apenas enquanto 

impulso genérico do fenômeno da ocidentalização. Em suma, a assimilação dos novos 

referenciais resultou em politicismo. Por ser politicista, a análise de Coutinho, ainda que atinasse 

para distinções entre a formação econômico-social brasileira e os casos de via prussiana e 

revolução passiva, não foi capaz de aferir seu peso e lógica específicos. 

Como pudemos observar na obra de Caio Prado Jr., a dimensão colonial, desatendida pelo 

trabalho politicista de Coutinho, é fundamental para o devido entendimento da evolução histórica 

do país. A reiteração de vícios originários, referentes à vinculação das atividades produtivas a 

interesses internacionais, obstrui o desenvolvimento industrial em bases nacionais, isto é, barra a 

constituição de um capitalismo voltado para o atendimento das necessidades fundamentais da 

população interna. 

Atinando para os problemas decorrentes da origem colonial, José Chasin pôde realizar 

uma transposição ajustada da conceituação marxista acerca das formas de entificação do 

capitalismo. Nesse empreendimento, a percepção de distinções em relação ao caso prussiano 

armou o entendimento da incompletude de classe do capital e, consequentemente, da 

impossibilidade de uma democracia da perspectiva da burguesia no Brasil. No interior dessas 

conquistas teóricas, Chasin oferece-nos a chave para compreender as razões da falta de 

horizontes das esquerdas brasileiras. 



179 
 

 
 

No cenário de incompletudes da via colonial, as esquerdas são pressionadas a lutar pela 

integralização do capital nas dimensões econômica e política. Como vimos, é justamente na 

tentativa de realizar a tarefa política da burguesia que Coutinho formula suas teses. Desarmado 

pelo politicismo, o filósofo baiano não pôde perceber em toda a sua significação a incompletude 

da burguesia e, consequentemente, a centralidade operária na construção da democracia. 

Esse é o quadro que determina a função social do pensamento de Coutinho. Ao ignorar os 

lineamentos concretos da realidade nacional, a analítica coutiniana sucumbe às suas pressões, o 

que resulta na proposição de objetivos desinteressantes a agentes desinteressados. Conforme o 

observado nos textos de Chasin, nas condições da via colonial de entificação do capitalismo, a 

assunção da democracia formal como objetivo central da luta dos setores do trabalho consiste em 

um equívoco de interpretação e proposição política. 

Assim, cumpre finalizar com a observação de que, ao assumir a via prussiana como 

modelo e a democracia liberal como objetivo primário, Coutinho contribuiu, em medida ainda a 

ser investigada, com a perda das oportunidades apresentadas pelo evolver da realidade brasileira. 

E isso na exata medida em que não atinou para o potencial transformador que a reemergência dos 

movimentos operários representavam em nossa história, sucumbindo ao ardil politicista da luta 

pelas liberdades formais. 

 

 

 

 

 

 

 

 



180 
 

 
 

BIBLIOGRAFIA 

Trabalhos de Carlos Nelson Coutinho 

Livros 

COUTINHO, Carlos Nelson. A democracia como valor universal e outros ensaios. Rio de 

Janeiro, Salamandra, 1984. 

______. Contra a corrente: ensaios sobre democracia e socialismo. São Paulo, Cortez, 2000. 

______. Cultura e sociedade no Brasil. Rio de Janeiro, DP&A, 2005. 

______. Democracia e socialismo: questões de princípio e contexto brasileiro. São Paulo, Cortez, 

1992. 

______. Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político. Rio de Janeiro, Campus, 1989. 

______. Intervenções: o marxismo na batalha das ideias. São Paulo, Cortez, 2006. 

______. Literatura e humanismo. São Paulo, Paz e Terra, 1967. 

______. Lukács, Proust & Kafka. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

______. Marxismo e política: a dualidade de poderes e outros ensaios. São Paulo, Cortez, 1994. 

______. O estruturalismo e a miséria da razão. São Paulo, Expressão popular, 2010. 

 

Artigos, entrevistas e outros trabalhos de Coutinho 

______. “A democracia como regime que avança”, Isto É, p. 45, 21 jan. 1981. 

______. “A democracia na batalha das ideias e nas lutas políticas no Brasil de hoje”. In: 

SEMERARO, Giovanni; FÁVERO, Osmar. Democracia e construção do público no 

pensamento educacional brasileiro. Petrópolis, Vozes, 2002. P. 11-39. 



181 
 

 
 

______. “A dimensão objetiva da vontade geral em Hegel”, Lua Nova, São Paulo, n. 43, p. 59-75, 

dez. 1998. 

______. “A época neoliberal: revolução passiva ou contra-reforma?”, Gramsci e o Brasil. 

Disponível em: <http://www.acessa.com/gramsci/?page=visualizar&id=790> Acesso em: 01 

fev. 2009.  

______. “A hegemonia da pequena política”. In: OLIVEIRA, Francisco de; BRAGA, Ruy; 

RIZEK, Cibele (orgs.). Hegemonia às avessas. São Paulo, Boitempo Editorial, 2010. P. 29-43. 

______. “A hora de refundar a esquerda”, Jornal dos economistas, p. 10-11, ago. 2005. 

______. “A intelectualidade contra a ditadura”, Estudos, nº 5, 1974. 

______. “Bate-papo sobre ideias e caminhos”, Partido Socialismo e Liberdade. Disponível em: 

<http://www.psol.org.br/nacional/jornal/917> Acesso em: 01 dez. 2007. 

______. “Carlos Nelson Coutinho”. In: PEREIRA, Carlos A. M.; HOLANDA, Heloisa Buarque. 

Patrulhas ideológicas: marca registrada. São Paulo, Brasiliense, 1980. P. 45-56. 

______. “Carlos Nelson Coutinho”. In: NOBRE, Marcos; REGO, José Marcio. Conversas com 

filósofos brasileiros. São Paulo, Editora 34, 2000. P. 373-399. 

______. “Cidadão brasileiro”, Teoria e debate, n. 9, jan./fev./mar. 1990. Disponível em: 

<http://www2.fpa.org.br/o-que-fazemos/editora/teoria-e-debate/edicoes-anteriores/ensaio-

cidadao-brasileiro> Acesso em: 16 out. 2006. 

______. “Crítica e utopia em Rousseau”, Lua nova, São Paulo, n. 38, p. 5-30, 1996. 

______. “Cultura brasileira: um intimismo deslocado, à sombra do poder?”, Cadernos de debate, 

São Paulo, n. 1, p. 65-67, 1976. 

______ et al. “Cultura, império, imperialismo”. In: MENEGAT, Marildo; BEHRING, Elaine 

Rossetti; FONTES, Virgínia. Dilemas da humanidade: diálogos entre civilizações. Rio de 

Janeiro, Contraponto, 2008. P. 203-256. 



182 
 

 
 

______. “Debate continua: opinião sobre a aliança das esquerdas”, Revista socialismo e 

democracia, São Paulo, n. 11, Ano III, p. 7-12, 1986. 

______. “Democracia e socialismo”, O Globo, Rio de janeiro, p. 7, 30 dez. 2008. Filosofia e 

questões teóricas. 

______. “Democratização depende do controle social sobre a mídia”, Ciberlegenda, n. 4, 2001. 

Disponível em: <http://www.uff.br/mestcii/denis6.htm> Acesso em: 05 jun. 2006. 

______. “Do ângulo do Marxismo: comentários ao ensaio ‘o novo movimento teórico’ de Jeffrey 

C. Alexander”, Revista Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, vol. 2, nº 4, p.39-42, jun. 

1987. 

______. “Entrevista: Carlos Nelson Coutinho”, Teoria e debate, n. 51, jun./jul./ago. 2002. 

Disponível em: <http://www.fpabramo.org.br/o-que-fazemos/editora/teoria-e-debate/edicoes-

anteriores/entrevista-carlos-nelson-coutinho> Acesso em: 27 jul. 2006. 

______. “Entrevista com Carlos Nelson Coutinho”, Cult, n. 141, 28 mar. 2010. Disponível em: 

<http://revistacult.uol.com.br/home/2010/03/entrevista-com-carlos-nelson-coutinho/> Acesso 

em: 17 abr. 2010. 

______. “Entrevista: o país vive o terceiro tempo de Fernando Henrique”, Partido Socialismo e 

Liberdade. Disponível em: <http://psol50.org.br/blog/2004/08/01/entrevista-o-pais-vive-o-

terceiro-tempo-de-fernando-henrique/> Acesso em: 28 ago. 2004. 

______. “Existencialismo ou marxismo?”, Encontros com a civilização brasileira, Rio de 

Janeiro, Civilização brasileira, n. 13, p. 237-240, 1979. 

______. “Exposição” [Questões teóricas e políticas]. In: GARCIA, Marco Aurélio. As esquerdas 

e a democracia. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1986. P. 59-66. 

______. “Falar em golpe é mistificação”, Jornal da UFRJ, p. 10-11, ago. 2005. Disponível em: 

<http://www.ufrj.br/docs/jornal/2005-agosto-jornalUFRJ7.pdf> Acesso em: 20 abr. 2009. 



183 
 

 
 

______. “Gramsci e as ciências sociais”, Serviço social e sociedade, São Paulo, Cortez, vol. 34, 

p. 21-40, 1990. 

______. “Gramsci no Brasil: recepção e usos”. In: MORAES, João Quartim de. História do 

marxismo no Brasil. Vol. III. Campinas, SP, Editora da Unicamp, 1998. P. 151-193. 

______. “Gramsci e o Sul do mundo: entre Oriente e Ocidente”, Margem Esquerda, São Paulo, 

Boitempo editorial, n. 5, p. 122-130, fev. 2005. 

______. “Gramsci: universalidade que se amplia geograficamente”, Folha de São Paulo, São 

Paulo, p. A-37, 25 abr. 1987. 

______. “Há alguma teoria com medo da prática?”, Opinião, Rio de Janeiro, nº 160, p.19, 28 

nov. 1975. 

______. “Hegel e a democracia”, Instituto de Estudos Avançados da Universidade de São Paulo. 

Disponível em: <http://www.iea.usp.br/textos/coutinhohegel.pdf> Acesso em: 22 abr. 2003. 

______. “Intelectuais em extinção”, Observatório da imprensa. Disponível em: 

<http://www.observatoriodaimprensa.com.br/artigos/al0512200091.htm> Acesso em: 05 jun. 

2006. 

______. “Intelectuais, luta política e hegemonia cultural”. In: MORAES, Dênis de (org.). 

Combates e utopias: os intelectuais num mundo em crise. Rio de Janeiro, Editora Record, 

2004. P. 315-337. 

______. “Introdução”. In: GRAMSCI, Antonio. Cadernos do cárcere. Rio de janeiro, Civilização 

Brasileira, 1999. Vol. 1. P. 7-45. 

______. “Introdução”. In: GRAMSCI, Antonio. Escritos políticos. Rio de Janeiro, Civilização 

Brasileira, 2004. P. 11-31. 

______; NETTO, José Paulo. “Introdução”. In: LUKÁCS, Georg. Socialismo e democratização. 

Rio de Janeiro, Editora UFRJ, 2008. 



184 
 

 
 

______. “Kafka: Pressupostos históricos e reposição Estética”, Temas de Ciências Humanas, São 

Paulo, n. 2, p. 15-56, set. 1977. 

______. “Marx”. In: FERREIRA, Clodomir de Souza; ESTEVES, João Antonio de Lima; 

COUTINHO, Laura Maria (orgs.). O pensamento inquieto. Brasília, CEAD/UnB, 1993. p. 23-

37. 

______. “No caminho de uma dramaturgia nacional-popular”, Arte em revista, São Paulo, n. 6, 

ano 3, p. 60-61, out. 1981. 

______. “Nota à edição brasileira”. In: GRAMSCI, Antônio. A questão meridional. Rio de 

janeiro, Paz e terra, 1987. P. 9-11. 

______; KONDER, Leandro. “Nota sobre Agnes Heller”. In: HELLER, Agnes. O cotidiano e a 

história. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1972. 

______. “Notas sobre a questão cultural no Brasil”, Escrita/Ensaio, São Paulo, n. 1, vol. 1, p. 6-

15, 1977. 

______; KONDER, Leandro. “Nota sobre Antonio Gramsci”. In: GRAMSCI, Antonio. 

Concepção dialética da história. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1966. P. 1-6. 

______. “O conceito de política nos Cadernos do cárcere”. In: ______; TEIXEIRA, Andrea de 

Paula (orgs.). Ler Gramsci entender a realidade. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2003. 

P. 78-96. 

______. “O conceito de vontade coletiva em Gramsci”, Katálysis, Florianópolis, v. 12, n. 1 p. 32-

40, jan./jun. 2009. 

______. “O desafio dos que pensaram bem o Brasil”, Lua nova [online], São Paulo, n. 54, p. 103-

113, 2001. Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-

64452001000300005&lng=en&nrm=iso> Acesso em: 11 jan. 2006. 



185 
 

 
 

______. “O estado brasileiro: gênese, crise, alternativas”. In: LIMA, Júlio César França; NEVES, 

Lúcia Maria Wanderley. Fundamentos da educação escolar do Brasil contemporâneo. Rio de 

Janeiro, Fiocruz, 2006. P. 173-200. 

______. “O estreito fio da navalha”, Teoria e Debate, n. 52, dez. 2002/jan./fev. 2003. Disponível 

em: <http://www.fpabramo.org.br/conteudo/debate-o-estreito-fio-da-navalha> Acesso em: 03 

fev. 2003. 

______. “O lugar do manifesto na evolução da teoria política marxista”. In: REIS FILHO, Daniel 

Aarão. O manifesto comunista 150 anos depois. Rio de Janeiro/São Paulo, 

Contraponto/Fundação Perseu Abramo, 1998. P. 43-66. 

______. “O marxismo no Brasil”. In: JINKINGS, Ivana; PESHANSKI, João Antônio (orgs). As 

utopias de Michael Löwy: reflexões sobre um marxista insubordinado. São Paulo, Boitempo 

editorial, 2007. P. 129-135. 

______. “O pensador hegemônico”, Folha de São Paulo, 21 nov. 1999, Mais! 

______. “O povo na obra de Jorge Amado”. In: ROLLEMBERG, Vera (org.). Um grapiúna no 

país do carnaval. Salvador, Fundação casa de Jorge Amado, 2000. p. 57-62. 

______. “O processo das contradições e a revolução brasileira”, Ângulos, Salvador, n. 16, p. 29-

39, 1960. 

______. “O Significado de Lima Barreto na Literatura Brasileira”. In:______ et al. Realismo e 

anti-realismo na literatura brasileira. Rio de Janeiro, Paz e terra, 1974. 

______. “Os intelectuais e a organização da cultura no Brasil”, Temas de ciências humanas, São 

Paulo, Ciências humanas, n. 10, p. 93-110, 1981. 

______. “Os “longos anos 60”: marxismo e estruturalismo”. In: CABRAL, Severino (org.). 5 

Décadas em questão. Rio de Janeiro, Muad, 2004. P. 53-64. 



186 
 

 
 

______. “Paixão por Gramsci: entrevista concedida a Cecília Costa e Daniela Birman”, Gramsci 

e o Brasil. Disponível em: <http://www.artnet.com.br/gramsci/arquiv308.htm> Acesso em: 15 

dez. 2003. 

______. “Pluralismo: dimensões teóricas e políticas”, Cadernos ABESS, São Paulo, Cortez, n. 4, 

p. 5-17, maio 1991. 

______. “Prefácio à edição brasileira”. In: MÁRKUS, György. A teoria do conhecimento no 

jovem Marx. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1974. P. 9-15. 

______. “Presença de Lukács no Brasil: entrevista com Leandro Konder e Carlos Nelson 

Coutinho”. In: PINASSI, Maria Orlanda; LESSA, Sérgio (orgs.). Lukács e a atualidade do 

marxismo. São Paulo, Boitempo Editorial, 2002. P. 157-183. 

______. “Problemática atual da dialética”. Ângulos, Salvador, n. 17, p. 25-47, dez. 1961. 

______. “Reformas geram revolução?”, Revista socialismo e liberdade, n. 1, 31 maio 2009. 

Disponível em: 

<http://www.socialismo.org.br/portal/images/stories/documentos/Entrevista_Carlos_Nelson_

Coutinho.pdf> Acesso em: 05 jun. 2006. 

______. “Representação de interesses, formulação de políticas e hegemonia”. In: TEIXEIRA, 

Sônia Fleury (Org.). Reforma Sanitária: em busca de uma teoria. São Paulo, 

Cortez/ABRASCO, 1989. P. 47-60. 

______. “Sem socialismo não há democracia”, Caros Amigos, n. 153, dez. 2009. 

______. “Socialismo e democracia: a atualidade de Gramsci”. In: AGGIO, Alberto (org.). 

Gramsci: a vitalidade de um pensamento. São Paulo, Editora da UNESP, 1998. P. 15-36. 

______. “Sociedade civil e democracia no pensamento liberal e marxista”, Libertas, v. 3, n. 1, p. 

70-82, dez. 2008. 

______. “Triunfo da pequena política”, UFRJ Debate: a esquerda e a crise política do governo. 

Disponível em: 



187 
 

 
 

<http://www.midiaimpressa.ufrj.br/html/serie_debate/triunfo_da_pequena_politica.htm> 

Acesso em:  07 mar. 2006. 

______. “Uma entrevista para Reportagem”, Gramsci e o Brasil. Disponível em: 

<http://www.artnet.com.br/gramsci/arquiv314.htm> Acesso em: 02 jan. 2004. 

______. “Um filósofo democrático”. In: PINASSI, Maria orlanda (org.). Leandro konder: a 

revanche da dialética. São Paulo, Editora UNESP, 2002. P. 15-28. 

 

 

 

Outros autores 

AMAZONAS, João. “Uma linha confusa e de direita”. Novos rumos, p. 10, 10 a 16 de jun. 1960. 

ANDERSON, Perry. “As antinomias de Gramsci”. In: ______. Afinidades seletivas. São Paulo, 

Boitempo editorial, 2002. 

______. Considerações sobre o marxismo ocidental; Nas trilhas do materialismo histórico. São 

Paulo, Boitempo editorial, 2004. 

BERRIEL, Carlos Eduardo Ornelas.  “Gramsci e eles”. Nova escrita/ensaio, São Paulo, Editora e 

livraria escrita, n. 9, ano IV, 1982. 

CHASIN, José. “A determinação ontonegativa da politicidade”. Ensaios Ad Hominem I, São 

Paulo, Estudos e Edições Ad Hominem, tomo III: política, 2000. 

______. A miséria brasileira: 1964-1994: do golpe militar à crise social. Santo André, Estudos e 

Edições Ad Hominem, 2000. 

______. Marx: estatuto ontológico e resolução metodológica. São Paulo, Boitempo Editorial, 

2009. 



188 
 

 
 

______. O integralismo de Plínio salgado: forma de regressividade no capitalismo híper-tardio. 

Belo Horizonte, Editora UMA. São Paulo, Estudos e Edições Ad Hominem, 1999. 

______. “Prefácio”. In: ANTUNES, Ricardo. Crise e poder. São Paulo, Cortez, Autores 

Associados, 1986. 

______. “Sobre o conceito de totalitarismo”. Ensaios Ad Hominem I, São Paulo, Estudos e 

edições Ad hominem, tomo III: política, 2000. 

COGGIOLA, Osvaldo. Engels: o segundo violino. São Paulo, Xamã, 1995. 

FREDERICO, Celso. Lukács: um clássico no século XX. São Paulo, Moderna, 1997.  

______. “Presença de Lukács na política cultural do PCB e na universidade”. In: MORAES, João 

Quartim de (org.). História do marxismo no Brasil: os influxos teóricos. Campinas, Editora da 

Unicamp, 2007. v. 2. 

GENRO FILHO, Adelmo. “A democracia como valor operário e popular”. Encontros com a 

civilização brasileira, Rio de Janeiro, Civilização brasileira, n. 17, p. 195-202, nov. 1979. 

GIANNOTTI, José Arthur. “Notas sobre a categoria ‘modo de produção’ para uso e abuso dos 

sociólogos”, Estudos Cebrap, São Paulo, n. 17, p. 161-168, 1976. 

GRAMSCI, Antonio. Introdução à filosofia: a filosofia de Benedetto Croce. Rio de Janeiro, 

Civilização Brasileira, 1978. 

GUIMARÃES, Alberto Passos. “As três frentes da luta de classes no campo brasileiro”. In: 

SANTOS, Raimundo (org.). Questão agrária e política: autores pecebistas. Rio de Janeiro, 

EDUR, 1996. 

______. Maquiavel, a política e o estado moderno. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1978. 

______. O risorgimento: notas sobre a história da Itália. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 

2002. 

KONDER, Leandro. Lukács. Porto Alegre, L&PM, 1980. 



189 
 

 
 

LENIN. Vladimir Ilich. Capitalismo e agricultura nos Estados Unidos da América: novos dados 

sobre as leis de desenvolvimento do capitalismo na agricultura. São Paulo, Ed. Brasil debates, 

1980. 

______. O desenvolvimento do capitalismo na Rússia: o processo de formação do mercado 

interno para a grande indústria. São Paulo, Nova Cultural, 1985. 

______. O programa agrário da social-democracia na primeira revolução russa de 1905-1907. 

São Paulo, Ciências Humanas, 1980. 

LIMA, Ricardo R. A. de. Via prussiana, revolução passiva e revolução pelo alto: Estudo de uma 

hipótese marxista sobre a particularidade do caminho brasileiro ao capitalismo. 2003. 167 f. 

(Mestrado em Ciências Sociais) - Curso de Mestrado da Faculdade de Filosofia e Ciências de 

Marília da Universidade Estadual Paulista – Unesp – Campus de Marília, Marília, 2003. 

LUKÁCS, Georg. “Correspondência com Georg Lukács”. In: PINASSI, Maria Orlanda; LESSA, 

Sérgio (orgs.). Lukács e a atualidade do marxismo. São Paulo, Boitempo editorial, 2002. 

______. El asalto a la razón: La trayectoria del irracionalismo desde Schelling hasta Hitler. 

Barcelona-México, Grijalbo, 1968. 

______. Goethe y su época. Barcelona-México, Grijalbo, 1968. 

______. Pensamento vivido: autobiografia em diálogo: entrevista a István Eörsi e Erzsébet Vezér. 

São Paulo, Estudos e edições Ad hominem, Viçosa, MG, Editora UFV, 1999. 

______. Socialismo e democratização: escritos políticos 1956-1971. Rio de Janeiro, Editora 

UFRJ, 2008. 

MAGANE, Felipe T. Crítica ontológica à teoria da democracia como valor universal de Carlos 

Nelson Coutinho. 2007. 154 f. (mestrado em História) – Programa de Estudos Pós-Graduados 

em História da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2007. 

MANDEL, Ernest. Crítica do eurocomunismo. Lisboa, Antídoto, 1978. 

MARX, Karl. A guerra civil na França. São Paulo, Boitempo editorial, 2011. 



190 
 

 
 

______; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. São Paulo, Boitempo Editorial, 2007. 

______. “Crítica ao programa de Gotha: comentários à margem do Programa do Partido Operário 

Alemão”. In: ______; ENGELS, Friedrich. Manifesto do Partido Comunista. Porto Alegre, 

L&PM, 2010. 

______. “Crítica da filosofia do direito de Hegel – introdução”. In: ______. Crítica da filosofia 

do direito de Hegel. São Paulo, Boitempo Editorial, 2005. 

______. O capital: crítica da economia política. São Paulo, Abril Cultural, 1986. vol. V. 

______. “Para a crítica da economia política”. In: ______. Os pensadores XXXV. São Paulo, 

Abril Cultural, 1974. 

MAZZEO, Antonio Carlos. Estado e burguesia no Brasil: origens da autocracia burguesa. São 

Paulo, Cortez, 1997. 

______. “Notas sobre o ‘modo de produção escravista colonial’”, Nova escrita ensaio, São Paulo, 

Escrita, n. 8, p. 81-95, jan. 1981. 

______. “O escravismo colonial: modo de produção ou formação social?”, Revista brasileira de 

história, São Paulo, v. 6, n. 12, p. 203-214, mar./ago. 1986. 

MERQUIOR, José Guilherme. “Cultura e democracia”. In: ______. As ideias e as formas. Rio de 

janeiro, Editora Nova Fronteira, 1981. 

______. “Marxismo e democracia”. In: ______. As ideias e as formas. Rio de janeiro, Editora 

Nova Fronteira, 1981. 

MÉSZÁROS, István. Estrutura social e formas de consciência II: a dialética da estrutura e da 

história. São Paulo, Boitempo editorial, 2011. 

______. “Poder político e dissidência nas sociedades pós-revolucionárias”. Ensaio, São Paulo, 

Editora ensaio, n. 14, 1985. 



191 
 

 
 

MOORE JÚNIOR, Barrington. As origens sociais da ditadura e da democracia: senhores e 

camponeses na construção do mundo moderno. Lisboa, Edições Cosmos/Martins Fontes, 

1975. 

MORAES, João Quartim de. “A universalidade da democracia: esperanças e ilusões”. Ensaios – 

Ad Hominem, São Paulo, estudos e Edições ad Hominem, tomo I, p. 159-174, 1999. 

______. “Contra a canonização da democracia”. Crítica marxista, São Paulo, n. 12, p. 9-40, 

2001. 

______. “O programa nacional democrático: fundamentos e permanência”. In: ______; DEL 

ROIO, Marcos. (orgs.) História do marxismo no Brasil. Campinas, Editora da Unicamp, 2000. 

V. 4. 

NAVES, Márcio. “Contribuição ao debate sobre a democracia”. Temas de ciências humanas, São 

Paulo, n. 10, p. 111-128, 1981. 

NETTO, José Paulo. “Notas sobre democracia e transição socialista”. Temas de ciências 

humanas, São Paulo, Ciências humanas, n. 7, p. 31-66, 1980. 

______. (org.) Lukács. São Paulo, Ática, 1981. 

______. “Posfácio”. In: COUTINHO, Carlos Nelson. O estruturalismo e a miséria da razão. São 

Paulo, Expressão Popular, 2010. 

NOGUEIRA, Marco Aurélio. As desventuras do liberalismo: Joaquim Nabuco, a monarquia e a 

república. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1991. 

PRADO JR., Caio. A revolução brasileira. São Paulo, Brasiliense, 1987. 

______. Evolução política do Brasil: colônia e império. São Paulo, brasiliense, 1999. 

______. Formação do Brasil contemporâneo: colônia. São Paulo, Brasiliense, 2004. 

______. História econômica do Brasil. São Paulo, Brasiliense, 1970. 



192 
 

 
 

RIBEIRO, Ivan de Otero. Agricultura, democracia e socialismo. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 

2000. 

RODRIGUES, Otávio. Contra o revisionismo. S.l., S.e., 1979. 

SAES, Décio. “A democracia burguesa e a luta proletária”. Teoria & política, São Paulo, ano 1, 

n. 2, p. 55-77, 1980. 

SANTOS, Raimundo. “Feudalidade e prussianismo no pensamento agrário do PCB”. In: ______ 

(org.). Questão agrária e política: autores pecebistas. Rio de Janeiro, EDUR, 1996. 

SILVA, Adriano N. A “via democrática para o socialismo” na obra de Carlos Nelson Coutinho. 

2003. 169 f. Dissertação (Mestrado em Serviço Social) - Departamento de Serviço Social da 

universidade Federal de Pernambuco em convênio com o Departamento de Serviço Social da 

Universidade Federal de Alagoas, Recife/Maceió, 2003. 

SODRÉ, Nelson Werneck. Capitalismo e revolução burguesa na Brasil. Belo Horizonte, Oficina 

de Livros, 1990. 

______. Formação histórica do Brasil. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1979. 

______. Modos de produção no Brasil. In: AMARAL LAPA, José R. (org.). Modos de produção 

e realidade brasileira. Petropolis, Vozes, 1980. 

SOUZA, Ângela Maria. O Brasil descortinado por Caio Prado Jr.: gênese e reiteração do círculo 

vicioso. (tese de doutoramento) (mestrado em História) Programa de Estudos Pós-Graduados 

em História da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2009. 

TERTULIAN, Nicolas. “Lukács e o stalinismo”. Verinotio – revista on-line de ciências humanas, 

nº 7, ano IV, novembro de 2007. Disponível em: 

<http://www.verinotio.org/Verinotio_revistas/n7/r7traducao.pdf> Acesso em:13 maio 2010. 

______. “Lukács hoje”. In: PINASSI, Maria Orlanda; LESSA, Sérgio (orgs.). Lukács e a 

atualidade do marxismo. São Paulo, Boitempo editorial, 2002. 



193 
 

 
 

TOLEDO, Caio Navarro de. “A modernidade democrática da esquerda: adeus à revolução?”. 

Crítica marxista, São Paulo, Brasiliense, n. 1, 1994. 

TONET, Ivo. “Lukács e as esquerdas brasileiras”. In: PINASSI, Maria Orlanda (org.). A 

revanche da dialética. São Paulo, Boitempo Editorial & Editora UNESP, 2002. 

VAISMAN, Ester. “A obra de juventude e da maturidade: ruptura ou continuidade?”. In: BOITO 

JR., Armando; TOLEDO, Caio Navarro de; RANIERI, Jesus; TRÓPIA, Patrícia Vieira 

(orgs.), A obra teórica de Marx: atualidade, problemas e interpretações. São Paulo, IFCH-

Unicamp/Xamã, 2002. 

VIANNA, Luiz Werneck. “Caminhos e descaminhos da revolução passiva à brasileira”, Dados – 

Revista de Ciências Sociais, Rio de Janeiro, v. 39, nº 3, 1996. 

______. Liberalismo e sindicato no Brasil. Rio de janeiro, Paz e Terra, 1976. 


	1-Pré-texto
	2-Introdução, capítulos e conclusão

