
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 

São Paulo 

2017 

Douglas Aparecido Bueno 

GUY DEBORD E A NOVA FASE DO ESPETÁCULO 

DOUTORADO EM FILOSOFIA 



 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 
 

São Paulo 

2017 

 

 

 

 

 

 

 

Douglas Aparecido Bueno 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

GUY DEBORD E A NOVA FASE DO ESPETÁCULO 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM FILOSOFIA 

  
Tese apresentada à Banca Examinadora da Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, como exigência 

parcial para obtenção do título de Doutor em Filosofia 

sob a orientação do Prof. Dr. Antonio José Romera 

Valverde. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DE SÃO PAULO 

PUC-SP 
 

São Paulo 

2017 

  
 

 

 

 

 

Douglas Aparecido Bueno 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

GUY DEBORD E A NOVA FASE DO ESPETÁCULO 

 

 

 

 

 

DOUTORADO EM FILOSOFIA 
 

BANCA EXAMINADORA  

________________________ 

________________________ 

________________________ 

________________________ 

________________________ 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dedico à 

 
Gabriela Bueno 

 



AGRADECIMENTOS 
 

A CAPES pelo auxílio.  
 

Ao longo de toda essa jornada tenho sentimentos de gratidão para com inúmeros 
professores, amigos e familiares que me auxiliaram nessa longa travessia. 
 

 Em especial, a meu Orientador, Mestre e Amigo, Prof. Dr. Valverde, pela acolhida, 
generosidade, atenção, paciência e pelo estímulo ao prazer pedagógico! Todos os méritos do 
trabalho lhes são devidos.    
 

Agradeço aos professores Dr. Marcelo Perine, Dr. Celso Favaretto, Dr. Peter Pál 
Pelbart, pelas orientações, sugestões e críticas no exame de qualificação.  

 
As Professoras Conceição Pimenta e Dra. Simone Pelegrini, pelo auxílio na correção 

da linguagem, com as traduções, observações, leitura e críticas importantes.  
 
A Profa. Dra. Constança Marcondes César e ao Prof. Tarcísio Moura pelo estímulo 

ao amor à Filosofia.  
 
Ao amigo, Prof. Ângelo Zadra pelos conselhos, orientações acerca das escolhas 

difíceis da vida.  
 

Aos amigos com quem convivi no Curso de Pós-Graduação em Filosofia: Marcelo 
Marin, Ronnielle, Fernando Monteiro e Ana Casoretti. 
 

Aos meus amigos de trabalho, Ana Karine, Adriano, Dhionathan, Vanessa, Graziella, 
Carol Valério, Stephania e Poldi, que em todos os momentos me animaram com palavras e 
ações de estímulo.  

 
Aos meus alunos, da Academia da Força Aérea, que me proporcionam momentos de 

análise e reflexão acerca das batalhas da vida.  
 
Finalmente, a minha família, pelo amor incondicional, incentivo, confiança e 

paciência. 
 

 
A todos, 

Muito Obrigado. 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O espetáculo não é um conjunto de imagens, mas uma relação social entre pessoas,  

mediada por imagens. 

Guy Debord  



RESUMO 
 

BUENO, Douglas Aparecido. Guy Debord e a Nova Fase do Espetáculo. 2017. 236 f. Tese 
(Doutorado) - Programa de Estudos Pós-Graduados, Faculdade de Filosofia, Pontificia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo-SP, 2017. 
 
 
A tese analisa a teoria do espetáculo de Guy Debord sob a égide de suas influências 
filosóficas, colocando em relevo as suas principais contribuições para a análise e superação do 
espetáculo. O espetáculo, para Debord, é uma relação alienada para a construção social e 
histórica, que sobrepuja a crítica da mídia, tal como é comumente assumido.  A tese revela 
que a teoria do espetáculo, em sua origem, é uma reflexão filosófica sobre o tempo da 
história, e à luz dessa hermenêutica, interpreta a própria teoria nessa base. Analisar a teoria do 
espetáculo, sob o foco das ideias de tempo e história, oferece um caminho para se estudar o 
marxismo hegeliano de Guy Debord. O marxismo hegeliano de Debord se conecta, na tese, 
aos seus interesses teórico-filosoficos nos conceitos de estratégia e jogo, a partir dos 
princípios existênciais e com fundamento nestes temas, investiga e teoriza a práxis, a ação 
política no tempo e na história social como meios para se superar o espetáculo. Por outro lado, 
na medida em que se delimita a teoria sobre esse recorte epistemológico, ficam aparentes suas 
deficiências. A teoria do espetáculo está baseada na separação unificada das ações do sujeito 
histórico-social e na interpretação social sob a mesma rubrica, que por sua vez, substitui a 
análise marxiana do capital como uma relação social antagonica, em detrimento da oposição 
abstrata entre a consciência homogeneizada e alienada da história e do mundo. Muito embora 
essa vertente teorica, aparentemente, seja problemática, as noções de subjetividade, tempo e 
história assumem papel relevante para a análise social. Colocando em relevo as posições de 
Guy Debord de que toda ação social, bem como toda teoria devem ser analisadas como 
intervenções estratégicas, além de que toda teoria deve ser um convite à sua superação, a tese 
reveste-se do marxismo hegeliano de Debord para sugerir que a teoria do espetáculo é um 
momento sui generis dentro de uma concepção de ação histórica. Isso quer dizer que toda a 
teoria de Debord proporciona um modelo de vontade política coletiva, e sugere uma reflexão 
sobre a possibilidade dessa hermenêutica ser desenvolvida. 
 
 
 
Palavras-Chave: Espetáculo, Mercadoria, Reificação, Tempo, História 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ABSTRACT 
 

BUENO, Douglas Aparecido. Guy Debord and the New Stage of the Spectacle. 2017. 236 f. 
Thesis (Doctoral) - Program of Postgraduate Studies, Faculty of Philosophy, Pontifical 
Catholic University of São Paulo, São Paulo-SP, 2017. 
 
 
The thesis deals with the spectacle of Guy Debord theory under the aegis of its artistic, 
political and philosophical influences, putting in relief their main contributions to the analysis 
and overcoming of the spectacle. The spectacle, to Debord, is a relationship alienated for 
social and historical construction, which overcomes the media criticism, as is commonly 
assumed. The thesis reveals that the theory of the spectacle, in its origin, is a philosophical 
reflection on the story time, and in the light of hermeneutics interprets own theory on that 
basis. Analyze the theory of the spectacle, from the standpoint of time and story ideas, it 
offers a way to resolve the hegelian marxism of Guy Debord. The hegelian marxism Debord 
connects, in theory, its theoretical and philosophical interests in the concepts of strategy, 
chance and play, from the existential principles and based on these issues, investigates and 
theorizes the practice, political action in time and social history as a means to overcome the 
spectacle, or give you a new phase. Furthermore, to the extent that delimits the theory of this 
epistemological framework, it is apparent deficiencies. The theory of the spectacle is based on 
the unified separation of the actions of the subject (historical and social) and social 
interpretation under the same heading, which in turn replaces the Marxian analysis of capital 
as an antagonistic social relationship rather than the abstract opposition between homogenized 
and alienated consciousness of history and the world. Although this aspect apparently 
theoretical problem is, the notions of subjectivity, time and history significant role for social 
analysis. Putting in relief the Guy Debord’s position that all social action and every theory 
must be considered as strategic interventions, and that every theory must be an invitation to 
overcome them, the thesis takes up the hegelian marxism Debord to suggest spectacle that the 
theory is a sui generis moment within a historical action design. This means that all Debord’s 
theory provides a collective political will model and suggests a reflection on the possibility of 
this hermeneutic be developed. 
 
 
 
Keywords: Spectacle, merchandise, reification, time, history 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ABREVIAÇÕES 

 
 
APL: Associação Psicogeográfica de Londres. 

Enciclopédia: Enciclopédia das Ciências Filosóficas 

Comentários: Comentários sobre A sociedade do espetáculo. 

De la misère.: De la misè en Milieu Étudiant. 

Fenomenologia: Fenomenologia do Espírito. 

I.S.: Internacional Situacionista. 

IL: Internacional Letrista. 

In girum: In girum imus nocte et consumimur igni. 

Lógica: Ciência da Lógica 

MIBI: Movimento por uma Bauhaus Imaginista. 

Oeuv.: Oeuvres. 

Pan.: Panegirico. 

R.I.S.: Internationale situationniste (revista publicada entre 1958 e 1969).  

Rapp.: Rapport sur la construction des situations. 

Refutação: Refutação de todos os julgamentos, tanto elogiosos quanto hostis, que foram feitos 

sobre o filme “A sociedade do espetáculo”. 

SB: Socialismo ou Barbárie. 

SDE.: Sociedade do Espetáculo. 

VS.: La véritable scission dans l’Internationale. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO  

  

INTRODUÇÃO....................................................................................................... 12 

  

CAPÍTULO I........................................................................................................... 18 

MATRIZES FILOSÓFICAS DE GUY DEBORD............................................... 18 

  

1 Contexto Histórico Filosófico da Teoria de Debord.............................................. 18 

          1.1 Da Superação da Arte à Realização da Filosofia...................................... 18 

          1.2 De volta ao hegelianismo revolucionário.................................................. 25 

                    1.2.1 O significado da filosofia de Hegel para Marx............................. 30 

                    1.2.2 Hegel recuperado por Georg Lukács............................................ 38 

                    1.2.3 Debord e o desvio da filosofia de Hegel...................................... 46 

          1.3 Debord e a construção de um antissistema dialético................................. 53 

                    1.3.1 Negatividade hegeliana e marxista.............................................. 56 

                    1.3.2 As raízes conceituais da teoria do espetáculo.............................. 70 

                    1.3.3 Socialismo ou Barbárie e o retorno a Marx................................. 79 

                    1.3.4 O trágico da arte e do espetáculo................................................. 81 

                    1.3.5 O momento e a situação: Lefebvre e Debord............................... 88 

 

 

 

CAPÍTULO II.......................................................................................................... 100 

O ESTRANHO MOVIMENTO DA MERCADORIA AO ESPETÁCULO...... 100 

  

2 Arqueologia do Espetáculo..................................................................................... 100 

          2.1 Feuerbach e o triunfo do ídolo................................................................... 100 

          2.2 A teoria do espetáculo e a construção da História..................................... 109 

          2.3 Formas concentradas e difusas do espetáculo............................................ 117 

          2.4 Capital, aparência e fetichismo.................................................................. 127 

          2.5 O Marxismo como Ideologia e Espetáculo................................................ 137 

          2.6 O Estranho movimento da Mercadoria ao Espetáculo............................... 151 

 

 

 



CAPÍTULO III....................................................................................................... 155 

A NOVA FASE DA TEORIA DO ESPETÁCULO............................................ 155 

Do Jogo à Guerra.................................................................................................... 155 

  

3 Estratégias de superação do espetáculo............................................................... 155 

          3.1 Um interesse pouco conhecido: do jogo à guerra................................... 156 

          3.2 O Estratégico, o Lúdico e a História....................................................... 164 

          3.3 A Força ativa do espetáculo integrado....................................................  168 

          3.4 A Estratégia e o Sublime.........................................................................  181 

          3.5 Tática e estratégia na Teoria do Espetáculo............................................ 188 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................... 200 

BIBLIOGRAFIA................................................................................................... 214 

  

 

 

 

 

 

 



12 
 

INTRODUÇÃO 

 

“O espetáculo é o capital a um tal grau de acumulação que se torna imagem.”  
(DEBORD, 2006, p. 775) 

 

Houve uma época em que a economia capitalista deixou de basear-se, fundamentalmente, 

na produção de mercadorias para passar a produzir imagens.1 Assim se iniciou a era do 

“espetáculo”. A aparição desta nova fase, qualitativamente diferente do modo de produção 

capitalista, tem transformado as condições de vida para um modo substancialmente diferente 

daquelas descritas por Marx e Engels. As novas formas de comunicação contemporâneas, a 

influência da tecnologia nas relações sociais e as formas de politização que se deduzem disso têm 

sido só alguns exemplos da nova etapa que se tem aberto com esta “sociedade do espetáculo”. 

A preponderância da imagem sobre a mercadoria, que é o centro desta nova época, tem 

“colonizado” todos os processos sociais. Do mundo da arte até a esfera da economia, a imagem tem 

se convertido em uma espécie de “mediação universal”, que tem transformado tanto o 

conhecimento como as práticas da contemporaneidade. A relação com a imagem tem se convertido 

no substituto da relação com a objetividade. Esta era do “espetáculo”, portanto, tem transformado 

radicalmente as condições de vida e o conhecimento que se tem dela. 

Esse diagnóstico das modernas condições de produção e das formas de vida que se deduz 

dela é devido a Guy Debord e à I.S., que, retomando o conteúdo das vanguardas artísticas do Século 

XX, evoluíram do ativismo cultural à crítica filosófica e política do capital. Dentre a quantidade de 

membros, que formaram parte em algum momento ou outro da I.S., destacam-se nomes-chave para 

entender tanto o mundo da arte, como o mundo da ação política mais subversiva: Guy Debord, 

Raoul Vaneigem, Asger Jorn, Pinot Gallizio, Constant, Gianfranco Sanguinetti são apenas alguns 

dos seus membros mais proeminentes. 

A Guy Debord e à I.S., não só se deve o nome das novas condições do capitalismo 

contemporâneo, por meio do conceito de “espetáculo”, como também a intenção em superar as 

mesmas condicionantes. Através da luta dentro do campo estético e do campo político, buscaram 

superar a “sociedade do espetáculo” por intermédio de um projeto radical de transformação da vida 

cotidiana. Portanto, a vigência de suas propostas - culminação de uma tradição que começou no 

final do século XIX e que percorre todo o século XX, como o lastro de um incêndio - obriga hoje a 

                                                            
1 Note-se que a mercadoria não elimina a imagem e nem a imagem elimina a mercadoria. A mercadoria é suporte da 
imagem. Trata-se, em última análise, da substituição do valor de uso pelo valor de troca e este, por sua vez, pela imagem. 



13 
 

que se volte sobre ela, no momento em que a “sociedade do espetáculo” parece ter sofrido novas 

transformações qualitativas. 

A importância política de Guy Debord resulta da relação, por vezes antagônicas, entre o 

mundo estético de vanguarda e o marxismo revolucionário. Debord concebeu e conduziu, em 

alguns casos, à prática, a necessidade de transformação social que superara em sua totalidade as 

condições de vida existentes. Toda a produção teórica de Debord foi direcionada para este projeto. 

Além dos conteúdos recolhidos da tradição das vanguardas artísticas e do marxismo revolucionário, 

Guy Debord foi capaz de dar uma nova abordagem, uma nova radicalização, renovando, de maneira 

essencial, tanto a teoria como a prática necessárias para a transformação da vida cotidiana. 

Guy Debord e a teoria do espetáculo são os temas centrais da Tese, por dois motivos: 

primeiro, porque sabia nomear e descrever, às vezes em detalhes, as novas condições de vida 

determinadas pelo capitalismo, superando tanto o conteúdo do marxismo clássico, como a potência 

transformadora inserida nas vanguardas artísticas do Século XX; segundo, porque estabeleceu, de 

uma forma teórica e prática, a superação dessas condições, chegando a ter uma influência essencial 

no desenvolvimento e na transformação política radical. 

Diante da descrição e da análise de Guy Debord das condições de vida na “sociedade do 

espetáculo”, o momento histórico em que se vive tem ignorado essa análise, reduzindo-a, em sua 

melhor versão, a uma teoria dos meios de comunicação. Mutilado, desta forma, o conteúdo 

emancipatório de Debord tem sido prejudicado por interpretações equivocadas. A potência que 

tinha sua produção teórica e prática não se resume ao espetáculo como uma incursão dos meios de 

comunicação na vida social, mas constitui uma nova “visão de mundo”, do mesmo modo que a 

Filosofia Iluminista ou o Marxismo inauguraram novas formas de se observar o mundo. Portanto, a 

novidade desta nova “sociedade do espetáculo” não se radica no que seja o produto de uma técnica 

determinada, mas numa ideologia que faz possível a própria técnica. Note-se que: 

 
(…) os enganos dominantes próprios do nosso tempo estão prestes a fazer-nos esquecer 
que a verdade também pode ser contemplada nas imagens. A imagem que 
involuntariamente foi separada de seu significado adiciona um monte de precisão e 
certeza ao saber. É algo que ninguém duvidava até há poucos anos e eu me proponho a 
recordá-la agora. A Ilustração autêntica ilumina o discurso verdadeiro na forma de uma 
proposição subordinada que não é nem incompatível nem pleonástica (DEBORD, 
2006, p. 1677). 
 

Para Debord, a “sociedade do espetáculo” não era a aparição de uma imagem falsa como 

uma espécie de “mediação social universal”, mas o uso determinado da imagem, fruto de um modo 

de produção determinado, numa fase histórica determinada, que fez esse uso acabar por ser 

consensual e, em última análise, dominasse toda a vida social. A Filosofia tem eliminado em grande 



14 
 

parte, o elemento histórico da relação com a objetividade, chegando a uma “ontologização 

extrema”, a uma “reificação”, que advinha, em grande parte, da filosofia francesa posterior à 

Internacional Situacionista. Era a imagem, independente de sua origem econômica, social e 

ideológica, que já tinha cortado todos os laços com a verdade. Ao remover este vínculo, a sociedade 

converteu a imagem na expressão semiótica do poder, na tirania da imagem sobre o objeto. 

Guy Debord representa a consciência de uma visão de mundo que tem transformado 

completamente a relação com a realidade, convertendo um aparente salto quantitativo do modo de 

produção capitalista em um salto qualitativo, fazendo necessária uma radical mudança social, que 

deveria provocar uma transformação igualmente radical das formas de se entender a sociedade e o 

pensamento que surge dela, além da prática que busca transformar. 

A transformação, na relação com a objetividade, tem afetado, também, o modo de entender 

a subjetividade na contemporaneidade. Se o projeto da modernidade, que se poderia estabelecer na 

Filosofia que vai de Kant a Hegel, apontava a uma paulatina relação de identificação entre a 

subjetividade e a objetividade, superando o “ceticismo cartesiano” de Guy Debord e seu conceito de 

espetáculo, verifica-se como esse conceito retoma a perspectiva de que a dita relação de 

desconfiança entre sujeito e seu mundo não tem motivos filosóficos, epistemológicos, senão causas 

sociais, econômicas e políticas. Em suma: a retirada gradual que se tem experimentado, 

contemporaneamente, entre o sujeito e o objeto, entre o conhecimento e a prática, descobre um 

processo social de produção de uma vida cada vez mais alienada, mais estranha, mais despossuída, 

numa sociedade em que o “espetáculo” domina todas as relações sociais. 

A imagem é exaltada e inserida em todas as relações sociais, dando lugar a “sociedade do 

espetáculo” de que fala Guy Debord. A imagem tem se convertido em uma instância mais real que a 

realidade. A imagem do espetáculo domina os intercâmbios de informação massiva, as formas de 

ócio, as formas de trabalho, produzindo um tipo de vida que desvirtua a relação humana com o 

mundo, resultando disso uma fragmentação de todas as experiências possíveis.  

 
O espetáculo é o herdeiro de toda a fraqueza do projeto filosófico ocidental, que foi 
uma compreensão da atividade dominada pelas categorias do ver; assim como se baseia 
no incessante alargamento da racionalidade técnica precisa proveniente deste 
pensamento. Ele não realiza a filosofia, ele filosofa a realidade. É a vida concreta de 
todos que se degradou em universo especulativo (DEBORD, 2006, p. 770). 
 

A aparição massiva da imagem, como mediadora de todas as relações sociais, proporciona 

um argumento de largo alcance, cuja centralidade se busca analisar nesta Tese. Assim, a partir dos 

problemas surgidos em torno da filosofia de Guy Debord, verifica-se a possibilidade de uma leitura 

contemporânea de sua teoria.  



15 
 

A intenção da Tese não será converter-se numa historiografia de um conjunto de teorias e 

práticas determinadas. O que tem de reconstrução ou o que pode ter de historiográfico está animado 

pela intenção de estudar quais elementos podem ser utilizados hoje, para retomar o projeto teórico e 

prático de transformação das condições de vida, desde a convicção que será explicada durante o 

desenvolvimento da Tese, que tem de passar, necessariamente, pelo ambiente histórico filosófico 

francês, pela Internacional Situacionista, posto que suas propostas, suas práticas, seus escândalos, 

seus textos, dizem muito mais do mundo contemporâneo e das possibilidades de sua transformação 

que o próprio marxismo ideologizado ou qualquer movimento por onde passou ou das vanguardas 

históricas. 

Debord e a Internacional Situacionista tiveram uma intenção clara de mudar a vida social 

(I.S., 1997, p. 689). A pluralidade de campos em que se desenvolveram suas atividades, que 

abarcam da Teoria da arte até o Urbanismo, da Economia até a Sociologia, incluindo a criação de 

novos conceitos e práticas, impede que se possam tratar isoladamente todos os elementos da 

atividade da Internacional Situacionista. Por isso, se estabelecerá uma aproximação com esse grupo, 

cujo objetivo é analisar sua teoria e sua prática, partindo do convencimento de sua necessária 

intencionalidade emancipatória e do convencimento de que, atualmente, todo produto conceitual, 

intelectual, tem que poder relacionar-se, de alguma maneira, com as condições históricas e práticas 

da vida. 

Assim, para analisar a teoria do espetáculo de Guy Debord, a Tese foi dividida em Três 

Capítulos. Os Capítulos I e II  constituem a base teórica para a Tese, que encontra-se no Capítulo III.   

O Primeiro Capítulo da Tese, reconstrói o cenário histórico-filosófico em que Debord está 

inserido. Para isso, recorre a duas fontes principais: de um lado, a Filosofia hegeliana, retomada, 

sobretudo, por Lukács. O Dadaísmo, o Surrealismo e o Letrismo constituíram toda uma série de 

práticas e conceitos que serviram para transformar paulatinamente as concepções vitais, espirituais e 

intelectuais do mundo artístico, levando este até suas expressões aporéticas. Todo o legado das 

vanguardas artísticas resume-se na ideia de “realização da arte”. Busca-se explicar em que consiste 

esta ideia e por que constituiu um dos eixos centrais da filosofia de Guy Debord. Para tanto, analisa-

se em que consistiu a “realização da arte” na perspectiva da transformação da vida cotidiana.  

De outro lado, a outra tradição que se pode entender e reconstruir a partir do projeto da 

filosofia debordiana é a do marxismo revolucionário. Do mesmo modo que se marca o Primeiro 

Capítulo com a passagem da “realização da arte”, fundamenta-se a teoria à luz da ideia de 

“realização da filosofia”. Esta ideia é proveniente da absorção de Marx por Debord e pela I.S. e 

resume seu projeto “político”. O conceito de “realização da filosofia” pretende indicar a necessidade 

de se passar do mundo conceitual ao mundo prático. Recordando a XIª das Teses ad Feuerbach, de 



16 
 

Marx, Debord levará a sério a necessidade e a possibilidade de o conjunto de ideias disponíveis, em 

seu tempo para transformar e libertar a vida cotidiana, desde que posto em prática. Num gesto 

hegeliano, Debord aposta, que os conceitos disponíveis na tradição política do marxismo 

revolucionário, não ideológico, e o movimento operário, ponham-se, efetivamente, a transformar a 

vida cotidiana.  

Para se entender a filosofia de Guy Debord, é preciso determinar os elementos que ele toma 

da tradição filosófica, especialmente da filosofia hegeliana. A recuperação de Hegel, num sentido 

profundamente revolucionário, como se verá, busca dar nova vida à tradição filosófica ocidental, ou 

seja, procura verificar nela seu aspecto prático. Hegel é recuperado, por Debord e pelos 

situacionistas, sob a égide da filosofia de Lukács. 

Uma vez analisada a contribuição, é possível reconstruir o que se cristalizará na filosofia de 

Debord como marxismo. Para tanto, recorre-se a Lukács, cuja obra história e Consciência de 

Classes foi determinante para o filósofo e muitos outros situacionistas, em que se cunham 

conceitos-chave como os de “reificação” e “contemplação”. Lukács é tomado como a via principal 

para a recuperação da filosofia hegeliana e marxiana, favorecendo uma conexão entre Debord, os 

situacionistas e a tradição filosófica. 

No Segundo Capítulo, segue-se com a análise estrita do conceito de espetáculo. Tratará do 

“fetichismo da mercadoria”, conceito elaborado por Marx, no Primeiro Capítulo da obra O Capital, 

e desenvolvido por Lukács na obra história e Consciência de Classes, para conectá-lo com o de 

“reificação”, de origem lukacsiano, para uni-lo, por último, com o conceito básico de Debord, o de 

“espetáculo”. Estabelece-se a genealogia do espetáculo, através da obra A Essência do Cristianismo 

de Feuerbach; explica-se em que consiste esse conceito e por que ocupa um lugar central em 

Debord; e se relacionará essa ideia com o conceito de “fim da história”, que tem sido um dos modos 

pelo qual o conceito de “espetáculo” tem sido entendido.  

O Terceiro Capítulo ocupará de um dos temas principais em Debord e que, de alguma 

forma, pode-se conceber como sua antropologia: o lúdico2. Por meio do estudo da relação desse 

conceito com o de guerra, procura-se analisar como a adoção desta categoria, e tudo o que se deduz 

dela, implica uma inversão essencial da forma de se entender a ação política e, do ponto de vista 

muito mais amplo, do próprio fim artístico, filosófico de Debord. 

                                                            
2Os principais elementos da obra de Debord que se buscarão desenvolver e compreender a este respeito são os conceitos 
hegelianos e marxistas sobre a práxis, e dar-se-á uma ênfase especial nas conexões entre estes e os seus interesses na 
temporalidade e na atividade estratégica estabelecida pelo conceito de jogo. É certo que o interesse de Debord na 
estratégia recebeu maior reconhecimento desde o relançamento de seu Game of War (2007), mas esse interesse 
permanece largamente inexplorado. Isso se deve a uma falha mais ampla ao se abordar as noções hegelianas de tempo, 
subjetividade e história que estruturam o trabalho de Debord.  



17 
 

Em síntese, a Tese não pretende ser uma mera reconstrução conceitual da teoria de Debord. 

O que se pretende é reconstruir um projeto teórico-prático, que visa à transformação da vida 

cotidiana. Frente a outras reconstruções cronológicas, que têm a vantagem de expor o 

desenvolvimento das ideias de Debord e dos situacionistas em sua implantação temporal, preferiu-se 

expor os elementos mais relevantes de sua teoria e prática e apresentá-los em toda a sua 

profundidade, com a intenção de analisar não apenas a sua potência crítica, mas a sua genealogia, 

sua pertença a um pensamento que possui uma longa tradição e que sempre esteve no centro da sua 

ação para a transformação social. Portanto, esta não será uma Tese que apresenta Guy Debord em 

sua heroicidade, em sua incompreensão dentro de sua época. A última perspectiva, a de voltar a 

articular a teoria e a prática emancipatória, torna necessária a recuperação crítica e desprejudicada da 

teoria e da prática de Guy Debord.  

Em suma, esta Tese sustentará que: a) a teoria do espetáculo deve ser compreendida por 

meio das preocupações de Debord com o Tempo e a história; b) a teoria é inadequada como uma 

crítica da operação do capital; c) a noção de ação política coletiva, inferida a partir obra de Debord, 

oferece um meio de se repensar e reavaliar os aspectos “historicistas” de seu marxismo hegeliano; d) 

a teoria de Debord oferece três níveis de leitura - emancipatória, conscientizadora e estratégico-

revolucionária - para superação do espetáculo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 
 

CAPÍTULO I 

 

MATRIZES FILOSÓFICAS DE GUY DEBORD 

 

Ao contrário do projeto resumido nas Teses sobre Feuerbach  
(a realização da filosofia na práxis que supera a oposição entre idealismo e materialismo),  

o espetáculo conserva ao mesmo tempo, e impõe no pseudo-concreto de seu universo, 
os caracteres ideológicos do materialismo e do idealismo. 

 (DEBORD, 2006, p. 857) 
 

 

1 Contexto Histórico Filosófico da Teoria de Debord 

 

As teorias e intenções dos grandes pensadores nunca se transformam em realidade sem 

sofrerem modificações e influências profundas. Assim, é necessário e pertinente confrontar as 

“realizações” com as suas origens intelectuais. Não basta apenas citar a distância que as separa: é 

preciso investigar as razões desta evolução. A simples explicação de que a realidade fica sempre 

aquém dos ideais teóricos não satisfaz. No Capítulo presente, sublinha-se constante e enfaticamente, 

a proximidade e a distância que existe entre a filosofia de Guy Debord e dos autores que 

influenciaram sua teoria, mais precisamente, Hegel, Marx e Lukács. A ênfase não é apenas para 

mostrar as proximidades e disparidades das teorias que fundamentaram a teoria do espetáculo; ela 

acentua as proximidades e distâncias, a fim de escoimar a obra de Debord das deformações que a 

desfiguram, bem como para mostrar a originalidade deste grande teórico. Assim sendo, o Capítulo 

analisará o cenário histórico filosófico em que está inserido o filósofo francês, bem como explicitará 

as proximidades, distâncias e influências das filosofias de Hegel, Marx e Lukács na filosofia de 

Debord. 

 

1.1 Da Superação da Arte à Realização da Filosofia 

 

Todos os grupos de vanguarda3 que confluíram no desenvolvimento da Internacional 

Situacionista (I.S.), como os outros grupos anteriores ou contemporâneos da formação da 

                                                            
3O conceito de vanguarda refere-se originalmente a estratégias e à logística militar. No livro V da obra “Da Guerra”, Carl 
von Clausewitz analisa o conceito de “vanguarda”. Segundo Clausewitz trata-se da divisão do Exército (o que em geral é 
chamado de elemento aritmético da guerra) no campo de batalha (o qual corresponde ao elemento geométrico). A partir 
dessa análise, pode-se compreender as seguintes características: há vanguarda em relação a uma fonte principal (dividindo 
o grupamento em um corpo central, um a direita e um a esquerda) e uma reserva, cujo objetivo é garantir a segurança em 
sua marcha para a frente; há reversibilidade entre vanguarda e retaguarda, no sentido de que o que é vanguarda quando na 
ofensiva se transforma em retaguarda em caso de defensiva - por isso a vanguarda pressupõe movimento para a frente. 
Finalmente, o resto do Exército, as tarefas de vanguarda se resumem a duas: traçar e descobrir a aproximação do inimigo 



19 
 

Internacional Letrista (I.L) constituíram a união de dois elementos de ação, ou seja, o elemento 

estético e o elemento político, na realização prática da transformação revolucionária da vida 

cotidiana.  

Tradicionalmente, para o marxismo as aspirações do proletariado estavam baseadas na 

condição de exploração, à qual os trabalhadores estavam submetidos. O aumento da mais-valia, a 

desapropriação dos meios de produção e da própria atividade laboral, eram somente os elementos 

que articulavam a crítica, a prática de sua superação, da sociedade capitalista. Durante os anos 50 e 

60, as condições da classe operária são outras, transformando o discurso clássico do proletariado em 

um discurso obsoleto, esvaziado de conteúdo. Este processo produziu, em parte, a transformação do 

materialismo histórico marxista em uma “ideologia revolucionária” nos países do “socialismo real”. 

Enquanto isso, quando as sociedades ocidentais chegaram a garantir a conquista de todas as 

reivindicações históricas do proletariado através do Estado de Bem-Estar Social, o que restava a 

conseguir para o movimento operário clássico era bastante pouco. Aquilo que havia sido formulado 

como motor da luta operária, que devia servir de impulso infinito à ação, havia sido desativado por 

uma nova etapa do capitalismo, na qual as aspirações do movimento operário já não eram uma 

ameaça para ele, mas começou a ter alguma funcionalidade interna. Se o movimento operário queria 

seguir constituindo-se como sujeito histórico, só podia fazê-lo por meio de um salto qualitativo em 

suas reivindicações. Confrontados com as metas do trabalho digno, do pão, da justiça social e de 

outras demandas clássicas do movimento operário, as vanguardas artísticas, desde o Dadaísmo até o 

Situacionismo, levaram essas reivindicações a terrenos mais radicais, ampliando a crítica ao trabalho 

                                                                                                                                                                                          
antes que ele se adiante em ordem e estabelecer uma primeira batalha contra o inimigo, até que aconteça a guerra real e a 
aniquilação de uma ou outra parte. É por isso que na vanguarda se utilizam as considerações táticas (relacionadas com a 
utilização dos meios de guerra) e estratégias (para o uso da luta em batalhas). O papel da vanguarda, à luz da interpretação 
militar, visa proteger o avanço do corpo do Exército e na sua retirada; fornece a proteção enquanto retaguarda, 
favorecendo a proteção exploratória no combate. Em qualquer caso, deve-se lembrar de que a posição e os movimentos 
da vanguarda dependem de uma estratégia desenvolvida por uma equipe primária e as táticas devem ser desenvolvidas 
por um segundo escalão, ou seja, os estrategistas oficiais. Esta menção à equipe é importante para capturar a ambiguidade 
do conceito político de vanguarda, o que parece ter sido a primeira derivada do conceito original. No contexto político, o 
conceito de “vanguarda” se reveste da ideia militar, pois se vale dos benefícios simbólicos do Exército, em um contexto 
que valoriza a dimensão militante da luta enquanto potencialmente atingida por um modelo de obediência absoluta. Ou 
seja, na política de vanguarda permanece o desejo pela luta, pela batalha em liquidar o inimigo. Se olharmos agora para a 
forma como o conceito de vanguarda foi transposto no campo artístico, vê-se outras transformações interessantes, mas 
também uma série de questões problemáticas. Enquanto a vanguarda continua sendo “o andar na frente”, em outras 
palavras, é o destacamento que está indo à frente dos demais; no campo artístico ele iria superar as mudanças ou ainda, 
cumpriria a missão com o melhor da arte, que, por sua vez, seria pioneira para toda a sociedade - o que era, em regra, a 
ideia e direção original do conceito de viagem, significado que subjaz à maioria das vanguardas que alegam estar na proa 
da evolução social. Em ambos os casos, o conceito de vanguarda é preso a uma visão progressista da arte e da sociedade, 
o que pode, no entanto, tender a fazer desaparecer suas conotações polêmicas. Note-se que tanto no campo sócio-político, 
como no campo artístico, a luta de vanguarda aparece, em última análise, dirigida contra as tendências conservadoras ou 
reacionárias, não necessariamente contra um inimigo claramente identificado. Mas essa polêmica tem uma contrapartida 
positiva: é recuperada, na vanguarda artística, a dimensão exploratória do conceito, ou seja, a experimentação (Cf.: 
CLAUSEWITZ, 1996, p.156) 



20 
 

assalariado, como atividade central da ação social ou levando as análises políticas para além da 

crítica da economia política. 

As vanguardas conseguiram deslocar o eixo da crítica acerca do liberalismo à vida 

cotidiana. Este é o elemento chave do deslocamento para se compreender o processo de “realização 

da arte”. O deslocamento da crítica, entendida como crítica econômica, à uma crítica das condições 

de vida, em geral, conseguiu alargar as reivindicações do movimento operário, uma vez que o 

capitalismo havia conseguido garantir essas reivindicações. Ao mesmo tempo, a centralidade do 

conceito de “vida cotidiana” estabelecia o laço definitivo entre o projeto das vanguardas e o 

movimento operário. Que elementos tinham em comum as aspirações do mundo do trabalho, do 

marxismo e do mundo da produção estética, das vanguardas artísticas? A libertação da vida 

cotidiana. Em verdade, o Dadaísmo, bem como o Surrealismo, apontavam para essa centralidade da 

vida cotidiana. As histórias particulares dos membros dessas vanguardas, enquanto devir de cada 

movimento apontavam a união entre política e arte, entre revolução política e transformação da vida 

cotidiana. Portanto, os projetos de “realização da arte” e da “realização da filosofia” não são mais do 

que o mesmo projeto de transformação da vida cotidiana por meios diferentes. 

A centralidade do conceito de “vida cotidiana”, sem a qual não se pode entender grande 

parte deste projeto de convergência entre o mundo do marxismo revolucionário e o mundo da 

produção estética radical, explica-se sob a égide de dois eixos.  

Primeiro lugar, a classe operária comprovou como o capitalismo havia se convertido em um 

sistema em que suas próprias reivindicações tinham um caráter funcional. O otimismo social que 

reinava nos anos 60, com as conquistas do Estado de Bem-Estar Social, desativou a capacidade 

revolucionária do proletariado. Esta funcionalidade da classe operária consistiu em que, longe de 

negar a satisfação das necessidades do movimento operário, o capitalismo começou a desenvolver 

sua capacidade de produzir novas necessidades, abrindo infinitas possibilidades de expansão.  

Em segundo, do ponto de vista conceitual e, de modo certamente paradoxal, certos 

conceitos desenvolvidos na Filosofia no início do século, sobretudo a partir de Nietzsche ou 

Heidegger, a vida aparecia finita, limitada. A experiência das duas Guerras Mundiais, cuja 

sensibilidade ocupou o Dadaísmo, ademais do uso da bomba atômica, havia criado uma atmosfera 

apocalíptica que gerava, dialeticamente, um certo vitalismo que era o que se pode observar nas 

vanguardas artísticas e que vai do período de entre guerras até a II Guerra Mundial. A experiência 

traumática e nihilista da destruição de massa, resumida no Campo de Concentração de Auschwitz, 

teve sua contrapartida em um capitalismo que parecia ser o antídoto para os delírios dos sistemas 

fascistas. Sob tal contexto, a fase de esplendor que inaugurou o capitalismo, depois da II Guerra 



21 
 

Mundial, converteu o marxismo numa ferramenta defasada no mundo ocidental; por sua parte, no 

mundo oriental, ele havia se convertido numa “ideologia da revolução”. 

Enquanto o capitalismo entrava nesta etapa triunfal, começou a gestar o conjunto de práticas 

e conceitos que dariam lugar aos situacionistas e às últimas vanguardas, sobretudo com o grupo 

CoBrA, cuja influência, no passo das vanguardas anteriores à guerra (Dadaísmo e Surrealismo), é 

crucial às posteriores. Considerando os anos 50 como a época de gestação desse novo assalto 

cultural e político, os anos 60 foram o período em que esta consciência havia se convertido em 

autoconsciência, para dizer em termos hegelianos e, portanto, já podia apresentar-se ao mundo em 

toda a sua radicalidade.  

Portanto, o projeto de “realização da arte” se baseava na centralidade da vida cotidiana, a 

partir do qual a subjetividade política começa a expressar-se, uma vez que o marxismo começou a 

degenerar em sua capacidade de converter-se em teoria revolucionária. Ademais, é a categoria em 

que se resume o projeto de transformação das vanguardas. A “realização da arte”, portanto, é a 

transformação da vida cotidiana na tradição da produção artística de vanguarda do século XX. 

Como categoria que resume o projeto das vanguardas artísticas de “transformação da vida”, 

Debord e a I.S. estabeleceram um programa necessário para superar a arte como forma histórica de 

expressão, por meio de toda uma série de técnicas como o “desvio”, a “pintura industrial”, a 

“construção de situações”, a “deriva”, a “psicogeografia”, e o “urbanismo unitário”. No entanto, a 

outra tradição que desemboca na I.S. e em Debord é a da transformação política do movimento 

operário e, dentro dela, a tradição que, desde o início do século XX, começou a ser crítica com o 

processo de ideologização da teoria marxista, que acabaria por materializar-se no marxismo 

ortodoxo soviético. Esse projeto de transformação política se resumiu na expressão “realização da 

Filosofia”. Para contextualizá-la, é necessário dizer que Debord e a I.S. tomaram a transformação 

política da vida cotidiana a partir da “recuperação” e “realização” daqueles conteúdos filosóficos 

que se concretizaram na teoria de Marx e Engels. Antes e mais importante, no entanto, havia sido 

Hegel quem havia posto as bases para um pensamento que partisse da historização da realidade, isto 

é, um pensamento cuja tarefa era a de explicar a mudança. Por isso, para compreender o projeto de 

“realização da filosofia” é necessário começar por aqueles elementos que Debord tomou da filosofia 

hegeliana, para estabelecer as bases conceituais de seu projeto de transformação consciente da vida 

cotidiana. 

A influência também se pode rastrear no projeto de “realização da arte” a partir do 

Dadaísmo e Surrealismo. Contudo, este teve uma influência muito mais direta das vanguardas 

artísticas que da filosofia hegeliana. Embora já estivessem dados certos elementos da concepção 

estética das vanguardas, como o “fim da arte”, o certo é que o papel das vanguardas foi muito mais 



22 
 

decisivo quando do surgimento da I.S., como o momento máximo de realização das possibilidades 

emancipatórias da arte. Por esse motivo, é necessário começar por estabelecer as bases da 

“realização da filosofia”. Para isso, ocupar-se-á, em primeiro lugar, da filosofia hegeliana e o 

processo de “recuperação” que a I.S. e Debord realizaram. Longe de pretender apresentar a filosofia 

hegeliana em toda a sua complexidade, o qual excederia a intenção desta Tese, o importante dessa 

reflexão é situar a importância de certas noções hegelianas, para se compreender o todo do projeto 

filosófico de Guy Debord. 

Um dos maiores méritos da filosofia hegeliana tem sido o de haver situado a Filosofia como 

um âmbito de reflexão e descrição do mundo, a partir do ponto de vista idealista, no qual, porém, 

estava incluído o momento prático como momento dessa mesma descrição idealista. Situando o 

trabalho da Filosofia nesse contexto, o sistema hegeliano se torna a estrutura intelectual a partir da 

qual se tem podido construir algumas das teorias de mudança social mais importantes dos últimos 

séculos. Em síntese: foi a incursão da história dentro do pensamento filosófico, e não como um 

objeto de conhecimento entre outros, o passo fundamental que deu a filosofia hegeliana, dentro da 

tradição filosófica ocidental. Este elemento histórico estava também expressado no método 

filosófico desenvolvido por Hegel, isto é, a dialética idealista. Através desse método, todo objeto do 

pensamento se inseria dentro de um “processo” pelo qual se via imerso sempre num contínuo 

processo de mudança, ou seja, todo objeto de pensamento estava inserido na história como processo 

no qual cada objeto não permanecia, nunca, igual a si mesmo. Essa história, contudo, era concebida 

dentro do paradigma ilustrado do progresso, porém, com o elemento essencial: o progresso 

implicava, necessariamente, a luta entre elementos contrários. Cada etapa do pensamento, cada 

organização social, é concebida do ponto de vista dialético, não só como uma positividade, isto é, 

como um objeto do pensamento; em seu devir, em sua inserção na história, cada elemento tem, em 

si, os elementos negativos, que farão com que se acumule em outro objeto diferente, em outro 

conceito, em outra organização social, etc. Portanto, essa concepção hegeliana do progresso implica 

a assunção da negatividade como momento necessário da história. A negatividade, aquela que 

ameaça o “ser”, é sempre o elemento sem o qual não haveria história. 

A “historização” do pensamento unicamente relacionada com outro conceito, que será chave 

para o projeto de “realização da filosofia”: a categoria da totalidade. A categoria implica que o 

conjunto de contradições, em que se baseia o processo da história, vem-se reconciliada, no final do 

processo no qual essas contradições desapareceriam, em um estágio do conhecimento superior a 

essas etapas anteriores. Dessa perspectiva, as contradições do pensamento moderno são superadas. 

Já não há separação estrita na teoria e na prática. Por esse motivo, a filosofia hegeliana é a primeira 

que introduz, na história, a possibilidade de fazer da teoria, do conjunto de conceitos e 



23 
 

conhecimentos da filosofia ocidental, uma prática, ou seja, é a primeira que explica o passo 

historicamente determinado da teoria à prática e da prática à teoria. Como se sabe, foi Marx quem 

transferiu a dialética hegeliana para o âmbito materialista. Com a adoção da dialética idealista, por 

parte de Marx, agora encarnada em um pensamento materialista, o projeto de “realização da 

filosofia” se concretiza como um projeto histórico mais definido. Se, em Hegel, a Filosofia acabava 

sendo superada, “realizada” em certo sentido, em uma etapa do conhecimento superior, o que Hegel 

(1979, p. 422) denomina, na Fenomenologia, de “saber absoluto”, em Marx, a Filosofia se 

concretiza como a realização materialista da história, ou seja, como a transfiguração do processo 

descrito por Hegel, em termos idealistas, a um marco materialista. Por isso, em Marx a superação 

das contradições conceituais do ponto de vista idealista de Hegel se transformam na realização das 

figuras sociais dessa superação das contradições, isto é, na sociedade comunista, caracterizada pela 

socialização dos meios de produção e pela sociedade sem classes. 

A “realização materialista da história” é um dos conteúdos conceituais que mais tem 

influenciado, na corrente marxista da qual provém a I.S. e o próprio Debord. É aqui que se insere o 

conceito de “fim da história” e se pode situar sua gênese. Tanto em Hegel como em Marx, a 

“realização da filosofia” implicava a inserção de um final ao processo histórico. Quando a Filosofia 

houvera realizado seus conteúdos, ou seja, quando houvera superado todas as separações, distinções, 

negatividades que têm dilacerado o pensamento moderno, nesse momento a Filosofia haveria 

terminado, como etapa determinada da história humana. Isto significava que chegaria um momento 

em que a própria história chegaria a seu fim, do ponto de vista da concepção da história como um 

telos. O que ocorreria depois de chegar a esse fim? Segundo esse esquema, as sociedades entrariam 

em um período de gestão das vitórias conseguidas, em um período de tempo, porém não da história. 

A história morreria para dar começo a uma sociedade, a uma realidade, sem contradições, 

reconciliada com suas potencialidades. O conteúdo progressivo do conceito moderno de “história” 

desapareceria para dar lugar a ideia de um presente, que demandaria sua própria autoconservação, 

como materialização da história. 

Debord e a I.S. se colocam nesta perspectiva radicalmente hegeliana para compreender que 

tanto o projeto das vanguardas, como o do marxismo não ideológico eram formas históricas de 

expressão e transformação social. Por isso, são tão importantes as limitações e superações que se 

encontraram em cada esfera da ação humana. Seu esforço é o mesmo que o projeto hegeliano, por 

situar toda esfera da “consciência” como um passo dentro do processo mais geral do 

desenvolvimento da razão. O que significa, portanto, a “realização da filosofia” e a sentença do “fim 

da história” entendida como o fim da luta por uma vida cotidiana livre? 



24 
 

Dentro do campo marxista, a “realização da filosofia” encaminhou-se como a realização do 

Estado dos trabalhadores4, tal e como havia se proclamado a DDR (Deutsche Demokratische 

Republik), país vinculado ao “socialismo real”, cujo eixo central era a URSS. Esta forma de 

organização social implicava a ideia de que, com a União Soviética, a história já havia acabado. A 

filosofia do proletariado, ou seja, o conjunto de conceitos e categorias que se haviam desenvolvido 

para pensar as possibilidades de superação do sistema capitalista, já se havia realizado no Estado 

socialista. O proletariado já não tinha que seguir lutando por sua liberação, posto que já havia 

cumprido seu sonho. 

Embora o Estado socialista estivesse sempre em conflito de relacionamento com o 

capitalismo ocidental, dentro de suas fronteiras, tanto teórico como práticas, o “socialismo real” foi 

entendido como uma organização social que, em essência, não poderia ser melhorado. A “realização 

da filosofia” marxista já era um feito, ou seja, havia passado de ser um “objeto do pensamento” a 

um feito social. O que restou, então, para realizar o Estado soviético? Gerenciar sua vitória contra as 

ameaças do capitalismo e do resto das “ideologias” marxistas (Maoísmo, Trotskismo, etc.). Com 

isso, desaparecia também a possibilidade de um pensamento crítico interior ao marxismo. Não 

podia existir crítica se o Estado soviético não pudesse ser melhorado em seus aspectos essenciais. A 

crítica só podia ter sentido no momento histórico no qual o proletariado se situava, ou seja, na 

relação negativa com a realidade capitalista. No momento em que esta desapareceu, assim também 

desapareceu a necessidade de um pensamento crítico. Toda atividade crítica tinha que aparecer, 

portanto, como uma traição ao projeto revolucionário marxista e um ataque ao conjunto, à 

totalidade, da “realização da filosofia” do proletariado. 

Portanto, esta consciência de ser a realização, materialização de um projeto filosófico e 

político deu à luz um tipo de sociedade totalitária em que já não se podia ser qualquer elemento 

crítico. No momento em que o socialismo real concebeu a si mesmo como a “realização da filosofia 

socialista” demonstrou-se, de um modo eminentemente prático, que os conceitos hegelianos de 

“história” e “dialética” continham uma relação perversa, no que concernia a sua progressiva 

identificação. O telos, situado por Hegel ao final da história, era o limite à historicidade, isto é, o 

limite inerente a todo processo social. A consequência teórica do triunfo do “socialismo real” foi a 

comprovação de que todo sistema filosófico que pretende se situar além da história, ou seja, além do 
                                                            
4 “Se Marx diz que o proletariado não pode ser eliminado sem a realização da Filosofia, isso significa que a sociedade 
burguesa elimina a classe proletária pela sua ação revolucionária, porque reconhece que a estruturação da sociedade é 
historicamente necessária. Em outras palavras: a teoria filosófica, no sentido de um conhecimento adequado das leis 
históricas realiza-se, transforma-se em prática revolucionária” (BERGNER; JAHN, 1960, p. 100) O próprio Marx explica 
o que ele considerava, no trecho citado, como filosofia: uma teoria, que declara o homem como ser supremo do homem, 
portanto um humanismo. A realização da Filosofia não significa a aplicação prática do conhecimento de leis históricas, 
mas a humanização do mundo. 
 



25 
 

processo de transformação das condições de produção de vida, acabava produzindo um tipo de 

organização social de corte totalitário. Esta teleologia do socialismo real o condenou a converter-se 

na materialização de uma “totalidade da história” que já se acreditava realizada e que, portanto, não 

deixava nenhuma alternativa a seu já predisposto final. 

Debord e os Situacionistas estão presos também nesse objetivismo da história e de certa 

teleologia: supõe-se que estejam “vacinados” contra esta enfermidade que acusava o marxismo, 

através da assunção de uma “dialética negativa”, como método irrenunciável a toda teoria e prática. 

Concretamente, isto significava que toda categoria, todo conceito, tinha que ser posto sempre em 

questão, para poder se demonstrar assim sua verdade, para chegar a ser, realmente, a formulação de 

um projeto que podia realizar-se, materializar-se. A partir dessa consciência dialética, Debord pôde 

estabelecer uma crítica certeira ao socialismo real, evidenciando que aquele que erguia a bandeira 

“socialismo”, esse não era mais que uma “ideologia revolucionária”, isto é, um modo falsificado de 

relação com a realidade que se pretendia passar por teoria revolucionária. O “socialismo real” não 

era a “realização da filosofia”, a realização de uma teoria marxista, cuja aspiração última tinha que 

ser a sociedade sem classes. Longe dessa promessa, o bloco do Leste não era aos olhos da I.S e de 

Debord uma forma diferente de “espetáculo”. Era uma organização social totalitária, disfarçada de 

ideologia revolucionária. 

 

1.2 De volta ao hegelianismo revolucionário. 

 

O peso que tem a questão da “realização da filosofia” descansava na recuperação do que se 

tem denominado “marxismo hegeliano”, que começa a se desenvolver logo no início dos anos 20 do 

Século passado, porém que vai ter sua época de máximo desenvolvimento durante os anos 60. Esta 

recuperação vem devido à necessidade de encontrar um modo de salvar o marxismo de todas suas 

deformações. Este se havia convertido numa nova ideologia, o Diamat (Dialektischer 

Materialismus) que serviu como uma ciência abrangente, pela qual se podia explicar absolutamente 

todo acontecimento social e natural. Diante disso, buscou-se recuperar uma base do marxismo, isto 

é a dialética hegeliana, para assim poder resgatar o materialismo histórico de sua conversão em 

mera ideologia, numa religião de Estado. 

O papel que o Diamat designava à dialética era completamente diferente daquele que 

setinha na dialética hegeliana e marxista. Como método filosófico, para gerir o processo de 

realização do materialismo histórico, este não podia ser dialetizado, ou seja, não podia ser objeto de 

crítica, apontando, com isso, a um novo final da teoria. O processo de superação do modo de 

produção capitalista havia acabado com as contradições do dito processo. Isso supunha a 



26 
 

impossibilidade teórico-prática de estabelecer uma “negação determinada” ao mesmo final, ou seja, 

impossibilitava a aparição de novos elementos críticos dentro do pensamento. 

A partir da dialética hegeliana só é possível negar um momento do processo se este, todavia, 

continua aberto. Ao negar a possibilidade de se estabelecer dita a “negação determinada”, negava-

se, também, a possibilidade da crítica. Ao reintroduzir a dialética hegeliana na base do marxismo 

por parte desse “marxismo hegeliano” com que se queria reintroduzir Hegel na ciência da história 

de Marx, estava-se afirmando, com isso, que o Diamat não era o método filosófico correspondente 

ao final do processo do marxismo, senão, somente, um momento do dito processo. 

Marx havia estabelecido o método dialético para a história acrescentando um elemento que 

será chave para compreensão desta recuperação de Hegel. A dialética aparece na teoria marxiana 

não só como o desenvolvimento de uma razão objetiva, mas como a inserção do elemento subjetivo 

dentro dela. Em outras palavras, Marx introduz a subjetividade dentro do processo da história. Com 

isto, não ficava eliminada a subjetividade como categoria, mas estava inserida no mesmo processo 

de descrição das estruturas capitalistas. Embora pareça um elemento sem muita importância, supõe 

a base com a qual se estabelece uma crítica a esse “objetivismo da história” que está inserido nesse 

processo de “ideologização” do marxismo, caracterizado pela ideia do “fim da história”. Se a 

história é um processo que pode chegar a sua conclusão e na qual desaparece a crítica a essas 

mesmas condições, então, esta fica reduzida a um domínio subjetivo: somente a partir da resistência 

de um pensamento que se situa, necessariamente, fora da realidade totalitária, é que pode seguir 

produzindo instâncias de pensamento crítico. Este pensamento não pode mais ser objetivo, enquanto 

a objetividade imanente se considera como a realização da Filosofia que, justamente, pretendia fazer 

da crítica o momento teórico da transformação prática. Portanto, o “objetivismo” aparece aqui como 

um dos elementos que, desde o problema da subjetividade dentro desta recuperação da filosofia 

hegeliana, foi posto no centro da crítica estabelecida pelo marxismo hegeliano. 

Para Debord, a dialética é um método fundamental em que se operará a recuperação do 

marxismo como filosofia revolucionária. A dialética, para Debord, é caracterizada do seguinte 

modo: 

 
(...) a dialética, a ideia que já não se detém na busca do sentido do sendo, mas que se 
eleva ao conhecimento da dissolução de tudo o que é; e no movimento dissolve toda 
separação (DEBORD, 2006, p. 793). 
 

A dialética é o método que o proletariado deve tomar para levar adiante seu projeto 

revolucionário. Ou seja, “quando, por sua existência em atos, o proletariado manifesta que esse 

pensamento da história não foi esquecido, o desmentido da conclusão é também a confirmação do 



27 
 

método” (DEBORD, 2006, p. 794). Portanto, é necessário voltar a Hegel para encontrar nele o 

método que leve o proletariado à revolução. Isto por que: 

 

O pensamento da história só pode ser salvo ao se tornar pensamento prático; e a prática 
do proletariado como classe revolucionária não pode ser nada menos que a consciência 
histórica agindo sobre a totalidade de seu mundo (DEBORD, 2006. p. 794). 
 

A importância de Hegel consiste, para Debord, no fato de ele ter sido o último elo de uma 

tradição da Filosofia que, com ele, chegou a seu final, enquanto pura especulação para se converter 

em teoria da prática: 

 

Hegel já não tinha de interpretar o mundo, mas a transformação do mundo. Ao 
interpretar apenas a transformação, Hegel nada mais é que a realização filosófica da 
filosofia. Ele quer compreender um mundo que se faz a si mesmo. Esse pensamento 
histórico ainda é a consciência que sempre chega atrasada, e que enuncia a justificativa 
post festum. Assim, ele só superou a separação em pensamento. O paradoxo que 
consiste em atrelar o sentido de toda realidade à sua realização histórica, e ao mesmo 
tempo revelar esse sentido constituindo-se como realização da história, decorre do 
simples fato de o pensador das revoluções burguesas dos séculos XVII e XVIII ter 
buscado em sua filosofia apenas reconciliar-se com o resultado dessas revoluções. “Até 
como filosofia da revolução burguesa, ele não expressa todo o processo dessa 
revolução, mas apenas sua conclusão derradeira. Nesse sentido, é uma filosofia não da 
revolução, mas da restauração” (Karl Korsch, Thèses sur Hegel et la révolution). Hegel 
fez, pela última vez, o trabalho do filósofo, “a glorificação do que existe”; mas, para 
ele, o que existia só podia ser a totalidade do movimento histórico. A posição exterior 
do pensamento, na verdade mantida, só podia ser disfarçada por sua identificação com 
um projeto prévio do Espírito, herói absoluto que fez o que quis e quis o que fez, e cuja 
realização coincide com o presente. Assim, a filosofia que termina no pensamento da 
história só pode glorificar seu mundo negando-o, pois, para tomar a palavra, é-lhe 
necessário supor terminada essa história total à qual ela reduziu tudo e encerrada a 
sessão do único tribunal no qual pode ser proferida a sentença da verdade (DEBORD, 
2006. p. 793).   
 

Nessa perspectiva, por sua vez, a teoria de Marx aparece como uma história consciente: 

 

A teoria só conhece aquilo que ela faz. Ao contrário, no pensamento dominante da 
sociedade atual, a contemplação do movimento da economia é a herança não invertida 
da parte não dialética da tentativa hegeliana de um sistema circular: é uma aprovação 
que perdeu a dimensão do conceito e que já não precisa de um hegelianismo para se 
justificar, pois o movimento que se trata de louvar é apenas uma parte do mundo, sem 
ideia, cujo desenvolvimento automático domina o todo. O projeto de Marx é o de uma 
história consciente. O quantitativo que surge no desenvolvimento cego das forças 
produtivas meramente econômicas deve transformar-se em apropriação histórica 
qualitativa. (DEBORD, 2006. p. 794-795).   
 

Portanto, vê-se como essa reinvindicação de Hegel já está em Debord como um dos 

elementos filosóficos mais importantes do projeto de “realização da filosofia”. No entanto, embora a 

dialética desempenhe um papel central no desenvolvimento teórico da recuperação do marxismo 

como uma teoria crítica, o fato é que uma determinada experiência histórica ensina os limites e os 



28 
 

perigos de se colocar o método dialético no centro da teoria. Basear uma filosofia da mudança social 

em uma filosofia dialética, como a hegeliana faz da emancipação uma questão de conflitos entre 

entidades contrárias, ou seja, entidades que não se podem identificar entre elas, e que, por definição, 

não se podem reconhecer5 mutuamente. No entanto, ao final do processo dialético se situa a 

reconciliação, em que o espírito acaba por voltar a si, de tal forma que o objeto de seu 

reconhecimento é ele mesmo. Em Hegel, isso significava a realização do Estado prussiano; em 

Marx, a sociedade sem classes; em Debord, a construção de conselhos deliberadores. 

Longe de cumprir-se essa definição teórica, o que a história do século XX ensina é que a 

teórica realização do Estado socialista na União Soviética se converte, ao final, na ditadura do 

proletariado. Não parece razoável pensar que, ao situar Hegel uma reconciliação ao final do 

processo dialético, o que faz é conceber dito processo como limitado. Nesse sentido, o antagonismo 

acaba por dissolver-se de uma forma ditatorial, ou seja, através da realização de um saber que, por 

ser absoluto, não pode mais que ser obedecido em sua condição infalível. A filosofia hegeliana, 

portanto, tem servido para justificar, através da recuperação de certos elementos de sua filosofia, um 

tipo de organização social que, longe de cumprir a promessa emancipatória, tem se convertido em 

algo impossível.  

Poder-se-ia perguntar, legitimamente, se não seria necessário estabelecer uma dialética que 

não tivesse uma resolução feliz, uma resolução racional, uma reconciliação situada ao final do 

processo. Claramente, isso suporia deixar aberto o dilema da modernidade, entendido de forma 

filosófica como a identidade da relação sujeito-objeto, a introdução de uma instância “dramática”, 

trágica, na consciência social. Com isso, ganhar-se-ia uma relatividade histórica em que toda 

organização social não poderia mais que ser concebida como parte de um processo sem fim, da 

perspectiva geral de que toda sociedade, inclusive a supostamente revolucionária, que deve ser 

também transitória.  

Para Hegel, todo saber se demarca dentro de uma perspectiva unitária, em que cada 

elemento do sistema forma parte do todo. Deste modo, Hegel procurou superar a divisão de esferas 

de conhecimento, construídas pela filosofia de Kant e que daria lugar à ciência burguesa, 

exemplificada pelo Positivismo do Século XIX. Marx, por sua vez, também se situa na necessidade 

de superar a compartimentação do conhecimento. De sua perspectiva, a separação das esferas do 

conhecimento é o resultado da divisão social do trabalho, a qual afeta tanto o trabalho industrial, 

como o trabalho intelectual. Um dos desafios do marxismo era, justamente, vencer esta divisão das 

                                                            
5 O reconhecimento é o conceito que Hegel usa na Fenomenologia do Espírito para referir-se ao reconhecimento mútuo 
que se busca na “dialética do senhor e do escravo” e que, formalmente, é a luta histórica entre o proletariado e a 
burguesia. Cf. (HEGEL, 1977, p. 109-116.) 



29 
 

tarefas sociais através da reapropriação dos meios de produção, ou seja, dos meios pelos quais o 

proletariado poderia garantir a sua subsistência e transformar o mundo em seu benefício. 

Para Debord, a categoria da “totalidade” tem um sentido parecido ao hegeliano e ao 

marxista, porém adaptado às circunstâncias materiais de seu contexto. Parte da separação de esferas, 

para afirmar a desfragmentação da experiência, isto é, o feito de que cada esfera da cotidianidade, da 

forma de vida do “espetáculo”, havia se separado completamente do resto. A novidade da 

recuperação dessa categoria é que não só a deixa circunscrita a uma mera perspectiva 

epistemológica, nem tampouco considera a sua aplicação ao mundo do trabalho; é o conjunto de 

todas as esferas de ação disponíveis as que se têm visto separadas, alienadas umas das outras. A 

“totalidade” é a categoria pela qual Debord busca recuperar a unidade da experiência de toda a vida 

cotidiana, dividida em muitas áreas diferentes, reduzindo o conjunto de experiências disponíveis à 

própria esfera de ação. É nessa perspectiva que se busca voltar a introduzir a possibilidade de acesso 

a todas as experiências disponíveis, ou seja, é a categoria pela qual se busca recuperar uma vida 

cotidiana não amputada em diferentes esferas separadas uma das outras. É, portanto, o instrumento 

filosófico, a ferramenta conceitual com que se supera a separação de esferas a que o “espetáculo” 

havia reduzido a experiência contemporânea.  

Apesar dessa recuperação, por parte de Debord e dos situacionistas, o conceito de 

“totalidade” teve uma materialização social no mesmo contexto dessa recuperação. Esta 

materialização está relacionada com a própria organização da URSS, como exemplo de organização 

social “marxista”. O Diamat havia ocupado o lugar do modelo teórico da transformação social. 

Uma de suas características era a perspectiva adquirida da sociedade soviética, como a realização da 

filosofia marxista. Essa “realização” implicava a ideia de “fim da história” como o acabamento do 

processo dialético descrito por Hegel e materializado por Marx. Esquematicamente: o Diamat se 

converteu no método filosófico do marxismo, no momento em que este se converteu em “ideologia 

da revolução” e, portanto, suspendeu a possibilidade de seguir produzindo “história”. 

Se esta história já havia terminado, a realização de seus conteúdos emancipadores, isto é, já 

havia realizado seu telos, então a União Soviética tinha que aparecer como uma sociedade em que 

todos os elementos da dita organização social emancipada já estavam dados. A materialização da 

revolução era um feito. Neste acontecimento, não se pode ver a constituição de uma sociedade, em 

que o conjunto de elementos que a conformam têm uma relação determinada entre si, não podendo 

ficar nenhum destes elementos separados? A possibilidade de uma esfera não integrada dentro do 

sistema, como ocorre no conceito kantiano de “arte”, implicava a possibilidade de converter-se 

numa esfera de produção de elementos críticos dessa mesma sociedade, ou seja, que podia 

converter-se numa ameaça, sancionada como “contrarrevolucionária”. 



30 
 

Portanto, o que se quer afirmar é que a URSS é a realização invertida da categoria hegeliana 

de “totalidade”. Da ideia de uma perspectiva globalizadora da experiência social que fosse reflexo 

do conjunto de conhecimentos disponíveis, pode-se conceber um tipo de sociedade caracterizada 

pelo férreo controle do Estado, o qual era a encarnação do desenvolvimento do conhecimento. É, 

em definitivo, o passo da “totalidade” ao “totalitarismo” o que marca a materialização invertida da 

categoria hegeliana. Se, para Hegel, Marx, I.S. e Debord, a perspectiva da totalidade pretendia 

superar a “alienação”, a “separação” do sujeito com respeito a seu mundo, no Diamat, essa distância 

se cobriu completamente. A distância se converteu em identificação absoluta, eliminando a 

possibilidade de permanência de certas esferas de produção de pensamento crítico. 

 

1.2.1 O significado da filosofia de Hegel para Marx 

 

A influência de Marx6 na I.S. e em Debord não teve como eixo central tão somente a análise 

da economia política, mas a recuperação de certas categorias filosóficas. Tal influência se concretiza 

na análise que fez em seus Manuscritos Econômicos Filosóficos, de 1844. Apesar de não ser um dos 

textos mais influentes de Marx, o certo é que não só Debord e a I.S., mas também muitas correntes 

marxistas tiveram, nesses textos, as ferramentas com que procuraram renovar o próprio marxismo. 

Os textos do jovem Marx se caracterizam por uma marcada influência da filosofia hegeliana, 

especialmente pela ênfase que faz da dependência que tem todo momento crítico da filosofia em 

relação à dialética hegeliana.  

É importante salientar que Marx7 foi também um continuador crítico de Hegel, em dois 

campos centrais, para o conjunto de sua teoria: no campo da Filosofia da história e no campo da 

Antropologia.  

                                                            
6 Depois de ver quais elementos da filosofia hegeliana eclodiram em Debord e na I.S., ver-se-á agora os elementos 
propriamente ditos da filosofia marxista.  A recuperação de Hegel no âmbito teórico e prático, que terá sua exposição na 
I.S. e em Debord, foi paralela a uma “recuperação” de um Marx “humanista”.  A recuperação se produziu junto a toda 
uma série de transformações sociais, sobretudo de tipo econômico, que lançando por terra não somente os dogmas do 
leninismo, mas inclusive os dogmas da maturidade ou época “científica”, de Marx, ou seja, a época da análise da 
economia política representada pelo O Capital. 
7“No período recente, tem crescido a literatura sobre a conexão entre as dialéticas de Hegel e Marx, destacando-se, em 
primeiro lugar, aqueles autores que, como Erwin Marquit, George Boger, Igor Narski, James Lawer, Ronald Rieve e Sean 
Sayers, aceitam a inversão marxista da dialética hegeliana, assim como os esforços de Lênin para lê-la 
materialisticamente. Outro movimento tem sido levado a cabo pela chamada escola de Uno-Sekine, que inclui John Bell, 
Robert Albrittone Thomas Sekine, os quais, inspirados na obra do economista japonês Kõzõ Uno, propõem uma leitura 
hegeliana singular de O Capital. Um terceiro movimento é composto pelos partidários da Nova Dialética, que, como 
Christopher Arthur, Enrique Dussel, Geert Reuten, Mario Báez, Patrick Murray e Tony Smith, pretendem “construir uma 
dialética sistemática de forma a articular as relações do capitalismo, em oposição à dialética histórica que estuda a 
ascensão e a queda de sistemas sociais” e, assim, “reconstruir” a obra de Marx (ARTHUR, 2004, p. 3 e 4). Isso em falar 
na contribuição de autores independentes, tais como, por exemplo, Bertell Ollman, Jacques Bidet, Moishe Postone e 
Norman Levine. Embora talvez se possa identificar, em cada um desses movimentos e autores independentes, 
contribuições positivas ao marxismo, essa proliferação de interpretações tem trazido perplexidade e consternação, em 



31 
 

Marx é venerado como grande economista, como autor de O Capital, em que provou 

cientificamente a necessidade da queda da economia capitalista. Como na maioria dos grandes 

pensadores, também na obra de Marx existe um núcleo, um problema fundamental, com que, em 

última análise, relacionam-se todas as tentativas de conhecimento e ordem para a ação. O problema 

central é a indagação sobre o motivo por que a revolução burguesa não conseguiu os objetivos 

ideais por ela proclamados e por que os indivíduos na sociedade moderna, com divisão de trabalho e 

dominada por mecanismos de mercado, a despeito da liberdade legítima, tornaram-se dependentes 

de normas superiores a eles, que impedem, em cada um, individualmente, o desenvolvimento de sua 

humanidade. Ora, o reconhecimento central de Marx foi que esta nova dependência não era 

consequência da má intenção de indivíduos ou de grupos sociais particulares, mas a inevitável 

consequência de determinada estrutura econômica. Note-se que o fundamento central da filosofia de 

Marx, sobretudo do jovem Marx, é fruto da influência de Hegel. A relação entre Marx e Hegel 

determina os modelos marxistas, ou seja, a história das flutuações de opinião, sobre as relações entre 

Marx e Hegel, apresenta, sob um aspecto específico, a própria história evolutiva do marxismo. Por 

outro lado, o problema apresenta também um ângulo filosófico. Os primeiros escritos de Marx 

carregam uma roupagem eminentemente hegeliana; daí a recusa do jovem Marx por parte dos 

marxistas ortodoxos. Somente Lukács e Karl Korsch souberam analisar e interpretar o teor 

hegeliano da filosofia do jovem Marx, pois estavam acostumados com a gnoseologia neokantiana, 

mas também a obra de Hegel, pelo menos em esboços. Lukács estava familiarizado com o problema 

                                                                                                                                                                                          
razão das diferenças de interpretação, muitas das quais contraditórias entre si. Num certo sentido, talvez se possa dizer que 
a confusão criada por essa miscelânea de ideias contraditórias faça parte do processo de “desconstrução do marxismo”, 
para utilizar a expressão de Michael Ryane. Ainda que, conforme mencionado na Introdução, a Nova Dialética - termo 
cunhado por Christopher Arthur, um de seus criadores - consista num movimento de releitura de O Capital a partir da 
Ciência da Lógica de Hegel, existem importantes diferenças entre seus defensores. De um lado, se colocam aqueles que, 
como, Arthur, Moishe Postone, Patrick Murray e Robert Albritton, aceitam a tese marxista de que Hegel, em vez de 
apenas reproduzir o concreto como concreto pensado, teria caído no erro de “conceber o real como resultado do 
pensamento que, partindo de si mesmo, se concentra em si mesmo, aprofunda-se em si mesmo”, (MARX, 1857-1858, v. 
I, Cap. III, p. 433-477). De outro lado, estão os que, como Tony Smithe Ali Shamsavari, rejeitam a “leitura de Hegel que 
vê a realidade reduzida a pensamento” (ARTHUR, 2004, p. 6). Na visão de Smith, por exemplo, “a Lógica é 
simplesmente a progressão das categorias de que necessitamos para dar sentido a objetos-domínios de crescente 
complexidade” (idem). Os dois grupos, contudo, concordam na rejeição do materialismo histórico, ou seja, negam a 
concepção de que a histórica segue um movimento dialético necessário. Também sustentam que a teoria marxista precisa, 
de algum modo, ser reconstruída a partir da sistematização da dialética do capital. Certamente que “[a] conexão entre 
Hegel e o marxismo tem sido objeto de extensa controvérsia” (LAWLER,1982, p.11). Não obstante, a publicação dos 
Grundrisse não só tornou impossível, conforme salienta Rosdolsky (2001, p. 11-14), contestar a íntima conexão entre as 
dialéticas marxista e hegeliana, mas também tornou claro que “uma interpretação correta e, assim, uma avaliação efetiva 
da teoria de Marx têm de ser baseadas numa compreensão abrangente da dialética hegeliana e em seu uso por Marx, 
especialmente em O Capital” (LIKITKIJSOMBOON, 1992, p. 405), em que “formas dialéticas, seja de modo explícito 
ou implícito, constituem uma presença constante” (BIDET, 2008, p.375). Têm razão, portanto, os defensores da Nova 
Dialética em sustentar, com Tony Smith (1993, p.1), que “em O Capital e outros escritos, Marx foi claramente 
influenciado pela teoria dialética de Hegel”. Mais do que isso, estão corretos em salientar que essa obra se estrutura 
segundo a exposição sistemática (Darstellung) de Hegel, assim como em apontar o caráter central do conceito de 
totalidade - reino “portador do princípio revolucionário da ciência”, conforme afirma Lukács (1919-22, p. 41) (Cf.: 
GONTIJO, 2011, p. 6-7). 



32 
 

da distinção entre as ciências humanas ou culturais e as ciências naturais, através dos mais 

importantes representantes alemães da escola neokantiana de Baden, isto é, Emil Lask e Max 

Weber. Essa informação fundamenta a ideia de que Debord tomou a filosofia de Hegel e Marx via 

Lukács.  

A doutrina do homem está estreitamente relacionada com a da comunidade ideal, que 

corresponde ao “ser do homem”. Ele não aceitou como instrumento abstrato o chamado “método 

dialético”, cuja particularidade é precisamente não poder separar-se do seu objeto; estudou o método 

dialético na sua aplicação aos mencionados campos e examinou-o na sua realização concreta, 

aplicando-o, finalmente, também à análise da estrutura econômica da sociedade. Marx concorda 

com Hegel numa série de concepções histórico-filosóficas fundamentais: ambos veem no processo 

histórico um racionalismo objetivo. Hegel formula isto ainda como condição de sua filosofia da 

história, ao passo que Marx já considera esta condição como natural. 

Mas este racionalismo objetivo do processo histórico não realiza em linha reta e 

continuamente o estado adequado à humanidade, que deve surgir no fim da evolução; realiza-o num 

caminho dialético, quer dizer, por meio de momentos negativos, de momentos que, considerados 

isoladamente, contém miséria, necessidade, provação, portanto algo de “irracional”, que como 

momentos do processo total mesmo assim realizam uma função “racional”, necessária e sensata. 

Hegel justifica, por exemplo, a existência de guerras com o argumento de que elas elevam a 

coletividade estatal a um grau de unidade mais alto, ajudam a superar as tendências de isolamento 

dos indivíduos e do egoísmo. Karl Marx justifica da mesma forma a época do capitalismo, porque, a 

despeito de toda miséria e empobrecimento do proletariado, produz um aumento imenso das forças 

produtivas, pelo ilimitado esforço a caminho do lucro; e este aumento um dia será a condição prévia 

da superação da sociedade capitalista. O momento negativo justifica-se por querer transcender o 

imperfeito estado atual “negando-se” a si próprio. 

Para Hegel, o núcleo do processo histórico é o “Espírito Universal”, que na sua marcha de 

evolução da humanidade adquirirá a sua “consciência adequada”, de modo que todo o sentido da 

história é, em última análise, teológico. Marx, no entanto, substitui o espírito universal pela 

sociedade humana, que só gradativamente se torna uma unidade. Portanto, o sentido da história é, 

para Marx, puramente humano. Assim também não é válida a garantia do sentido teológico do seu 

sistema, que Hegel tentou dar especulativamente. 

O espírito universal de Hegel serve-se dos diversos espíritos nacionais para progredir, 

gradativamente, na marcha da evolução; de modo muito parecido, a humanidade serve-se das 

grandes classes, que se tornam, por assim dizer, os suportes do progresso histórico num determinado 



33 
 

grau de evolução da sociedade. Em Hegel, a história universal aproxima-se da sua perfeição no 

espírito nacional cristão, ao passo que, em Marx, isso sucede na ação revolucionária do proletariado. 

Evidencia-se também a diferença essencial. Hegel pensava que a filosofia surge só quando 

uma forma de vida fica velha; portanto, a compreensão da história e sua interpretação só pode ser 

posterior ao fato, uma filosofia histórica verdadeira e definitiva só será possível quando a história 

estiver “terminada”, não trazendo nada de novo. Marx, ao contrário, pensava que o passo decisivo 

para realização da evolução da humanidade podia ser dado com plena consciência e já antes 

compreendido e racionalmente planejado. Contrapôs à compreensão posterior da razão na história, 

puramente passiva, a consciência tornada ativa da classe revolucionária do proletariado. A sua 

filosofia da história representa, assim, uma dupla superação da de Hegel. 

A razão humana não só sabe interpretar e compreender o passado, mas também o futuro, 

não só sabe realizar, com plena consciência do seu alcance e da sua importância, a compreensão 

passiva, mas também a ação. 

Em Hegel, a “substância” da história, que é ao mesmo tempo seu sujeito, chega ao fim do 

caminho através dos espíritos nacionais, chega à consciência adequada de si própria; o espírito 

universal consegue, em Hegel, a ideia máxima de sua filosofia. 

Em Marx, a “substância” da história, isto é, a humanidade em constante transformação, no 

fim da sua pré-história chega à consciência de si própria; em virtude desta consciência, chega à ação 

revolucionária, ou seja, a prática revolucionária que tomou consciência de si. Assim a humanidade 

se conscientiza nesta ação revolucionária da classe da humanidade. A humanidade, até então 

condicionada a um processo histórico objetivo superior a ela, torna-se agora ela própria dona destas 

condições que a condicionam. Fica totalmente soberana. Doravante pode fazer a história real e 

formá-la livremente, ao passo que o espírito universal de Hegel, segundo Marx, no fundo apenas fez 

a história aparentemente, porque como próprio espírito consciente só apareceu pós-fato e foi 

projetado só para o passado pelo filósofo especulativo. 

O passo decisivo além de Hegel consiste, portanto, na superação da consciência posterior 

sobre o sentido da história passada, pela formação consciente da história futura, que inaugurará a 

revolução proletária. Filosoficamente, nesse ponto Marx não divergiu de Hegel, apenas deu uma 

versão prático-revolucionária ao seu pensamento.  

Marx continua a Antropologia de Hegel, sendo isso quase tão importante quanto a 

continuação da filosofia da história hegeliana. Geralmente indica-se a este respeito apenas a 

influência de Feuerbach, que sem dúvida teve importância para Marx quando este se distanciou do 

espiritualismo de Hegel, mas esquece-se de investigar até que ponto já no próprio Hegel se 

antecipou a imagem de Marx do indivíduo na sua estrutura principal. Por outro lado, não se trata de 



34 
 

simples aceitação por Marx, mas uma estranha transformação e evolução, que só se entende em toda 

sua importância quando se baseia na doutrina hegeliana sobre o homem.  

Hegel, como Marx, concebe o homem como um ser, que deve fazer de si o que é. Mas este 

processo da humanização pelo homem se integra, em Hegel, novamente num quadro especulativo-

teológico e aparece, então, como a elevação do ser humano, que, para o espírito absoluto, existe 

inicialmente como simples animal. Dado que toda realidade se origina, em última análise, do 

espírito, sendo, portanto, o mesmo espírito numa forma diferente, essa elevação é chamada uma 

volta do espírito a si próprio. O que aparece, portanto, como obra do homem é, na verdade, uma 

obra do espírito absoluto, que volta a si próprio dentro do homem. 

Não levando em conta este quadro especulativo surge o trabalho como essência, como a 

essência que se realiza no homem. O homem confirma, segundo Hegel, sua superioridade sobre a 

natureza, quer dizer, sua humanidade somente no trabalho e pelo trabalho. 

A essência do trabalho consiste em que um indivíduo tira o aspecto natural de algo 

meramente existente, a seu alcance e lhe dá, em compensação, uma forma de acordo com a vontade 

humana, conforme projeto em sua cabeça. Hegel relacionou este processo de antemão humanizante, 

com uma determinada situação social. Considera que só o servo, o homem dependente de um 

senhor a quem teme, parece disposto e capaz de reprimir, de tal modo, seu desejo natural do 

consumo dos produtos naturais, que renuncia a uma satisfação imediata, e só elabora o objeto. Um 

trabalho, pois, que não realiza em primeiro lugar sua própria ideia, mas a do seu senhor. Trabalho, 

assim o define Hegel, é o desejo adiado, satisfação retardada. Mas para Hegel o servo que trabalha 

não permanece neste grau de desenvolvimento. A contemplação de sua realização faz com que tome 

gradualmente consciência de sua superioridade sobre a natureza e assim desperta nele a consciência 

da sua humanidade e liberdade que até então pareciam representadas exclusivamente pelo senhor 

soberano. Mas cedo ou mais tarde sentirá então sua escravidão como incompatível com sua 

humanidade, e tentará livrar-se dela para se libertar também exteriormente, nas condições sociais. 

Mas o senhor, que ficou dependente do serviço do servo e incapaz de dominar a natureza sozinho, a 

longo prazo não pode resistir aos esforços de emancipação do servo que trabalha.  

Marx não apresentou o trabalho humano como oriundo principalmente da situação social do 

servo. Aparece para ele como uma atividade originalmente livre e criadora dos indivíduos. É 

importante saber que Hegel acha que o trabalho não precisa ser sempre realizado na dependência 

que originalmente lhe era próprio. A condição da sua libertação é, para ele, a espiritualização do 

indivíduo, a supressão independente e voluntária da sua natureza animal, que é transmitida pelo 

hábito do trabalho, quer dizer, pela repressão repetida das necessidades imediatas. Assim se 



35 
 

apresenta a ideia fundamental de Hegel sobre a libertação do indivíduo pela espiritualização: uma 

libertação que Marx julga puramente imaginária.  

Destacam-se os pontos comuns dos dois princípios antropológicos: o homem é, para Hegel, 

como para Marx, um ente que se realiza a si próprio, que se faz homem. Em ambos os pensadores 

esta auto-realização, que é em Hegel também uma “espiritualização”, se realiza pelo trabalho. Só o 

trabalho proporciona ao homem a consciência de si próprio e a consciência da humanidade. O 

homem deve primeiro concretizar-se no seu produto de trabalho e só depois, pela contemplação 

deste produto, pode chegar ao conhecimento da sua propriedade humana, da sua superioridade 

especifica sobre a natureza e da consciência da liberdade, como diria Marx, ou também da sua 

espiritualidade, no sentido de Hegel. O indivíduo é o ser concreto, o ser que se deve concretizar a si 

próprio, antes de chegar a ser o que pode ser.  

Depois de ter salientado estes decisivos pontos comuns, deve-se assinalar também a 

mudança crítica essencial que Marx realiza em oposição a Hegel. Já foi anteriormente insinuada: 

Marx não reconhece a identificação hegeliana do homem com o “espírito subjetivo”. O homem é 

para ele um ser de carne e osso, que não pode ser reduzido à simples espiritualidade, a qual é apenas 

um de seus atributos. A transformação do objeto mediante o trabalho não tem o sentido, para Hegel, 

de evidenciar que tudo é espírito e que não existe alienação entre indivíduo que trabalha e o objeto 

que ele trabalha porque ambos se suprimem na unidade superior do processo dialético do espírito. O 

trabalho serve, pois, antes à apropriação da natureza pelo homem, à humanização da natureza 

natural e originariamente “estranha”, que assim se deve transformar em cultura e meio ambiente 

para o indivíduo. A diferença entre Hegel e Marx não é tanto que Hegel veja a forma máxima do 

trabalho na dominação puramente intelectual e espiritual e na interpretação da realidade, ao passo 

que Marx pensa primeiro no trabalho concreto; a diferença é que Hegel procura um sentido 

diferente de Marx, mesmo no tratamento material, que Hegel considera o trabalho como um meio 

de espiritualização do indivíduo, em virtude da ascese com ela relacionada, e como um meio de 

comprovar a estrutura espiritual da natureza, ao passo que em Marx serve à aquisição e 

humanização da natureza pelo homem. 

Em oposição a Hegel, Marx acentua o fato de que o trabalho, mesmo o intelectual, apresenta 

sempre um lado material natural que não é uma criação pura, independente do material existente, 

mas transformação, assimilação da natureza. Marx salientou mais uma vez este estado de 

dependência da natureza do trabalho humano nas suas observações sobre o Programa de Gotha: 

 

O trabalho não é a fonte de toda riqueza. A natureza é tanto fonte dos valores de consumo 
quanto o trabalho, que é apenas a expressão de uma força da natureza, da força de trabalho 
humana. Um programa socialista não pode permitir que frases burguesas possam ocultar as 



36 
 

condições que lhe dão um sentido. O trabalho do homem transforma-se em fonte de 
valores de consumo, portanto também de riqueza, enquanto ele se comporta, desde o início, 
como proprietário em relação à natureza, a primeira fonte de todos os meios e objetos de 
trabalho, tratando-a como se fosse dependente dele.  Os burgueses têm boas razões para 
atribuir força criadora sobrenatural ao trabalho, pois resulta precisamente do estado natural 
de dependência do trabalho que o indivíduo, não tendo outra propriedade a não ser sua 
força de trabalho, será em todos os estados sociais e culturais o escravo dos outros homens, 
que se fizeram proprietários das condições concretas de trabalho (MARX, 1971, p. 65).  

 

Mas não só o próprio trabalho; igualmente a aquisição do que foi concretizado é um ato 

consciente e material. Não basta reconhecer a espiritualidade ou a humanidade de um produto de 

trabalho, de um bem cultural, para apropriar-se deles como homens. A aquisição realiza-se com 

todos os sentidos desenvolvidos e cultivados pela história da humanização do indivíduo. Trata-se de 

uma aquisição consciente universal e de uma produção consciente universal.  

O indivíduo que é para Marx e Hegel essencialmente trabalhador, produtor, só será livre, 

para Marx, se puder trabalhar livremente e apropriar-se do produto do seu trabalho livremente. A 

pura abolição das relações de dependência legais e dos privilégios dos “senhorios” não basta, pois 

permite continuar a dependência dos que não tem posse em relação aos proprietários dos meios de 

produção. Ao servo, politicamente livre, falta ainda a liberdade do indivíduo da sociedade burguesa. 

Não pode dispor livremente da natureza e dos meios de produção como seus meios de trabalho 

indispensáveis, nem pode apropriar-se livremente do produto do trabalho comunitário. 

Marx chama de alienação a consequência desta relação de dependência, segundo a 

expressão de Hegel. O trabalhador não pode apropriar-se do seu produto, que lhe é estranho e hostil, 

pois pertence a outrem. Assim, também não pode conceber seu trabalho como livre expressão da 

sua humanidade; parece-lhe um “trabalho escravo” a que está obrigado pela necessidade material, 

embora sendo completamente livre juridicamente. Finalmente, aliena-se então da sua própria 

humanidade porque o trabalho se transforma para ele em simples meio de continuar sua existência 

física.  

Dentro da influência de Marx, em Debord, destaca-se, ainda, o papel de Feuerbach como 

passo intermediário entre a dialética hegeliana e a perspectiva materialista. Para Marx, Feuerbach é 

o verdadeiro atualizador da filosofia hegeliana, a partir de uma postura materialista, ademais de 

constituir a superação da Filosofia enquanto Metafísica. É o único, pensa Marx, que entendeu a 

relação entre Filosofia e Religião do ponto de vista materialista; o único que viu na Filosofia uma 

continuação da Religião. É nessa perspectiva que Feuerbach pôde fundar o “verdadeiro 

materialismo”, ao passo que fez da “relação social do homem ao homem o princípio fundamental da 

teoria” (MARX, 1979, p. 184). A relação entre Filosofia e Religião expressada, pensava Feuerbach, 

na dialética hegeliana, tinha que ser posta em questão para ganhar um ponto de vista realmente 



37 
 

materialista. O problema fundamental nesta relação entre Filosofia e Religião é que se introduz uma 

“alienação” entre sujeito e o mundo do que tem experiência:  

 

O estranhamento, que constitui, portanto, o verdadeiro interesse desta alienação e da 
supressão desta alienação, é a oposição do em-si e para-si e autoconsciência, do objeto 
e sujeito, ou seja, a oposição dentro do próprio pensamento, do pensamento abstrato e a 
realidade sensível ou o sensível real. Todas as demais oposições e movimentos destas 
oposições são só aparência, o invólucro, a forma esotérica destas oposições, as únicas 
interessantes, que constituem o sentido das restantes profanas oposições. O que passa 
por essência estabelecida do estranhamento e o que há que superar não é o fato de que o 
ser humano se objetive de forma humana, em oposição a si mesmo, mas que se objetive 
a diferença de e em oposição ao pensamento abstrato (MARX, 1979, p. 188). 
 

Portanto, um dos pontos centrais que Marx tomou da dialética hegeliana é esta 

contraposição entre o pensamento e a realidade, ou seja, a instância de separação, de alienação que 

analisou Feuerbach, na relação entre Filosofia e Religião. Se em Hegel, a consciência estava imersa 

dentro do pensamento abstrato, em Marx é a realidade sensível e material onde se transforma o 

pensamento. Não é pensamento abstrato o que influi na realidade material: é esta que influi no 

conteúdo do pensamento. Se em Hegel, a confrontação dialética fica superada só de uma forma 

abstrata, ou seja, na forma idealista, em Marx essas contradições encontram seu lugar dentro de um 

processo social, dentro de uma organização material.  

Posto que a superação dos conflitos, descritos na dialética de Hegel, está inserida no 

movimento abstrato do pensamento, a descrição que faz este movimento do espírito é a verdade 

separada só em sua forma abstrata. Por esse motivo, a dialética hegeliana é o momento do pensar 

em que se produz a reapropriação das “forças essenciais humanas”, ou seja, é o momento em que o 

pensamento descobre a potencialidade do pensar na superação das negatividades da realidade e do 

pensamento. É o momento em que o método dialético demonstra sua superioridade em relação a 

outros métodos de pensamento, enquanto é capaz de superar problemas conceituais que o 

pensamento anterior não havia podido resolver. A dialética de Hegel é o princípio formal da 

possibilidade de um pensamento crítico, que vai além disto e que entende que todo conhecimento já 

é crítico. 

Em suma, a dialética de Hegel pôs as bases formais para o estabelecimento do método 

crítico de Marx, no qual há que se entender o projeto de “realização da filosofia” de Debord. É nessa 

perspectiva de superação da separação, a “alienação” do conhecimento e da realidade, a que tem que 

se pôr em perspectiva, para poder entender a tradição que demarca a filosofia de Debord. Embora 

esse esquema seja conhecido, o certo é que convém recordá-lo, uma vez que, no contexto de 

Debord, esta base hegeliana da filosofia marxista havia sido esquecida, devido ao processo de 



38 
 

“ideologização” do marxismo, caracterizado, entre outras coisas, pelo passo da dialética hegeliana 

ao Positivismo. 

Na década de 20, aparecem duas obras que constituem o intento teórico de recuperar a 

filosofia hegeliana no sentido revolucionário. Essas duas obras são o Marxismus und Philosophie 

(1923) de Karl Korsch e Geschite und Klassenbewusstseuns (1923) de Georg Lukács. É 

especialmente importante a influência que tem tido a segunda no desenvolvimento do “marxismo 

hegeliano”, durante grande parte do século XX. Paradoxalmente, essa influência se contrapõe ao 

papel que o próprio Lukács deu à obra dentro de sua trajetória. Nos anos 60, escreve um famoso 

“Prólogo” em que critica ferozmente muitas das análises desta obra. No entanto, Lukács já havia 

engrossado as filas do stalinismo e, portanto, havia abandonado o componente dialético do 

marxismo.  

Não é casual a influência que teve essa obra em Debord. É Lukács quem desenvolve alguns 

dos elementos-chave do “marxismo situacionista”. Conceitos como de “fetichismo da mercadoria” 

ou a historização do conceito de “luta de classes” - a consciência de classe se adquire na luta 

histórica, não é consubstancial ao proletariado - abriram linhas de investigação, nas quais Debord e 

a I.S. foram, em muitos casos, seus melhores expoentes, que, até esse momento, haviam ficado sem 

ser tratados dentro do movimento operário. Poder-se-ia dizer que Debord e o situacionismo 

seguiram, de uma forma bastante importante, as análises realizadas por Lukács em história e 

Consciência de Classe estabelecendo, com isso, um marxismo crítico em relação ao Bolchevismo. 

 

1.2.2 Hegel recuperado por Lukács 

 

História e Consciência de Classe é a obra mais influente de toda a recuperação que se fez, 

nos anos 20, da filosofia hegeliana, a partir de uma perspectiva marxista. Esse trabalho levou ao 

renascimento de uma série de temas marxistas que serão cruciais para todo o período das lutas dos 

anos 60, em que a I.S. e Debord estão enquadrados, assim como para as discussões teóricas que 

aconteceram nesse período. Apesar disso, Lukács nos anos 60, já se havia situado em uma posição 

teórica muito diferente, que lhe fez escrever o famoso Prólogo para reedição da obra em 1967. Do 

ponto de vista da recuperação da filosofia hegeliana para a causa revolucionária, esse Prólogo 

constitui o rechaço de todos os elementos teóricos que, durante os anos 60, estavam em plena 

atualidade e que, em grande parte, estavam inspirados em história e Consciência de Classe. 

Nesse Prólogo, Lukács localiza a obra na discussão sobre o que há que se entender por 

“marxismo autêntico”. Não há que se duvidar que esta questão passa, em Lukács, por uma 

reivindicação da filosofia hegeliana, ou seja, por reivindicar a “filosofia” de Marx, diante de sua 



39 
 

perspectiva cientificista, que era a base do chamado “socialismo real”. Por isso, a mera intenção de 

entender o que era marxismo autêntico, tanto nos anos 20 como nos anos 60, era também a questão 

de compreender o que restava de Hegel em Marx. O marxismo “ortodoxo” se concebe em Lukács 

como a adesão a certo método de conhecimento. É só este método, descrito por Marx e Engels, a 

essência, a estrutura do que se pode denominar como “marxismo ortodoxo” (LUKÁCS, 1969, p. 2). 

Esse método caracteriza-se por situar a dialética materialista em seu centro. Para Lukács (1969, p. 

3), a problemática da dialética materialista é, principalmente, a relação entre a teoria e a prática. 

Enquanto a dialética materialista é revolucionária somente quando coloca o problema e a solução, 

entre teoria e prática, essa relação é entendida como a tendência da teoria à realidade e da realidade 

ao pensamento. Ao mesmo tempo, relaciona-se com o fato de que o sujeito cognoscente tem de ser, 

ao mesmo tempo, sujeito e objeto do conhecimento, superando a tragédia moderna da separação 

entre o sujeito e o objeto. 

O método dialético, portanto, não pretende deixar a realidade tal e como a percebe, não 

pretende reduzir o conhecimento à mera contemplação, mas pretende transformar a realidade, 

dialetizar a relação entre pensamento e realidade. Esta transformação do conhecimento, em ação e 

da ação em conhecimento, elimina a distância que, tradicionalmente, a história da Filosofia havia 

atribuído à relação sujeito objeto. A distância eliminada, por sua vez, supera a possibilidade da 

crítica num sentido metafísico, no sentido do sujeito ideal, que tende em direção ao conhecimento 

de um mundo que, por definição, lhe é estranho. Por isso, o método marxista não é crítico num 

sentido tradicional, isto é, metafísico, enquanto que toda crítica parte de dita separação entre ser e 

pensar. Na unidade metodológica entre o “ser” (realidade) e seu modo de conhecimento 

correspondente (pensar), só existe a possibilidade de uma crítica imanente, que tem como objetivo 

último explicitar a relação dialética, superando de uma forma materialista o problema tipicamente 

moderno da separação sujeito-objeto. A partir dessa posição, Lukács estabeleceu uma das teses que 

desenvolveria nas suas últimas obras: as categorias econômicas e as categorias de toda ciência 

social, expressam, pela anterior, determinações do ser, condições de existência. A crítica da 

economia política de Marx aparece como a explicitação das determinantes ontológicas do social. 

Esta crítica imanente aparece como uma análise das determinações do ser, neste caso de suas 

determinações no âmbito materialista, por meio da análise do modo de produção capitalista.  

Dentro do modo de produção capitalista, não existe esta unidade entre ser e pensar, entre 

teoria e prática. O modo em que os fatos sociais aparecem separados uns dos outros, dando lugar à 

divisão de campos de conhecimento, relaciona-se, segundo Lukács, com uma particularidade 

histórica do capitalismo. Devido à divisão social do trabalho, os fatos aparecem separados uns dos 

outros, favorecendo o empirismo que nega uma organização teórica dos elementos que se 



40 
 

conhecem. O que parece escapar de todo conhecimento não dialético é o caráter histórico de todos 

os fatos e sua conexão com a totalidade concreta da vida social. 

Ao ignorar o caráter histórico de todo acontecimento social, passa-se por alto o caráter 

perecível do mesmo, pelo que se aceita, mais ou menos veladamente, as leis e condições da 

sociedade capitalista. As contradições que se podem encontrar entre diferentes teorias, que querem 

explicar um mesmo fenômeno, são explicadas a partir do método dialético materialista como 

contradições do modo de produção e não como consequência de uma falta de cientificidade, na hora 

de entender o todo social. A teoria dialética se mostra superior enquanto não nega as contradições 

efetivas de todo processo de produção, mas que as assume como contradições sociais, não 

pretendendo negá-las, sob a suposta objetividade científica. Ao negar as ditas contradições como 

inerentes ao modo de produção, o pensamento se vê revertido à filosofia kantiana do homem 

enfrentando a natureza. O drama do homem moderno, enfrentando seu objeto, é fruto de uma 

filosofia, a kantiana, que não pode conceber a união do sujeito e objeto, dentro da perspectiva da 

totalidade. Para Lukács (1969, p. 12), o método dialético é o único que pode captar o movimento do 

social. As transformações sociais ficariam explicadas em sua própria complexidade, ganhando uma 

perspectiva que não é reducionista e, por sua vez, que não elimina a necessidade metodológica de 

converter a teoria em prática e a prática em teoria. 

A perspectiva dialética do Materialismo histórico leva necessariamente à perspectiva da luta 

do proletariado por sua libertação. Quando a classe operária, por suas condições de existência, está 

em condições de entender os fatos sociais, a partir da contradição dos elementos sociais, isso 

significa que se situa a si mesma como elemento de transformação social. Ao situar-se aí, essa fica 

inserida no processo dialético, isto é, o proletariado se concebe, também, como um sujeito feito de 

contradições a se superar, de elementos negativos que tem que ir se superando através de sua luta. 

O que não significa, e é o outro dos pontos proporcionado ao marxismo por Lukács, que 

mesmo com a consciência adquirida, com o conhecimento certo de sua exploração generalizada, o 

proletariado se converta necessariamente em um sujeito político revolucionário. Somente por meio 

da luta de classes, o proletariado será conscientizado de sua missão histórica, daquilo que tem que 

realizar, à medida que desenvolve seus conhecimentos dentro do materialismo dialético. Esta leitura 

de Lukács supõe uma mudança revolucionária, dentro da mesma história do marxismo, tendo em 

conta a situação deste, nos anos 20. O proletariado não podia ser concebido ontologicamente como 

um sujeito revolucionário. Sem o materialismo histórico, no campo da teoria e sem a luta de classes 

no campo prático, o proletariado não poderia chegar à sua verdadeira consciência como sujeito 

explorado, ficando na mera expressão de sua miséria. 



41 
 

O outro elemento que se tem definido como caracterização do método marxista, do 

materialismo histórico, é a categoria da totalidade. Lukács circunscreve essa reivindicação da 

categoria da “totalidade” numa luta contra o cientificismo. A categoria da “totalidade” torna 

possível um conhecimento revolucionário da sociedade, superando todas as esferas de 

conhecimento, alienadas da subjetividade. A ciência burguesa tem situado erroneamente o sujeito 

do conhecimento no indivíduo, separado de seus condicionantes sociais. Da perspectiva da 

“totalidade” é a classe social, isto é, o sujeito imerso em suas relações sociais, o sujeito histórico, em 

cujo conhecimento encontrará o elemento teórico para sua libertação. O sujeito, determinado por 

sua situação de classe, é o sujeito cognoscente. A um sujeito isolado e fragmentado corresponde um 

conhecimento igualmente fragmentário. É o proletariado a classe que pode chegar a um 

conhecimento da “totalidade”, porque tem superado o isolamento do indivíduo da sociedade 

burguesa. Lukács (1969, p. 34) observa na obra de Rosa Luxemburgo, Die Akkumulation des 

Kapitals, a exemplificação perfeita do uso desta perspectiva, em relação à questão da acumulação 

originária do capital. Do ponto de vista metodológico, a categoria da “totalidade” supera a visão do 

economicismo vulgar que concebe a esfera econômica como um momento separado da atividade 

social. 

A perspectiva da totalidade, entretanto, degenerou, em Lukács, numa posição totalizante, 

através da problemática da organização. É por meio do partido, e somente através dele, que o 

proletariado consegue despertar sua consciência de classe, como aquele meio através do qual este 

proletariado se conscientiza de quem é e onde encontra suas armas de luta. O partido foi, na filosofia 

de Lukács, a materialização da categoria da “totalidade”. Este é o elemento negativo de sua 

concepção, o qual será superado por Debord. Para Debord, o partido revolucionário, como única 

organização do proletariado, será uma forma alienada de organização revolucionária, uma vez que, 

nela, os trabalhadores estariam privados do controle de suas vidas, de suas ações. A uma forma 

alienada de sociedade não podia corresponder uma forma alienada de organização revolucionária. É 

por esta razão que, para Debord, a forma de organização do proletariado será a dos conselhos 

operários, de clara tradição anarquista. 

Um dos elementos que Lukács designa como base de seu marxismo é o que ele chamou de 

orientação hegeliana, o idealismo ético, com todos os seus elementos romântico-capitalistas que 

“facilitou muita coisa positiva para a imagem do mundo que nasceu daquela crise”, compreendendo 

a ética como a perspectiva do indivíduo isolado, o resultado de uma forma de conhecer que divide 

os fatos e isola o indivíduo de seu mundo e de outros sujeitos (LUKÁCS, 1969, XI). A partir da 

perspectiva hegeliana, Lukács aprendeu que o marxismo teve de superar a perspectiva do sujeito 



42 
 

isolado, desse romanticismo que produzia o distanciamento do sujeito com respeito do mundo que o 

determina. 

É sintomático que Lukács fale aqui de “elementos romântico-capitalistas”, para designar o 

ambiente “espiritual” na perspectiva em que surgiu a história e Consciência de Classe. Os 

elementos que logo se recuperaram de Lukács, sendo justos estes elementos de que se fala nos anos 

20, são aqueles que voltariam a surgir no contexto da I.S., em um novo Romantismo, na esteira do 

vitalismo que se circunscrevia a “realização da arte”, que remonta ao Dadaísmo e ao Surrealismo, e 

aparecerá como base da nova teoria revolucionária diante ao Cientificismo e ao Positivismo das 

correntes oficiais do marxismo nos países do Leste. A reinvindicação da vida cotidiana, por parte de 

Debord e da I.S., nesse contexto, localiza-se na mesma corrente. É a reinvindicação do que o 

Cientificismo deixou fora da teoria revolucionária, ou seja, aquilo que é buscado como motor 

revolucionário. A vida cotidiana se inseria na perspectiva que Lukács chama de “romântico-

revolucionária”. Não é que Lukács estivesse se referindo a que os ditos elementos fossem 

exatamente aqueles que apareceriam no contexto dos situacionistas. É o conjunto de novos 

conceitos e categorias que desenvolveu a I.S. o que pode entender-se dentro dessa tradição 

“romântico-capitalista”. Em suma, a relação entre esses elementos que Lukács negou em sua obra é 

um dos pontos centrais na tradição em que a I.S. se localiza e segue como continuadora de um certo 

marxismo.  

Não obstante, Lukács molda este romanticismo anticapitalista dentro de um processo em 

que o descobrimento do marxismo como ciência representava um avanço. Com isto, Lukács não faz 

mais que afirmar, no Prólogo de 1967, a existência de uma corrente única do marxismo, no começo 

dos anos 20, aquela que identificava o “marxismo autêntico” com sua descrição positivista do 

mundo. 

Porém essa afirmação é posterior à redação da obra, ou seja, ao contexto de conversão do 

marxismo em ideologia nos anos 60; o marxismo mais “hegeliano” de Lukács de Geschichte 

(história) tinha que aparecer, necessariamente, como um marxismo repleto de elementos 

“romântico-capitalistas”. A importância do Prólogo de Lukács reside, no que diz respeito a esse 

tema, em que é a demonstração da necessidade de uma linha argumentativa, que foi hegemônica na 

segunda metade do século XX, a qual tinha que conceber os elementos hegelianos da filosofia 

marxista como elementos do dito passado “romântico-capitalista”. É, portanto, sintomático o 

trabalho de Debord, no mesmo contexto em que escreveu Lukács. Diante dessa assimilação do 

marxismo da ideologia e da ciência, os situacionistas e, consequentemente, Debord, situaram-se 

numa perspectiva completamente heterodoxa, fora da corrente fundamental do marxismo. 



43 
 

A influência de Lukács não só se limitou à recuperação das categorias de “totalidade” e 

“dialética”. Outro dos elementos pelo qual a obra de Lukács é retomada, nos anos 60, é a 

reformulação do papel da prática revolucionária em relação à teoria. Lukács lamenta, em seu 

Prólogo, o excessivo papel que deu à prática:  

 

(...) a necessidade de superar radicalmente o caráter meramente contemplativo do 
pensamento burguês. Por isso, a concepção de prática revolucionária é neste livro 
misticamente desaforada, como corresponde ao utopismo messiânico do esquerdismo 
comunista da época, porém não a autêntica teoria de Marx (LUKÁCS, 1969, p. 19). 
 

A tendência, que Lukács descreve aqui, é pela reinvindicação de uma prática do marxismo 

como elemento fundamental da mudança revolucionária, muito além de conceber o marxismo como 

uma mera teoria do conhecimento, converte-o num subjetivismo radical que não  tem em conta as 

condições objetivas da prática revolucionária. Como bem observa Lukács, essa análise era 

insuficiente, como base material para ação prática. O subjetivismo, por si só, não podia estabelecer 

as condições da ação prática, porque não situava a mediação pela qual o sujeito se convertia em um 

ser prático. O subjetivismo radical de Lukács localizava o sujeito numa fase burguesa do 

pensamento, enquanto não o circunscrevia nas condições materiais que tal prática realizava. 

É a categoria do “trabalho” de que se serviu Marx para situar materialmente a relação entre 

sujeito e seu mundo. A burguesia não se relacionava com a prática por meio do trabalho, mas 

através da posse dos meios de produção, isto é, não transformava diretamente seu mundo. O 

trabalhador, ao contrário, em sua relação com a natureza, conhece as condições de sua prática, ou 

seja, possui a mediação com que se converte em um ser prático. É interessante destacar o problema 

do papel da prática, dentro da obra de Lukács, porque é uma afirmação que se poderia aplicar 

também à Guy Debord. Note-se que Debord se relaciona com o tema do “trabalho” como categoria 

prática, como um modo de relação com a natureza, que podia ser superado pelo desenvolvimento 

dos meios de produção. Sua posição estava além do trabalho como mediação entre o sujeito e seu 

mundo, de tal modo que recai nesse subjetivismo radical de que fala Lukács. Se o sujeito, se o 

proletariado, não está atado às contradições do trabalho, tampouco está com disposição de ter uma 

relação direta com seu mundo. Em certo sentido, a possibilidade da transformação prática do mundo 

se distancia da mesma forma em que se distancia a possibilidade da transformação prática do 

mundo burguês.  

A concepção do trabalho, como uma atividade residual própria de etapas prévias de um 

desenvolvimento tecnológico, aproxima Debord desse “subjetivismo revolucionário” de que falava 

Lukács. Ora, a razão disso se explica pela influência das vanguardas, no que respeita ao conceito de 

“experiência”. As vanguardas não tinham, no “trabalho”, a mediação com que se transformariam as 



44 
 

condições da vida. Em vez disso, a sua atividade foi limitada ao âmbito poético, ao da “produção 

espiritual”, em definitivo, situava-se numa esfera diferente da que havia estabelecido o marxismo: a 

experiência da transformação do mundo. Não é que Debord se localizou nessa abstração do 

pensamento em que se negava o papel do trabalho como mediação com a prática; sua posição a 

priori da superação do trabalho assalariado, sem haver se aprofundado tanto teórica como 

praticamente nessa superação, relaciona-o com esse conceito de experiência relacionada com uma 

prática que, em certo sentido, transforma a relação que o marxismo havia estabelecido entre a 

prática e o trabalho. 

Esse papel da prática transformou também o conceito tradicional de outro dos pilares do 

marxismo: a “consciência de classe”. Como a “consciência de classe” do proletariado chega a uma 

organização social, na qual a experiência do mundo está relacionada com a categoria “trabalho”? 

Para Lukács, o papel do trabalho sob o marxismo faz com que a relação se torne histórica, isto é, 

que o processo pelo qual o proletariado chega à consciência de sujeito explorado não é meramente 

causado por sua localização dentro do modo de produção capitalista, mas por sua relação prática 

com ele. A “consciência de classe” se adquire historicamente. Essa ideia, que Lukács já observa em 

Lenin, afirma a concepção do caráter histórico da consciência de classe. O proletariado só pode ter 

consciência de sua situação dentro do modo de produção capitalista, via sua relação prática com o 

mundo. O marxismo não pode chegar a ela teoricamente. É através do processo histórico que se 

adquire a consciência de como se pode esperar que o proletariado tenha o papel que deve ter, 

segundo a teoria marxista. 

Essa ideia é central em Debord. Debord e a I.S. mantinham uma fé, por momentos 

exagerada, no proletariado como portador da consciência revolucionária. Contudo, são numerosos 

os textos em que se critica a falta de desenvolvimento de consciência de classe, ou seja, critica-se a 

falta de maturidade de certo setor do proletariado que, em vez de radicalizar-se de acordo com a 

radicalização das condições de vida, o que fazem é manter-se dentro de algumas versões do 

“marxismo ideológico”. Os situacionistas, logo o próprio Debord, em um gesto que recorda o das 

vanguardas marxistas do início do século, justamente aquelas as quais Lenin destacou e em que 

Lukács se baseou para formular seu conceito de “consciência de classe”, identificava o ótimo grau 

de maturidade da consciência de classe com as suas próprias posições. Debord e a I.S. viam que 

suas próprias análises, suas próprias concepções eram o nível mais desenvolvido da teoria e da 

prática revolucionária. Verdade ou não, o certo é que Debord e a I.S. faziam abstrações das 

condições sociais, materiais, de cada setor do proletariado. Suas abstrações os faziam julgar todo o 

proletariado, em geral, desde as condições sociais mais determinadas. Portanto, a postura de Debord 

e da I.S. coincide com a postura que, em seu prólogo, Lukács definiu como “subjetivista”. 



45 
 

Se história e Consciência de Classe é importante, é porque resgatou para o centro do debate 

marxista uma das categorias pontuais de toda a produção de Debord e da I.S. e de grande parte da 

produção teórica dos anos 60, como é a questão da alienação. Embora se tenha explicitado um 

pouco a contribuição de Marx e Lukács, para o desenvolvimento da filosofia de Guy Debord, o 

certo é que é necessário explicar a novidade do resgate da tradição hegeliana, dentro da recuperação 

da filosofia de Hegel, que, por sua vez, é a base de toda a filosofia debordiana. Desde os 

Manuscritos de Marx, a questão da alienação não havia sido colocada no centro do debate crítico 

marxista. Para Hegel, a alienação era o produto da distância entre sujeito e objeto, ou seja, entre o 

sujeito que conhece e o mundo produzido por ele. Era, ademais, a superação dessa distância, de tal 

forma que a superação teria que identificar a consciência, entendida como “autoconsciência”, com o 

objeto (sendo este a própria “autoconsciência”), de tal forma que o conhecimento ficaria 

identificado com o objeto, que é si mesmo. Ao contrário, para Lukács a “alienação” implicava um 

processo social: será o proletariado o que, com a realização da sociedade sem classes, se identifica 

com o objeto de sua atividade, de tal forma que supere a distância sujeito-objeto, podendo chegar a 

reconhecer o objeto como produto de seu trabalho. 

No entanto, no Prefácio, da edição de 1967, Lukács afirma que a sua concepção inicial de 

“alienação” sofria por ter igualado o processo de desapropriação ao que refere a “alienação” com o 

de “objetivação”. A concepção inicial era definida como essencialista. Para que haja um mundo de 

objetos, é necessário que o trabalho se objetifique, ou seja, que se converta em objeto. Isso não 

significa que todo objeto apareça a priori em contraposição ao sujeito, ao produtor. Este é o erro 

essencial que, segundo Lukács, estava, todavia, em sua primeira concepção da “alienação”. A 

superação da distância entre sujeito e objeto tem um caráter insuperável naquilo que tem de superar 

o caráter objetivo do trabalho. Como tal, o objeto nunca poderia se identificar completamente com o 

sujeito. O reconhecimento do produtor do objeto produzido está inserido no conceito de alienação, 

com o qual é impossível falar de superação do caráter objetivo do trabalho, se este é uma 

característica insuperável do mesmo objeto produzido. Portanto, só no plano idealista poderia o 

objeto identificar-se com o sujeito; no plano histórico-social, o objeto não pode renunciar nunca à 

sua materialidade (LUKÁCS, 1969, p. 24). 

Desta constatação, Lukács viu como história e Consciência de Classe havia se convertido 

em uma influência básica para todo o Existencialismo do Século XX. Ao ignorar o caráter material 

da “alienação” e situá-lo dentro de um marco geral, o Existencialismo pode tomar esta categoria 

como meio no qual fundamenta o desgaste da vida diante de um mundo estranhado, alienado. É o 

passo para uma explicação material de um processo de desapropriação crescente da realidade, que 

acabou por tomar uma posição abstrata no Existencialismo. 



46 
 

É surpreendente que Lukács haja relacionado a obra de Martin Heidegger, Sein und Zeit, 

com suas posições sobre a “alienação”. A partir da ideia de que a “alienação” se relaciona com um 

elemento essencial da subjetividade moderna, certamente a relação com o Existencialismo parece 

clara. Dito isto, fica patente e aparente a possibilidade de relacionar essas influências ao trabalho de 

Guy Debord. 

 

1.2.3 Debord e o desvio da filosofia de Hegel 

 

A reapropriação das técnicas disponíveis para a organização das condições da vida cotidiana 

se expressou através de um conceito cuja importância é fundamental na história da I.S. e de Debord: 

o “desvio” (détournement). O “desvio” é definido da seguinte forma:  

 
Abreviação da fórmula: tergiversação (desvio) de elementos estéticos pré-fabricados. 
Integração de produções atuais ou passadas da arte, numa construção superior à média. 
Ou seja: não há pintura nem música situacionista, mas um uso situacionista desses 
meios. Num sentido mais primitivo, a tergiversação (desvio) no interior das antigas 
esferas culturais é um ato de propaganda que testemunha a mesquinhez e a perda de 
importância dessas esferas (I.S., 1957, p. 18). 

 
Nesta definição vê-se que o “desvio” consiste na recuperação de certos elementos da cultura 

burguesa, cujo uso pode ser orientado a construção de uma vida cotidiana livre. Essa forma de ação 

que recupera os elementos da cultura burguesa para a transformação da vida cotidiana. O “desvio” 

teve muitos campos de aplicação: cômica, fragmentos de livros, filmes. Em definitivo, qualquer 

elemento da cultura existente, cuja recontextualização levava a produção de um sentido diferente. 

Assim, a cultura dominante aparecia sob uma dimensão nova, desconhecida. Os valores culturais 

tradicionais produziam novos significados, indo além de sua determinação como “mercadoria” 

dentro dessa cultura burguesa.  

O “desvio” foi possível porque descobriu uma característica básica da cultura que não havia 

sido identificada anteriormente: se uma obra cultural qualquer podia ser “desviada” era porque seu 

conteúdo não estava completamente definido. Se a obra cultural podia ser recontextualizada e, 

portanto, podia dar lugar a um novo sentido, uma nova mensagem, é porque o produto cultural 

mesmo possuía em si uma certa ambivalência em seu significado. Deste modo, a possibilidade de 

“desvio” do produto cultural demonstrava a existência de uma produção de sentido. Isto significava 

que longe da ideia burguesa de cultura que, em certo sentido, dotava um significado determinado a 

cada objeto cultural, este aparecia relativizado, recontextualizado. Num sentido que recorda o auge 

da hermenêutica filosófica no século XX, a obra de arte aparecia como um objeto sujeito a 

interpretações e a usos múltiplos. A cultura, em definitivo, perdia seu elemento reverencial, seu 



47 
 

conteúdo determinado e determinante. Não é de se estranhar, portanto, que Debord e a I.S. não 

tiveram nenhum reparo em atacar os símbolos culturais de sua época, através do desvio de pinturas 

famosas e obras literárias que gozavam de grande prestígio. Sem entender esse ataque como a 

destruição das bases culturais de uma sociedade determinada, os situacionistas demonstraram que o 

sentido que produziam essas obras era, simplesmente, fruto de um processo de produção de sentido. 

Essas mesmas obras, desviadas da forma correspondente, podiam expressar conteúdos que, de certo 

modo, pareciam não estar nelas. Em síntese, poder-se-ia dizer que o “desvio” é uma técnica de 

dessacralização da cultura sem que, por isso, se adote uma postura próxima ao nihilismo cultural.  

A técnica do détournement tinha um duplo objetivo: a) por um lado, destacar o caráter 

ideológico da cultura na sociedade de capitalismo avançado, demonstrando, por meio de sua 

contextualização, e a subsequente recontextualização, que cada cultura é insere de uma forma 

funcional à organização social atual; b) por outro lado, reutilizar esses mesmos elementos culturais 

para, em primeiro lugar, um uso político crítico e, em segundo lugar, para construir novos 

comportamentos experimentais, isto é, novas formas de comportamento na vida. O “desvio” se 

insere na perspectiva que se tem apontado de uma “realização da arte e da filosofia”, pois o que se 

buscava não era somente a crítica do sistema capitalista. Se buscavam novas formas de vida que 

superariam a organização da vida cotidiana.  

A filosofia de Debord, segundo Toledo (2015), concretiza um modelo de sistema muito 

peculiar, isto é, um desvio global de todos os elementos proposicionais, considerados em conjunto, 

quando deles emerge uma imagem concreta da totalidade, revisados e revertidos pelo próprio desvio 

do sistema. Para tanto, um sistema prévio reaproveitado é tomado como mapa, dentro do qual se 

constroem diversas possibilidades. Trata-se, na verdade, de uma configuração sistemática de um 

modelo desviado por um antissistema. A filosofia de Debord é um macro-desvio da filosofia 

hegeliana. A reversão e a superação do sistema instauram em seu interior uma complexa relação de 

signos, compondo uma relação complexa de significados derivantes, consequentemente obtendo um 

resultado de inversão crítica do modelo desviado, pelo qual o texto se configura como um sistema 

de sistemas deslocados em seus referenciais atualizados por sua reversão crítica. A filosofia de 

Debord elimina, portanto, conservando e superando a filosofia de Hegel. 

Note-se que o sistema filosófico de Hegel constitui a maior tentativa de elaborar uma 

compreensão sistemática do destino humano, norteado pelos esforços históricos da razão. É a partir 

do sistema hegeliano que Debord constrói sua crítica e opera reestruturando uma crítica 

antissistemática. O que Debord realiza é um tipo de paródia do sistema, pois, quando dois objetos 

são unidos, não importa quão distantes os seus contextos originais, uma relação é sempre formada. 

“A interferência mútua de dois mundos sensíveis, ou a união de duas expressões independentes, 



48 
 

supera os elementos originais e produz uma organização sintética de grande eficácia” (DEBORD, 

1956). A obra corrigida pelo desvio assume novas configurações, significações. 

Novamente, A Sociedade do Espetáculo é um desvio de Hegel, de sua Lógica e do sistema 

da história. Em contraponto com o sistema hegeliano, Debord elabora uma inversão do todo que 

cria uma confrontação estilística, um mapa a partir do qual novos rumos são estabelecidos, como 

uma forma de superação do próprio sistema. O interesse abrangente de Debord em atacar o 

problema, desde uma ampla frente de combate, uma vez que o espetáculo diagnostica, denuncia e 

contra o qual luta, possui o caráter da totalidade e do absoluto. O texto e seus capítulos são como 

partes de um mapa reconstruído dentro de cujas relações as proposições desviadas extraem 

possibilidades concretas de liberdade, pela qual se realiza o trânsito dialético do pensamento e da 

imaginação. O sistema só pode constituir o sonho de uma organização espacial hierárquica das 

categorias regidas internamente pela ideia de uma circularidade, como momento 

predominantemente da dinâmica que presidiria suas relações. 

O antissistema é como um espelho do qual tira, pela força da inversão de perspectivas, a 

dinâmica de seu mecanismo crítico. É uma máquina sistematicamente desviada. A construção de 

um antissistema dialético não poderia realizar-se senão dentro do quadro espetacular do sistema, 

com o qual compõe um diálogo tenso através do desvio (TOLEDO, 2015, p 179). Não basta negar o 

sistema, o que constituiria uma ação espetacular, porquanto a negação pura se situa em um espaço 

ideal exterior ao negado, portanto, reproduz a separação no movimento que busca superar o 

separado. Assim sendo, em A Sociedade do Espetáculo, o desvio mostra-se uma poderosa arma da 

dialética. Um desvio tridimensional, no qual o sistema de Debord usa o sistema-referência hegeliano 

como elemento universal desviado, contra o qual projeta seu sentido. Por meio do desvio 

antissistemático do sistema, a dialética opera a crítica de seu próprio proceder, mediante a qual se 

atualiza. 

 

A teoria crítica deve comunicar-se em sua própria linguagem, a linguagem da 
contradição, que deve ser dialética na forma como o é no conteúdo. É crítica da 
totalidade e crítica histórica. Não é um grau zero da escrita, mas sua inversão. Não é 
uma negação do estilo, mas o estilo da negação (DEBORD, 2006, p. 853). 
 

  A linguagem da crítica deve se apropriar de todos os elementos historicamente dispostos 

pelo espetáculo e subvertê-los do projeto original. Hegel acreditava na realização da razão na 

história. O projeto de compreender sistematicamente a história, planejado com o otimismo daquele 

que acreditava na astúcia da razão em saber fazer cumprir o seu destino, apesar dos descaminhos, 

dos desvios, das ilusões planejadas e das ingerências do poder cego e irracional, revelou-se 

impossível (TOLEDO, 20145, p. 186). O sonho da unidade deparou-se com a astúcia do espetáculo, 



49 
 

a dura verdade da separação consumada, da injustiça mundializada, do império da destruição, 

vestido com a máscara da conservação do mundo. Debord não poderia construir um projeto de 

sistema externo ao próprio sistema. O projeto estava dado, era preciso apenas desviá-lo. Tem-se, 

então, pelo desvio do sistema um texto fundado, apoiado sobre uma estrutura que se descontrói, 

conservando e reconstruindo. Debord realiza esse projeto, pois uma crítica analítica ou descritiva, 

apenas reduziria a lógica do espetáculo. Uma crítica sintética, como presença poética pela produção 

da imagem espetacular do sistema, na qual o sistema encontra sua verdade revertida e se encaminha 

para o seu fim. Daí Debord recorrer à arte, ao jogo, à guerra, tramados no texto, como instrumentos 

para a realização da Filosofia. 

Fora do domínio das estruturas e dentro do espaço amplo da dialética restaurada, Debord 

diz: “eu tento aqui uma abordagem muito seca da forma: um conjunto de teses, cuja leitura é 

provavelmente fatigante, mas que resultam em muito a se pensar” (DEBORD, 1956). Na elaboração 

da obra, Debord relata a Vaneigem o seu plano, isto é, que a obra seria dividida originalmente em 12 

capítulos, cujos títulos e a ordenação estariam dispostos como segue:  

 

1- Generalidades sobre o espetáculo. Sua Onipresença; 2- Fundamentos econômicos do 
espetáculo; 3-história do movimento operário; 4- O ambiente de objetos e seu perfeito 
controle; 5- A representação do homem na sociedade do espetáculo; 6- As relações do 
espetáculo e do tempo; 7- As contradições internas da ‘mensagem espetacular’; 8- 
Estudo espetacular do espetáculo (a crítica sociológica moderna); 9- A superação da 
cultura; 10- A sobrevivência da cultura; 11- As condições de contestação na sociedade 
do espetáculo e, por fim; 12- Limites deste livro. (DEBORD, 1965) 
 

Depois, a ordem dos Capítulos e Títulos mudaram substancialmente. A obra foi 

reestruturada em 9 Capítulos com os seguintes títulos:  

 

1- A separação consumada; 2- A mercadoria como espetáculo; 3- Unidade e divisão na 
aparência; 4- O proletariado como sujeito e como representação; 5- Tempo e história; 
6- O tempo espetacular; 7- O planejamento do espaço; 8- A negação e o consumo da 
cultura; 9- A ideologia materializada.  
 

Toledo (20015, p. 189) questiona o por que Debord constituiu a obra em nove capítulos, 

dispondo-os em tríades, cuja soma compõem exatamente nove subdivisões temáticas?  Ora, note-se 

que o sistema da lógica e a lógica da história de Hegel, quando sobrepostos, impressionam a 

imaginação com afigura concreta da totalidade processual. O sistema idealista, lado a lado com a 

totalidade do texto debordiano, por outro lado, reduzido a lugares essenciais de sua organização em 

capítulos e, mais, ao ordenar os capítulos em tríades e observar a figura que emerge de suas relações 

com o projeto da história e a divisão fundamental da Lógica, facilita a compreensão do projeto 

filosófico de Debord e, consequentemente, o que se está propondo nesta Tese. Duas categorias 



50 
 

gerais permitem classificar esse tipo de desvio, segundo sua forma e função: o espelhamento da 

forma sistêmica e a inversão do sentido. A Sociedade do Espetáculo divide-se em nove capítulos, 

cada qual segundo o tema geral que aborda. Cada capítulo possui uma dinâmica interna própria, que 

emerge dos desvios proposicionais, nos quais as alusões subvertem o sentido original. As 

proposições dialogam, internamente, com a tradição, com a qual estabelecem relações 

problemáticas. É construído como um grande desvio, espelhamento de Hegel, Marx, Lukács e 

outros que contribuíram ao projeto de Debord. O vasto diálogo Hegel-Marx, mediado pelo desvio 

sistêmico, totaliza a dinâmica essencial do estilo de Debord.  

O primeiro projeto de sistema de Hegel, em sua tentativa de apreender o movimento 

histórico, caracteriza-se por ser refém do tempo linear. Na Fenomenologia, o curso do 

desenvolvimento é retomado, porém sua maturidade se dá na Lógica, na qual Hegel apresenta as 

tríades fundamentais de desenvolvimento dialético (TOLEDO, 2015, p. 200). Debord, espelhando o 

sistema de Hegel, constrói um desvio, pelo qual o Tempo e a história são recuperados em sua 

constituição dialética. O desvio de Debord se dá a partir da comparação dialética entre a Ciência da 

Lógica, a Filosofia da história e a dinâmica de composição de A Sociedade do Espetáculo.  Dois 

movimentos, em Hegel, que Debord desvia, ou seja, a estrutura da Ciência da Lógica e o telos da 

Filosofia da história. Para Michael Inwood: 

 

A lógica é um exame das determinações do pensamento ou categorias abstratas que 
constituem o núcleo do espírito humano e estão envolvidas em nossa experiência e em 
nossos discursos usuais, em nossas atividades práticas e instituições, em nossa maneira 
sistemática de compreender o mundo - como a religião, as ciências e a filosofia - e na 
própria estrutura do mundo (INWOOD, 2002, p. 608). 
 

O caminho trilhado pelas categorias da lógica hegeliana dirige-se do universal abstrato para 

a singularidade concreta. Debord reflete o movimento hegeliano, mediante um espelhamento que 

subverte a lógica de seu desenvolvimento, revelando, no movimento do desvio textual sistêmico, o 

verdadeiro trajeto das categorias, não no interior do processo ideal, mas na realidade concreta da 

vida. O sistema hegeliano aparece formalmente invertido na dinâmica composicional de A 

Sociedade do Espetáculo. Na lógica hegeliana há um movimento.  

 

A primeira seção da Lógica, a “Doutrina do Ser”, examina as categorias relacionadas 
aos aspectos superficiais das coisas: inicia-se com o puro ser (o ponto de partida obvio, 
de uma vez que pode ser tudo menos um conceito vazio, algo mais do que o espaço em 
branco em nosso pensamento), que “se transforma” em nada, e suscita assim o “ser 
determinado”, a qualidade determinada que torna algo “distinto de outra coisa. Daí 
prossegue para “quantidade”. As características quantitativas de algo, como o tamanho 
de um campo, são de início vistas como independentes de sua qualidade, do fato de ser 
um campo, mas na terceira fase dessa seção, “medida”, qualidade e quantidade são 
interdependentes. A segunda seção, a “Doutrina da Essência”, considera os pares de 



51 
 

conceitos em termos dos quais os cientistas e metafísicos tradicionais compreenderam a 
relação entre a superfície externa das coisas e sua natureza intrínseca: entre estes se 
incluem essência e aparência, coisa e propriedades, substância e acidente, causa e efeito 
e a interação recíproca de substâncias. A seção final, a “Doutrina do Conceito”, inicia-
se com o “conceito”, em parte como resposta à dificuldade de explicar, por exemplo, o 
crescimento de uma planta, em termos causais, sem fazer referência ao conceito 
codificado na semente. Mas ela se expande numa descrição das formas da lógica 
“subjetiva”: conceitos universais, particulares e individuais; os tipos de juízo; e os tipos 
de inferência ou silogismo. Em seguida, Hegel se volta para a “Objetividade” e 
considera três maneiras cada vez mais sofisticadas pelas quais se concebem os objetos: 
mecanismo, quimismo e teleologia ou finalidade. Enfim, ele chega à “ideia”, à 
unificação da subjetividade e da objetividade. Daí ele examina nossas tentativas de 
alcançar a unidade num plano superior, na cognição “do verdadeiro” e na realização 
“do bem”. O clímax da Lógica é a “ideia absoluta”, que representa a unificação última 
entre sujeito e o objeto. Na lógica de Hegel o Ser contém a quantidade, qualidade e 
medida; a Essência é mantida pela reflexão, aparência e atualidade, e o Conceito, pela 
subjetividade, objetividade e ideia.   

 

Segundo Papaioannou (1964, p. 68) “o mundo supra-sensível é apenas uma fuga para fora 

do mundo sensível”. Os pares de conceitos opostos - Ser e Nada, Conceito e Ser, Finito e Infinito - 

entre os quais se debate a consciência moderna e cuja “síntese absoluta é, para a razão, um além” 

não são produtos negativos da razão destruidora, mas manifestações essenciais do próprio Absoluto. 

A sua oposição rígida provém, afinal, do fato de estarem isolados do Absoluto e se encontrarem 

fixados como elementos independentes: suprimir as oposições assim fixadas é o interesse único da 

razão. A tarefa da filosofia consiste precisamente em unificar os opostos. 1º, estabelecer o Ser no 

Não-Ser e interpretar a sua síntese como transformação; 2º, estabelecer a cisão no Absoluto 

considerando-a como manifestação fenomenológica deste; 3º, estabelecer o finito no infinito e 

considerar a sua unidade como vida. Estas três mediações apontam os três momentos da Ciência da 

Lógica: 1º - a passagem do ser ao nada e ao vir a ser, que põe em movimento toda a progressão 

dialética da qualidade à quantidade e à medida, constitui a esfera do Ser; 2º - a reflexão ou a cisão do 

Ser em fundamento e em aparência fenomênica e a sua união dentro da realidade, constitui a esfera 

da Essência; 3º - finalmente, no Conceito subjetividade e objetividade apresentam-se como uma e a 

mesma união do infinito e do finito. A transformação do espírito é um movimento circular em três 

tempos: o primeiro momento é o momento da verdade imediata, da substancialidade que é preciso 

negar; o segundo momento é o momento do trágico, da infelicidade e da perda da substância; o 

terceiro momento é o momento da reconciliação, da volta à unidade primitiva, da felicidade 

reencontrada. 

Ora, note-se que as divisões de A Sociedade do Espetáculo, quando consideradas em 

paralelo, também formam tríades lógicas. No todo, cada grupo ternário articula três subdivisões que 

se completam, traçando um mapa conceitual não formal. Comparando-se com as divisões triádicas 

da Ciência da Lógica  hegeliana, o Ser  seria composto pelos Capítulos 1, 2 e 3 (1- A separação 



52 
 

consumada; 2- A mercadoria como espetáculo; 3- Unidade e divisão na aparência); a Essência 

refletida pelos capítulos 4, 5 e 6 (4- o proletariado como sujeito e como representação; 5- Tempo e 

história; 6- O tempo espetacular); e o Conceito está para os três capítulos finais (7- O planejamento 

do espaço; 8- A negação e o consumo da cultura; 9- A ideologia materializada). 

O Ser da sociedade capitalista é o espetáculo, que é, por seu turno, o contrário do Ser, uma 

vez que nele o ser se dissolveu na imagem. A Essência desse ser espetacular é o movimento 

abstrato, figurado no tempo da produção; o tempo mercantil, medido no relógio pelo qual a rotina 

do trabalho é controlada e o valor de seus produtos avaliado. O Conceito é a estrutura definitória do 

sentido do todo. Essa é a ideologia, o limite ideal da cultura que se sustenta pela economia. O núcleo 

ontológico do espetáculo, seu Ser universal se divide, também em três determinações fundamentais.  

A primeira consiste em A separação consumada, que representa a pseudo-qualidade, que 

orienta as relações alienadas desde sua base econômica. A segunda é A mercadoria como 

espetáculo, que explicita a transformação da qualidade das relações alienadas como quantidade de 

objetos-produtos desvinculados da força produtora. Por outro lado, tal movimento não pode se 

tornar visível em sua separação, o que despertaria a consciência crítica do espectador, 

comprometendo a ilusão de movimento autônomo que sustenta a lógica do sistema, em sua 

aparência imediata, ou seja, A unidade e divisão na aparência. A próxima subdivisão considera, a 

princípio, o papel do proletariado, cuja força de trabalho deveria constituir a Essência da totalidade 

sistêmica, que se sustenta sobre a força produtiva. Por sua vez, o tempo da história reduz-se à forma 

abstrata do tempo de produção. Tudo o que parece ser absoluto torna-se histórico, terminando a 

segunda tríade anti-hegeliana. O segundo desvio da lógica, em sua composição, é o “desvio da 

forma pela forma do desvio”, ou a anti-lógica do sistema, espelhada em sua negação estrutural. O 

terceiro movimento trata da reprodução ideológica do sistema, através da ocupação do espaço e da 

urbanização, cujos efeitos foram discutidos por Debord em A negação e o consumo na cultura e a 

Ideologia materializada. A última tese de A Sociedade do Espetáculo aponta para um futuro 

possível, uma última esperança: a organização dos conselhos. Debord, ao usar a estrutura da lógica 

hegeliana, exibe na imagem dialética o anti-espetáculo.  

Enfim, resta arrematar a série de aproximações de Debord a Hegel. O retorno ao movimento 

de construção do texto permitirá concluir o Capítulo, realizando a revitalização debordiana da 

filosofia hegeliana como um antissistema dialético.   

 

 

 

 



53 
 

1.3 Debord e a construção de um antissistema dialético 

 

O exercício estratégico e filosófico de Debord visa concretizar um modelo de sistema, 

modelado pelo desvio sistemático da estrutura hegeliana, transformando-se dialeticamente num 

antissistema. Desse modo, as premissas essenciais da teoria do espetáculo são rastreadas a partir das 

preocupações de Debord e da I.S. com a “realização da arte e da filosofia”. Note-se que, nessa 

construção filosófica, Debord elimina * conservando a estrutura filosófica de Hegel, de modo que 

alguns dos aspectos do seu marxismo se tornam hegelianos e seu hegelianismo se torna marxismo e 

podem ser encontrados a partir dos primeiros escritos da I.S. sobre a “construção de situações”. A 

principal preocupação, neste último aspecto, é a de se indicar as influências que correspondem ao 

processo perpétuo que Debord atribui ao Tempo e a história, ou seja, aqueles que dizem respeito à 

natureza e ao status do sistema hegeliano aparentemente “encerrado” e ostensivamente resolvido. 

Portanto, as influências do hegelianismo francês, do Surrealismo e do Existencialismo - influências 

que permanecem largamente inexploradas dentro da literatura existente sobre Debord - vão 

repousar, em termos gerais, sobre a criação e desenvolvimento das noções de “situação” e de 

“espetáculo” de Debord, entre 1952 e 1961. Este é um período que se inicia com a adesão de 

Debord ao Movimento Letrista e termina com a adoção da I.S. e com a sua própria postura teórica, 

cada vez mais marxista, no início de 1960.  

Muitos dos autores a serem discutidos são comprometidos, de várias maneiras, com a 

natureza e as possíveis implicações da dialética hegeliana. De particular interesse a este respeito 

serão aqueles que sugeriram que a negatividade hegeliana poderia ameaçar o “encerramento” ou 

torná-lo problemático e se utilizará o tema comum da tragédia8, como conexão de alguns dos 

elementos mais díspares da Tese. Para ser claro, contudo, não se está afirmando que a tragédia seja 

uma preocupação particularmente premente de Debord e nem seu trabalho deve ser considerado 

como trágico em si. A tragédia é simplesmente um tema útil, em parte, pela simples razão de que ela 

é frequentemente invocada pelos autores, bem como permite uma análise crítica de algumas das 

posturas de oposição, tomadas no sentido de neutralização da negatividade “inquieta” que o trabalho 

de Hegel descreve.  O próprio Hegel estava entusiasmado com a arte trágica. Em seus primeiros 

anos, em Tübingen e Frankfurt, tornou-se, particularmente, interessado nas apresentações de 

protagonistas humanos submetidos aos ditames do destino e dos deuses; tais obras uniam o finito 

(humanidade) e o infinito (destino, o divino) dentro de um conjunto artístico coerente e isso o levou 

                                                            
8 Foi a tragédia a primeira tomada de consciência da subjetividade depois dos tempos pré-históricos do “senhor e do 
escravo”, e esta tragédia findou em comédia: a negatividade do Ele acabou por arrancar a “máscara” do herói trágico e 
mostrar a nulidade dos homens e dos deuses.  



54 
 

a considerar a arte trágica como um paradigma para a unidade especulativa que sua Filosofia 

procurou encarnar. Essa medida foi posteriormente rejeitada em favor da busca de uma lógica 

imanente, ou seja, um modo de expressão que seria um com o seu objeto; ao contrário de descrevê-

la artisticamente, mas como é frequentemente observado, a tragédia se apresenta dentro do trabalho 

maduro de Hegel. 

A maneira pela qual se vai empregá-la está em dívida com o trabalho de Theodor George 

(2006), cujo estudo da Fenomenologia se volta para o tema da tragédia em relação ao do 

“encerramento dialético”9. A abordagem é esclarecida pela alegação de Nietzsche (1992, p. 45) de 

que a arte trágica conheceu “um desejo ardente (...) para a redenção através da ilusão”. Para 

Nietzsche, as figuras da arte trágica, o impulso ‘dionisíaco’ através de sua racional contraparte, o 

‘apolíneo’, racionalizam e potencializam uma força perigosa e subversiva; e, como se verá, o 

surrealista Georges Bataille lê efetivamente a filosofia de Hegel através dessa noção de 

racionalização. 

Para Bataille (1990, p. 20), o sistema hegeliano oferece um “espetáculo trágico” de 

negatividade. Tal espetáculo, em sua opinião, é inerentemente resistente à utilidade, ordem e 

racionalização, e, como consequência, na filosofia de Hegel, os “estágios” do encerramento, nunca 

podem ser alcançados. Da mesma forma, Breton e os surrealistas consideram que o sistema 

hegeliano sufoca excessiva e ilimitadamente a negatividade que ele descreve. Em consequência, a 

tragédia proporciona um elemento útil: notabilizar que o encerramento hegeliano pode, 

potencialmente, sufocar a negatividade infinita da arte, dentro de um sistema fechado. O tema da 

tragédia, na tese, forma uma narrativa, através da qual se torna possível compreender o marxismo 

hegeliano de Debord. 

A teoria de Debord fundamenta-se no seu próprio processo histórico, aberto à negação, não 

sobre o adiamento constante de uma resolução final, mas sobre a figura que define a própria 

resolução. O absoluto hegeliano, portanto, se torna um ideal, uma representação filosófica das 

condições e requisitos da ação histórica. A resolução hegeliana da diferença negativa pode, assim, 

ser compreendida como trágica, embora com a qualificação adicional de que agora não é o negativo 

em si que é equiparado ao perigoso e dionisíaco, senão a figura da própria unidade: uma 

representação espetacular da unidade impede a sua instanciação real na práxis.  

Se Hegel descreve uma unidade prática de pensamento, enquanto sanciona sua real 

ausência, e se o seu sistema pode ser análogo à arte trágica, então, dessa forma a Filosofia e a Teoria 

                                                            
9 Cf. A leitura de George (2006), em última análise, defende as virtudes de se encarar a tragédia como um tropo de 
renúncia a um mundo que não se pode controlar; meu próprio uso do conceito enfatiza as implicações “contemplativas” 
de tal posição. 



55 
 

podem defender a necessidade de se adiar a unidade ausente ou mesmo a sua impossibilidade. Ora, 

se esta conexão pode ser feita, logo é possível relacionar Debord e a crítica da I.S. à filosofia 

existencial. Dentro deste esquema, de acordo com a I.S., a angústia, supostamente, inevitável e a 

angústia da subjetividade existencial apresentam os sintomas da sociedade espetacular, como se elas 

fossem atributos eternos da condição humana. De particular importância é a leitura de Wahl acerca 

da “consciência infeliz”10 e a consideração idiossincrática do “fim da história” de Kojève, que 

introduz o sentido em que a filosofia de Hegel pode ser interpretada, ou seja, sendo caracterizada 

pela diferença perpétua, por um lado11, e última resolução sobre o outro12. A tensão entre essas duas 

posições pode ser observada sob a égide do interesse dos surrealistas na negatividade dialética, 

desprovida de qualquer resolução final, e esta reflexão pode ser observada à luz da afirmação de 

Bataille de que o sistema de Hegel constitui um espetáculo trágico. Logo, esse interesse numa 

“abertura” dialética transgressiva, pertence à compreensão dos situacionistas, enquanto 

temporalidade negativa da “situação construída”, sobretudo quando ligadas às preocupações do 

hegelianismo francês com o tempo, e as chamadas para a unificação da arte e da vida dos 

surrealistas. Note-se que o tempo para Debord não é só dialético, mas, de alguma forma, excessivo e 

transformador, consequentemente confirmando que o espetáculo constitui a restrição de tal tempo.  

Ao se examinar a “vida cotidiana” e o conceito de “situação” da I.S. verificam-se algumas 

das características marcantes das dívidas de Debord e da I.S. para com o Existencialismo, bem 

como, as ligações entre subjetividade existencial e a ‘consciência infeliz’ hegeliana, ou seja, a 

famosa ligação identificada pelo próprio Sartre (2003, p. 114): “realidade humana é por natureza 

uma ‘consciência infeliz’, sem possibilidade de ultrapassar o seu estado infeliz”. A similar 

problemática entre a resolução e a unidade pode ser encontrada em Lefebvre, e a sua teoria do 

                                                            
10À medida em que a “consciência infeliz” é um pouco menos famosa do que a relação “senhor e escravo”, algumas 
palavras de explicação podem ser úteis. Em suma, a “infelicidade” desta forma decorre da consciência de sua própria 
finitude, particularidade, contingência e de sua busca infrutífera de estabilidade, universalidade e necessidade; 
continuamente persegue um absoluto que sempre lhe escapa, mas que não deixa de ser seu próprio ser auto-alienado. É 
introduzido, no final do capítulo sobre a autoconsciência da Fenomenologia, ao longo do qual se desenvolve a tese de 
Hegel - introduzida no final do capítulo anterior - que a autoconsciência surge e é caracterizada pela negação. Essa 
negatividade impulsiona a luta até a morte entre o senhor e o escravo, para que cada um possa reconhecer o outro como 
uma autoconsciência, cada um deve negar o outro; e mais tarde solicita uma consciência estóica que nega o mundo, 
recuando para si mesma, que provoca uma consciência cética de modo a declarar que só ela é verdadeira, necessária e 
existente. No entanto, essa consciência cética é caracterizada pela seguinte contradição: ela havia se tornado segura de si 
mesma através da negação de um mundo supostamente falso; ainda que isso exija que ela seja condicionada a declarar ser 
secundária à sua própria necessidade. A consciência infeliz surge como uma nova forma que traz essa contradição à tona: 
ela reconhece a si mesma como necessária e contingente, e localiza a sua própria necessidade, permanência e estabilidade 
dentro de um objeto separado além de si mesmo; a universalidade que perpetuamente ilude a sua própria finita 
particularidade. Toda tentativa que faz para compreender este “absoluto imutável” falha, porque cada tentativa surge - e, 
assim, demonstra - a sua própria separação do último. 
11 Um fluxo que, para Wahl (1951, p. 194), é precisamente perigoso e quebra os limites do sistema hegeliano, e, para 
Koyré (1971, p. 188) significa que a história deve ser “eternamente inacabada”, correndo o mesmo perigo.  
12 Afirmação enfática de Kojève (1980, p. 98) de que para Hegel “a história está concluída”.  



56 
 

“cotidiano” se distingue da teoria da “situação construída” pela I.S. O próprio Lefebvre (2008b, p. 

347) afirma que sua teoria dos momentos - intimações do absoluto - são “trágicos”, porque são 

instâncias finitas dentro do tempo, e passam assim que surgem. Por outro lado, as situações da I.S. 

foram uma tentativa de passar com o tempo; o absoluto não se torna um ponto finito, mas um 

processo temporal contínuo. 

 

1.3.1 Negatividade hegeliana e marxista 

 

De início, deve-se fazer algumas observações propedêuticas sobre a negatividade hegeliana 

e sua apropriação marxista; um ponto de partida pertinente é encontrado na predileção de Hegel em 

uma declaração que ele incorretamente13 atribui a Espinosa: “a base de toda determinação é a 

negação”. O objetivo de Hegel é muito simples: a fim de ter uma identidade distinta, positiva, é 

preciso diferenciar e distingui-la por meio da negação, ou seja, “isto é isto, porque não é aquilo”. 

Essa diferenciação fornece um exemplo do movimento característico da filosofia hegeliana, na 

definição disto por meio de sua diferença, isto é, daquilo, uma identidade inicial, abstrata e 

indeterminada torna-se “outra” a si mesma, antes de retornar a si, a partir da diferença, incorporando 

a nova determinação fornecida. O fim desse movimento é o seu próprio ponto de partida, embora 

dada uma expressão “superior” e mais completa. Isso demonstra que a negatividade hegeliana não é 

uma negação abstrata que simplesmente apaga uma positividade existente, mas “substitui de modo a 

preservar e manter o que está ultrapassado”. Um exemplo grosseiro: ao se criticar algo por meio de 

uma negação abstrata, está-se simplesmente o rejeitando; com Hegel, no entanto, ao apontar suas 

falhas, necessariamente, elabora-se um meio pelo qual esse algo pode ser melhorado. 

Como Magee (2001, p.14-5) aponta, as recentes tendências, no sentido de uma “leitura não-

metafísica” de Hegel, contradizem os aspectos explicitamente cosmológicos e teológicos do seu 

trabalho, e o Hegel discutido na Tese é certamente o metafísico. Nesse último aspecto, a 

negatividade não é apenas uma função epistemológica, mas uma força ontológica que gera a 

diferença e a destruição, e, assim, promove a criação.   

Dentro do âmbito da história humana isto significa oposição, conflito e revolta; dentro da 

própria natureza, que para Hegel é desprovida de história; a razão permanece latente e implícita 

dentro dela, o que significa o colapso contínuo das formas existentes. É neste sentido que ele 

notoriamente associa a negatividade com a “morte”, “desmembramento” e “devastação” e a infame 

história do “banco de abate” sobre a qual a “Divina Providência” funciona (HEGEL, 1977, p. 19). 

                                                            
13 Esta citação é equivocada. O equivalente mais próximo em textos sobreviventes de Espinosa está na Carta 50, onde 
“figura não é nada mais, senão determinação e determinação é negação” (HEGEL, 1991, p. 326). 



57 
 

Como a metáfora pode ilustrar, a negação em Hegel é uma expressão da razão “divina” que molda e 

dirige o mundo; e, embora a natureza esteja desprovida de telos do Espírito, é do Espírito que ela 

emerge, tal como é impulsionada pela negação, a fazer o implícito ser explícito, razão “onto-lógica” 

fundamental e, assim, trazer o ser ao nível da autoconsciência. Isso corresponde ao padrão “circular” 

do sistema hegeliano. A pura abstração do “ser” com a qual a Lógica começa revelar a razão. Essa 

razão torna-se outra a si mesma, como a natureza. A natureza dá origem ao Espírito, que, em 

seguida, sobe ao ponto em que é capaz de compreender a lógica inerente do ser, ou seja, o ponto 

onde ele pode realizar a filosofia especulativa hegeliana. Assim, enquanto o movimento da negação 

dá origem a novas formas positivas, ele faz isso seguindo a lógica definida pela razão absoluta, que 

se encontra imanente no circuito, no ponto de partida que se manifesta em sua conclusão. 

Além disso, embora essa conclusão não apague a negatividade em favor de uma 

positividade final, antes a suprassume e a mantém dentro de si mesma14 e, ainda que Hegel sustente 

que a negação permanece para sempre “inquieta”, mesmo após atingir a autoconsciência do 

Espírito, seu movimento permanece “encerrado” dentro de suas próprias condições de existência, ou 

seja, das estruturas necessárias da razão ontológica fundamental expressa pelo sistema hegeliano. 

Daí a observação de alguns dos comentadores de que a negação pode perturbar ou subverter a 

unidade estável. 

Para voltar a Marx: a relação com Hegel é complexa e se desenvolve ao longo de sua vida. 

Arthur e os defensores da teoria da forma valor, são menos preocupados com a antropologia 

filosófica do jovem Marx. No entanto, oferecem informações úteis sobre o grau em que as 

dimensões negativas da lógica hegeliana se referem à sua economia (ARTHUR, 2004). 

No que diz respeito às preocupações desta Tese, a questão mais importante situa-se na 

posição que Marx adota, ainda que com cautela: uma posição em que o progresso histórico pode ser 

gerado através da crítica, da hostil oposição. Daí a afirmação feita, enquanto ridicularizava 

Proudhon: “no final, é sempre o lado ruim [da história] que triunfa sobre o lado bom” e que “produz 

o movimento que faz a história, proporcionando uma luta” (MARX, 2000, p. 227). Debord (2006, p. 

1089) levou a sério essa posição de Marx, muitas vezes identificando-se com o “lado ruim” da 

história. O que torna este tema particularmente importante, em Debord, é o nível em que esse 

movimento negativo se alia ao de tempo.  

É importante observar que a obra de Hegel foi traduzida e discutida na França, a partir de 

uma data muito precoce, 1850, e, portanto, muito antes do que as leituras orientadas para a história 

centrada na Fenomenologia, na década de 1920, com as quais se está mais familiarizado. 

                                                            
14 A razão absoluta é “essencialmente processo, porque a sua identidade é (...) a negação absoluta e, portanto, dialética” 
(HEGEL, 1991, p. 290). 



58 
 

Para Kelly (1992, p.71), essas últimas leituras eram, de fato, respostas a um conjunto 

anterior de interpretações e preocupações. O foco inicial do hegelianismo francês não estava sobre a 

Fenomenologia, mas sobre a Enciclopédia, e, assim, envolveu uma preocupação com a natureza e a 

estrutura do sistema hegeliano como um todo; de uma forma que prefigurava muitas queixas, 

apresentou muito cedo o abrangente “pan-logicismo” do sistema como preocupante e 

implicitamente imperialista. Isso deu origem a duas respostas opostas. Em primeiro lugar, a de 

rejeitar a filosofia da história de Hegel e sua interpretação das fases ascendentes do desenvolvimento 

mantendo sua epistemologia; e de, em segundo lugar, uma vez que se reconheceu a sua 

epistemologia como a origem do problema, salvar sua concepção de história de sua epistemologia, 

uma vez que esta assegurava a conclusão e a finalidade da própria história. O foco passou para a 

análise de Hegel sobre a história e a ação histórica, e o interesse em extrair o desenvolvido na 

negação do movimento dialético da positividade de um sistema completo. Isso foi promovido pelo 

influente estudo, de Jean Wahl, das seções da Fenomenologia sobre a “consciência infeliz”15, um 

texto que “estabeleceu”, as “fundações hegelianas” para um “movimento existencialista nascente” 

(KELLY, 1992, p. 33). 

Uma tendência para a leitura centrada na Fenomenologia foi dada pelo novo ímpeto das 

palestras seminais de Kojève, em 1930. Com a presença de algumas das figuras mais significativas, 

dentro do pensamento francês do Século 2016. Essas palestras, apesar das idiossincrasias da 

interpretação de Kojève, que foram camufladas pela ausência de uma tradução francesa completa da 

Fenomenologia, antes da versão de Hyppolite em 1939, contribuiu muito para colorir a teoria e a 

filosofia francesa dos anos seguintes. Kojève enfatizou o notório “fim da história” e a relação 

dialética entre “senhor e escravo” da Fenomenologia, acrescentando muito impulso à equivocada 

suposição de que essa relação serviria como uma chave para Marx. As dívidas de Marx à Hegel já 

haviam sido destaque, em 1932, com a publicação dos Manuscritos de 1844.  

O partido Comunista, talvez sensível à compreensão de que a crítica da alienação não 

precisava se referir unicamente às sociedades capitalistas autoconfessas17; afirmou que Marx não 

tinha desenvolvido ou apropriado Hegel, mas o superado completamente; abordar os aspectos 

hegelianos de Marx poderia, assim, ser compreendido como reacionário.18 Assim, a oficial 

condenação promoveu as credenciais supostamente subversivas de um Marx hegeliano, dando 
                                                            
15Le Malheur de la Conscience dans la Philosophie de Hegel, de 1929, de Jean Wahl. 
16 Entre os participantes estavam: Aron, Breton, Bataille, Lacan, Merleau-Ponty, Weill e outros; Sartre, ao contrário do 
que se acredita, não compareceu. (Cf.: ARTHUR, 1983) 
17 “Não podemos limitar o uso do conceito de alienação ao estudo das sociedades burguesas” (LEFEBVRE, 1968, p. 16). 
18 Após a detenção de Isaak Rubin - um economista russo, cujo excelente Ensaios sobre a teoria do valor de Marx (1924) 
- em 1930, um filósofo oficial soviético escreveu: “os seguidores de Rubin e os idealistas Menshevics (...) tratam o 
método revolucionário de Marx no espírito do hegelianismo. (...) O Partido Comunista destruiu essas tendências estranhas 
ao marxismo” (RUBIN, 1972, p. 277). Rubin foi preso, forçado a confessar e, finalmente, executado. 



59 
 

credibilidade à visão de que abordar o uso de Hegel por Marx pode permitir uma leitura mais 

“autêntica”.  

Nos anos após a morte de Stalin, a proibição de Hegel pelo partido relaxou um pouco. 

Lukács e Korsch, os quais tinham desenvolvido formas deliberadamente antidogmáticas do 

marxismo hegeliano, na década de 1920, foram traduzidos e discutidos na França, 

consequentemente criticados pelo partido. Ensaios de Lukács começaram a aparecer na França a 

partir do final de 1950; história e Consciência de Classe apareceu na França, em 1960 e recebeu 

uma reedição em 1967; a tradução de marxismo e a Filosofia de Korsch apareceu em 1964. Os 

primeiros trabalhos de Lefebvre sobre Hegel, como o seu Materialismo Dialético de 1940, também 

foram republicados. A consequente reação, provocada por esta onda de interesse, tomou a forma de 

‘estruturalismo althusseriano’19, justamente na época em que Debord e a I.S. formularam suas 

ideias.20 A filosofia hegeliana foi, assim, não só muito presente no meio intelectual, como, além 

disso, seu caráter potencialmente subversivo, atribuído a um marxismo hegeliano, nas décadas de 

1920 e 1930, que foi promovido, por sua distinção, aos gostos acadêmicos e modas da época.  

Debord e a I.S. viram em Hegel e no marxismo hegeliano um ar de radicalismo, mas o que 

se torna importante é que a adoção de Hegel por Debord foi colorida por tendências dentro dos 

estudos franceses de Hegel. 

Ao final de Ser e Tempo, Heidegger (1962, p. 480) tenta esclarecer a sua própria concepção 

de temporalidade, contrastando-a com a de Hegel, com o fundamento de que Hegel oferece “a 

forma mais radical em que foi dado o entendimento conceitualmente comum do tempo.” Essa 

concepção ‘comum’ de tempo é a de uma série de finitos “agoras” (agora-tempo), e difere da 

própria versão de Heidegger da temporalidade, onde o “Ser do Dasein” é “esticado” entre o 

nascimento e a morte. Heidegger baseia suas observações sobre uma seção inicial da “Filosofia da 

Natureza” de Hegel, que constitui a segunda parte da Enciclopédia; uma obra que compreende 

diretamente, a partir do momento final da Lógica, que a ideia torna-se “outra” de si mesma como 

natureza. Como a negação foi mostrada, na Lógica, sendo um aspecto da unidade positiva da ideia, 

quando esta última torna-se outra para-si, o mesmo acontece com a negação dentro dela. Isto dá 

origem ao aparecimento imanente de determinações negativas do espaço e torna-se “por si mesmo”, 

como tempo, ou seja, a negatividade é posta para si como tempo. (HEGEL, 1990). Tempo e espaço 

tornam-se um como “matéria”, como “ser” que dá origem ao “nada” e, assim, “torna-se” não lógico. 

Há também o tempo como presente, passado e futuro. É nesse momento que, se concentra em 

                                                            
19Por Marx apareceu em 1965; Para ler O Capital, em 1968. 
20 “Eu estava feliz por ter tentado, em 1967 - e completamente contrariado à demência sombria de Althusser - a uma 
espécie de resgate por transferência do método marxista, adicionando-lhe uma grande dose de Hegel” (DEBORD, 2008, 
p. 212). 



60 
 

Heidegger, a subsequente diferenciação dos momentos de tempo como uma sucessão de pequenos e 

discretos instantes. 

Se o tempo é considerado como sendo composto de tais instantes, afirma ele em seguida, a 

temporalidade continua ‘esticando’ o Ser do Dasein que é mascarado, ou melhor, torna-se 

inautêntico, assim como a verdadeira identidade do Dasein, ao longo do tempo, não pode ser 

acessada. O Espírito hegeliano não é realmente um “com” o tempo, mas simplesmente coincide 

com ele. Hegel, para Heidegger (1962, p. 484), foi incapaz de mostrar uma identidade entre o 

Espírito e o Tempo além de sua “conexão dialética formal”, ou seja, o seu movimento 

compartilhado, por meio da negação de negações.  

Em reforço a essa proposição, Heidegger afirma que Hegel relaciona o Tempo ao 

desenvolvimento do Espírito, na medida em que o Tempo oferece ao Espírito um meio pelo qual ele 

pode se tornar mais “concreto”; um ponto que Hegel (1977, p. 487) esclarece através da alegação de 

que “o tempo (...) aparece como o destino e a necessidade do Espírito, que ainda não está completo 

em si mesmo”. Desse modo, Heidegger (1962, p. 486) considera que Hegel apresenta o Tempo 

como o meio mais importante do Espírito ascender ao autoconhecimento; um veículo que pode ser 

lançado fora, no ponto em que tal conhecimento é alcançado. Para Heidegger, por outro lado, o 

Dasein é sempre a “fatalidade” de sua “lançada existência”, que envolve a “primordial 

temporalização da temporalidade”. Faz-se referência à leitura de Heidegger, não para contestá-lo, 

mas para se fazer duas observações. Em primeiro lugar, que o Tempo não deve ser separado do 

Espírito, na medida em que ambos são aspectos do “Ser” ao que o sistema de Hegel dá voz; em 

segundo lugar, que o Tempo não chega ao seu fim com a obtenção de conhecimento absoluto, mas 

permanece apegado ao absoluto.  

O primeiro ponto é tratado por meio da referência à circularidade do sistema hegeliano e o 

segundo ponto, discute o trabalho de Jean Hyppolite, o autor francês hegeliano a quem Debord está 

muito próximo.21 

Quanto à primeira questão: se o tempo hegeliano é de fato composto por uma série 

interminável e linear de momentos finitos e se, como Heidegger indica, esses momentos são 

distintos da circularidade concluída de “conhecimento absoluto”, então, o verdadeiro infinito do 

absoluto é separado do finito, a partir do “espúrio” infinito do tempo sucessivo de discretos 

momentos. Isso significa que o absoluto não pode ser verdadeiramente de todo infinito, uma vez que 

                                                            
21 Debord esteve realmente em contato com Hyppolite por um tempo. Merrifield afirma que em momento anterior à 
publicação de A Sociedade do Espetáculo, Debord “estava preparado para ajudar com uma palestra (...) até Hyppolite 
mudar de ideia e convidar outra pessoa” (MERRIFIELD, 2005, p. 50). CLARK; NICHOLSON-SMITH (2004, p.479) 
também contam que visitaram uma palestra de Hyppolite com Debord. HUSSEY (2002, p. 115), no entanto, vai mais 
longe ao afirmar que “Debord encontrou pela primeira vez Hegel via a obra de Jean Hyppolite, no Collège de France”. 
Isso está incorreto: Hyppolite assumiu essa posição em 1963, e Debord leu as obras de Hegel muito antes. 



61 
 

seria limitado pelo que não é. Parece, portanto, mais preciso, para ler Hegel, a afirmação de que o 

fluxo negativo de tempo cai dentro da verdade que a auto-consciência plena do Espírito revela e isso 

pode ser sustentado pelo seguinte: todas as determinações apresentadas na Lógica e no resto da 

Enciclopédia não substituem o ‘ser’ com o qual a Lógica inicia, mas são aspectos sofisticados de 

que o ponto de partida inicial, que a autoconsciência do Espírito22 implica, revela a compreensão da 

própria identidade verdadeira do Espírito com todas as outras determinações do ser23. Isso leva a 

concluir que o tempo resulta da imanente determinação do espaço. 

O segundo ponto é mais complexo. Hegel (1977, p. 487) certamente afirma que, quando o 

conceito “agarra-se”, ou seja, retorna para si, a partir da exterioridade da natureza, através da 

atividade do Espírito, “deixa de lado a sua forma-tempo”; uma posição que reforça a afirmação de 

Heidegger. Para Hegel, o tempo é “o próprio conceito existente”, ou seja, sua manifestação externa 

no mundo físico e só pode ser reconhecido como uma aparência exterior. A consequência, dada pela 

negação hegeliana implica superação: é que o tempo não é abandonado pelo Espírito no ponto do 

absoluto conhecimento; em vez disso, a unidade absoluta do sujeito e do objeto é entendida como a 

identidade compreendida entre o mundo temporal físico e a lógica que o funda. Isso significa que o 

absoluto, como a autoconsciência vívida do Espírito, constitui um processo temporal efetivamente 

infinito24, o Tempo ainda existe, mas a sua verdadeira natureza e identidade subjacente com o 

Espírito é compreendida. 

Hyppolite (1969, p. 6) faz a mesma alegação. Reconhecendo as correntes quase-vitalistas de 

Hegel, ele sustenta que o retorno circular ao ‘si’ do conceito constitui a verdadeira infinitude e que 

os “conceitos de vida e infinito de Hegel são idênticos”. Isso o leva a afirmar que a vida do Espírito 

é tanto infinita como necessariamente temporal; porque, se o conceito é um estado de contínua auto-

separação e, portanto, sistemático e processual, consequentemente, a fim de tornar-se presente a si 

mesmo, na consciência, exige a continuidade da existência temporal deste último. A história, 

portanto, não chega ao seu fim, mas se concretiza, na medida em que envolve a realização da 

Filosofia em uma vida auto-determinada e totalmente autoconsciente. Hyppolite (1974, p. 598) 

afirma que a famosa décima primeira tese de Marx ad Feuerbach, isto é, “os filósofos só têm 

                                                            
22 Tal como Houlgate coloca, a explicação de Hegel não avança, “simplesmente substitui uma definição incorreta inicial 
com outra mais adequada (...) [mas], especificando de forma mais clara, está implicado pelo pensamento indeterminado 
do próprio ser” (HOULGATE, 2006b, p. 45). 
23 “(...) O Espírito absoluto (...) revela-se como o Concreto e Verdade Absoluta final de todo Ser, e (...) no final do 
desenvolvimento é reconhecido como livre de exteriorização de si (...) para a criação de um mundo em que contém todos 
os que estão em desenvolvimento e que precede o resultado final” (HEGEL, 1969, p.71). 
24 É importante notar que Hegel descreve a atualização do conceito como uma tarefa que deve ser atualizada 
continuamente. Conforme Fackenheim (1996, p. 49), a realização da razão no mundo, uma vez alcançada, não é uma 
condição permanente; e como Harris (1995, p. 107) diz, “não há nada na teoria lógica [de Hegel] para justificar a crença 
de que o movimento da consciência sempre deve ser progressivo”. Pode-se, em suma, regredir. 



62 
 

interpretado o mundo de diferentes maneiras; o ponto é mudá-lo”, é absolutamente infiel ao 

pensamento hegeliano. 

Essa noção de absoluto, como processo temporal contínuo, informa os principais aspectos 

da filosofia de Debord. A ênfase de Hyppolite sobre a retenção da negatividade dentro do absoluto 

leva à questão da tragédia. 

Para Hyppolite (1969, p. 7), as “divisões absolutas se rompem a fim de ser absoluto”. Assim 

como observa Butler (1999, p. 83), o absoluto, na concepção de Hyppolite “não é uma conquista em 

si, mas a dialética da conquista de resultados”; é, de fato, um estado de ruptura contínuo que 

Hyppolite sustenta ser o “pan-logicismo” de Hegel equivalante a um “pantragedismo”. Isso diz 

respeito a uma teodiceia em Hegel, ou seja, uma justificação de crueldades aparentes de Deus. Para 

Hegel, a existência é a “vida de Deus” como um “exercício de amor consigo mesmo”, mas ele 

salienta que é somente na medida em que implica “a seriedade, o sofrimento, a paciência e o 

trabalho do negativo”; para se analisar como Hegel e Hyppolite, vale observar que, o Espírito 

“apenas ganha a sua verdade quando se encontra no desmembramento absoluto” (HEGEL, 1977, p. 

19). 

Conforme explica Hegel, as condições estruturais necessárias dentro das quais esse 

sofrimento tem lugar, apresenta uma coesão subjacente e de unidade: o indivíduo, como uma 

entidade finita dentro de uma realidade fraturada, que excede muito dela, pode encontrar consolo e 

propósito, reconhecendo, aceitando e alinhando-se com este motivo subjacente. A ordem divina 

pode ser apreendida e, do próprio lugar dentro de si, ser compreendida. Daí a filosofia hegeliana ser 

interpretada como análoga, em alguns aspectos, à arte trágica, pois ela oferece uma imagem 

“apolínea” que aplaca os seus observadores e neutraliza a negatividade “dionisíaca”, que serve para 

racionalizar. Hegel apresenta apenas uma resolução injustificada e conservadora, enquanto a 

‘negação’, que ele descreve corretamente, deverá ultrapassar quaisquer limites, mesmo incluindo a 

do próprio sistema. 

Essa visão é esclarecida por meio da leitura de Jean Wahl, acerca da ‘consciência infeliz’. A 

‘consciência infeliz’ diz respeito a essa noção de negatividade dialética ‘aberta’ e a sua constante 

insatisfação e auto-alienação que acarretam a perpétua re-constituição da oposição. Para aqueles que 

veem o absoluto como um estado de repouso estático ou como uma imposição totalitária, tal 

consideração continua sendo atraente. No entanto, para Wahl, a consciência infeliz exemplifica a 

força motriz de toda a Fenomenologia25, “os riscos constantes da auto-separação quebram os limites 

                                                            
25 “Se alguém estuda uma passagem em Hegel, por exemplo, as páginas da Fenomenologia sobre a ‘consciência infeliz’, 
não pode deixar de ficar impressionado com a transferência permanente de contrário ao contrário, que é um dos traços 
mais profundos do pensamento hegeliano” (WAHL, 1951, p. 1). 



63 
 

do sistema [hegeliano]”26. Assim, reforça os aspectos anteriores do trabalho mais romântico de 

Hegel, subsistindo dentro da “teologia apologética” do seu sistema maduro (WAHL, 1951, p. 6). 

Aproveitando da contribuição da obra de Bruce Baugh, Hegel Francês: Do Surrealismo 

para o pós-modernismo (2003), nessa obra, ele traça os ecos da ‘consciência infeliz’ por uma série 

de autores franceses utilizados por Wahl, através dos surrealistas até Deleuze, discutindo, assim, as 

diferentes abordagens para a questão da dialética do encerramento. De acordo com Baugh, a leitura 

de Wahl, derivada em parte da obra de Victor Delbos, observou que a síntese que une tese com a 

antítese, deve situar-se na tese original em si. Isto pressupõe que a síntese, de alguma forma, deve 

preceder em si, o que, por sua vez, implica, no momento final da unidade, dar origem à sua própria 

ruptura e divisão. Isso, claramente, reflete as próprias conclusões de Hegel (1977, p. 488), mas, para 

Koyré, que assumiu as ideias de Delbos, a dialética da história está impedida de qualquer 

“conclusão”.  

A influência exercida pela leitura de Wahl foi tão contundente que Koyré (1971, p. 149) 

observou, em 1934, que a moderna interpretação de Hegel foi caracterizada pela tentativa de 

encontrar a “forte paixão” da juventude de Hegel sob o “gelo” de suas “fórmulas dialéticas” 

posteriores. Koyré, estudando o trabalho maduro de Hegel, através de seus primeiros escritos, 

arriscou uma interpretação; em seguida traduziu e discutiu a explicação do tempo apresentada na 

Jenenser Realphilosophie de 1805 de Hegel; um texto que mostra uma transição entre o início e o 

final de Hegel, e trouxe à luz uma contradição importante. Sustenta que o tempo hegeliano exige a 

precedência do futuro em relação ao passado. Se a verdade do presente é seu futuro, então o 

passado, a partir do qual emerge, é o presente em si definido pelo futuro. Isto significa que uma 

consciência ligada a tal movimento seria perpetuamente redefinida a partir de seu próprio futuro. É 

possível já verificar os elementos nascentes do Existencialismo de Sartre e, também, algumas 

impressões de Debord sobre a subjetividade e a temporalidade; ora, ecos que se tornam mais fortes 

quando se observa que, para Koyré, o ponto de vista sobre o tempo torna a resolução histórica de 

Hegel praticamente insustentável.  

 

É porque o homem diz “não” a seu presente - ou para si mesmo - que ele tem um 
futuro. E por isso nega a si mesmo que tem um passado. É porque ele é o tempo - e não 
simplesmente temporal - que ele tem um presente (...). [No entanto] se o Tempo é 
dialético e construído a partir de fora do futuro, isto está - o que diz Hegel - 
eternamente inacabado (KOYRÉ, 1971, p. 188). 

 

                                                            
26 “Nós sempre podemos redescobrir, contudo, ainda vivos, os elementos primitivos de seu pensamento, aqueles que, para 
nós, descobriram a maior parte de seus méritos [como um filósofo], embora correndo o mesmo risco de quebrar os limites 
do sistema [hegeliano]. Porque talvez eles são mais preciosos do que o sistema” (WAHL, 1951, p. 194). 



64 
 

Isso é análogo à controvérsia problemática de Debord de que “a aporia central” do sistema 

hegeliano é que “o tempo não tinha terminado”. A fim de esclarecer a relação entre essa alegação e 

os argumentos anteriores da tese sobre a perpetuidade do tempo no absoluto, é preciso se voltar para 

Kojève. Kojève (1980, p. 134), de fato, afirma que o ensaio de Koyré desde a “fonte como a base” 

serviu para a sua “interpretação da Fenomenologia”.  

Debord parece ter evitado o equívoco do pós-kojèveiano ao ler ambos, Hegel e Marx, sob a 

rubrica da relação ‘senhor e escravo’. Dito isto, seu trabalho certamente evidencia uma preocupação 

com a conexão entre a auto-consciência e a negação, a atividade histórica que esta seção da 

Fenomenologia enfatiza e que realça a interpretação de Kojève.27 A influência mais patente, porém, 

é a sua compreensão da resolução histórica de Hegel, a fama de que desmente o fato de que o termo 

“fim da história” aparece apenas uma vez em toda a obra de Hegel; ela serve como uma ilustração 

metafórica na Filosofia da história28, uma obra que Hegel não chegou a escrever diretamente, mas 

que foi compilada postumamente, a partir de suas próprias notas e das de seus alunos.  

Hegel observa os vários indícios de que a tarefa do Espírito ainda não está totalmente 

completa, por exemplo, A Filosofia do Direito afirma que “a unidade do divino e do humano” é um 

princípio “cobrado sobre as nações germânicas para levar a bom termo” e “o futuro não é absoluto, 

mas continua a ser exposto a acidentes”; a Enciclopédia indica que nem tudo o que existe está em 

conformidade com o Conceito (HEGEL, 1991, p. 29). 

Kojève, não obstante, assegura que para Hegel, a história humana estava no fim, e sustenta 

sua alegação por meio da seguinte exposição:  

 

(...) se o homem é o tempo, ele mesmo é o nada ou a aniquilação do ser espacial. E nós 
sabemos que para Hegel é precisamente nesta aniquilação do ser que consiste a 
negatividade que é o homem, que a ação de luta e trabalho pela qual o homem 
preserva-se em ser espacial enquanto o destrói (...) e esta negatividade - que é, este nada 
como aniquilação do tempo no espaço - é o que constitui o próprio fundamento da 
existência especificamente humana - isto é, verdadeiramente ativa ou criativa, histórica, 
individual e livre (KOJÈVE, 1980, p.155). 

 

A humanidade, em outras palavras, é uma negação, um processo temporal, uma entidade 

que, portanto, não coincide com o mundo em que ela funciona. O próprio Debord compreende que 

o sujeito humano é negativo e “um com o tempo”. Kojève, em seguida, argumenta:  

 

O Homem contrário de ser espacial único e homogêneo (...) é necessariamente erro e 
não Verdade. Para um pensamento que não coincide com o Ser é falso. Assim, quando 

                                                            
27 Por exemplo: de acordo com Hegel, através de sua “atividade formativa” o fiador “postula-se como um negativo na 
ordem permanente das coisas, e, assim, torna-se para si, alguém existente por conta própria” (HEGEL, 1977, p. 118). 
28 Como o movimento do sol, “A história do Mundo viaja de leste a oeste, para a Europa é absolutamente o fim da 
história, para a Ásia o começo” (HEGEL, 2004, p. 103).    



65 
 

o erro especificamente humano é finalmente transformado na verdade da ciência 
absoluta, o homem deixa de existir como homem e chega ao fim da história. A 
superação do Homem (ou seja, do tempo, da ação) em favor do ser imóvel, estático (ou 
seja, o espaço, a natureza), é a superação do erro em favor da verdade (KOJÈVE, 1980, 
p. 156). 

 

Em suma: se a humanidade é uma negação, um processo temporal que se baseia na 

diferença do ser objetivo e, se a conclusão desse processo implica a erradicação dessa diferença, 

então, essa conclusão deve significar que a humanidade e a história chegam ao seu fim. Salvo por 

Hyppolite, certamente Debord não leu ou estudou os autores, aqui discutidos individualmente; 

contudo, o seu trabalho reflete os temas que eles expressam. A prisão histórica do espetáculo é 

modelada pelo fim da história e a importância do Tempo e da subjetividade anti-espetacular 

refletem a opinião de Koyré sobre a maneira com que a continuidade do tempo torna o 

encerramento hegeliano insustentável.29 Para reafirmar, não se está sugerindo que Debord adota a 

auto-alienação contínua da ‘consciência infeliz’ como uma estrutura para a temporalidade; se há 

alguma coisa, a ‘consciência infeliz’ é mais semelhante ao espectador, um ponto que será 

importante em relação ao Existencialismo. Em vez disso, tem-se argumentado que Debord segue 

Hyppolite ao associar o absoluto como uma forma de unidade sujeito-objeto, o que implica um 

processo de autodeterminação contínuo no tempo.  

O nível ao qual o conceito de espetáculo se liga, ao fim da história hegeliana, corresponde ao 

sentido em que a filosofia hegeliana é, em si, representada de forma separada, alienada, à verdadeira 

unidade da práxis histórica; da mesma forma, o espetáculo representa a atividade autodeterminada, 

neutralizando-a e racionalizando-a, é também “trágico”. O espetáculo é uma espécie de realização 

invertida da filosofia hegeliana, não realização desta última na práxis, mas numa forma que mantém 

o seu afastamento da realidade vivida. Como pensa Debord (2006, p. 770): “longe de realizar a 

filosofia, o espetáculo filosofa realidade, e transforma a vida material de todos em um universo de 

especulação”. Ora, a unidade que o espetáculo proporciona, serve apenas para manter o isolamento, 

a separação, pois, embora ele se apresente como um mundo de desejo satisfeito e ação significativa, 

surge a partir da perpétua separação entre sujeito e objeto. “O espetáculo, assim, une o que é 

separado, mas une-os apenas em sua separação” (DEBORD, 2006, p. 774). 

A maior contribuição, em outras palavras, é verificar que a atualização, na práxis vivida da 

unidade sujeito-objeto que a filosofia hegeliana descreve, constitui o verdadeiro desafio à sua prisão 

supostamente estática, e que também se opõe a uma sociedade que espelha a resolução meramente 

ideal da Filosofia. Isto, contudo, continua sendo o caso em que, para muitos autores, o adiamento 

                                                            
29 Os comentários de Koyré sobre a ‘prisão temporal’ são muito semelhantes aos de Debord. “Para o movimento 
incessante da dialética temporal”, escreve Koyré, “somos confrontados com (...) o tempo das coisas (...) tempo que se 
torna coisa, uma res. Esse tempo, com efeito, é o espaço” (KOYRÉ, 1971, p. 178). 



66 
 

contínuo ou a rejeição da resolução dialética provou-se atraente, e a ‘consciência infeliz’ e o ‘mau 

infinito’ podem ser encontrados na importante influência exercida sobre a I.S. pelo Surrealismo. 

Esta influência pode ser interpretada à luz das referências de Bataille.  

Os surrealistas foram particularmente atraídos pela maneira pela qual a negação hegeliana 

constituiu uma força de criação e destruição. Presenteada com o poder de transformar e apagar 

identidades fixas, ela emprestou-se a preocupação do surrealismo em dissociar significados fixos, 

via combinações novas, inesperadas e poéticas de elementos existentes. Para Breton e seus 

companheiros, a negação da negação implicava, necessariamente, a superação das eventuais 

limitações fixas, até mesmo os limites estabelecidos pelo próprio sistema hegeliano; qualquer tipo 

de imposição sobre fluxo dialético, era totalmente inadmissível. 

Bataille assumiu uma posição semelhante, mas, em sua opinião, essa rejeição de limites 

significava a impossibilidade de impor utilidade, finalidade e função à negação. A negação 

articulada dentro do sistema hegeliano deveria adequadamente ser livre de qualquer racionalização. 

Isso se expressa, de forma particularmente clara, em um ensaio de 1955 intitulado “Hegel, Morte e 

Sacrifício”, no qual Bataille constrói sobre as ideias avançadas de trabalhos anteriores30, e que é de 

particular importância para esta interpretação e ideias, uma vez que associa a negação racionalizada 

com o “trágico” e o “espetacular”. O ensaio centra-se na famosa afirmação de Hegel (1977, p. 19) 

de que o Espírito não “recua diante da morte”, nem “se mantém intocado pela devastação”, mas 

“ganha sua veracidade no desmembramento total”. Fortemente influenciado por Kojève31 e 

Heidegger, a quem ele havia lido no início dos anos 1930, Bataille avança na alegação de que a 

verdadeira profundidade de Hegel residia no seu entendimento do sujeito humano como uma 

criatura fundamentalmente negativa, como uma “morte em vida”, impulsionada pela negação para a 

sua própria morte final. Para Bataille, Hegel tinha esquecido o fato de que tal “morte em vida” 

poderia - na medida em que a morte constitui a sua verdadeira identidade - atingir unicamente a 

autoconsciência plena, no ponto exato da morte em si e que, assim, a negação estaria completa. 

Como a ‘consciência infeliz’, o sujeito humano de Bataille está em constante oposição ao seu 

próprio “eu”; um “eu” que se esforça, mas que nunca se alcança. 

Na visão de Bataille, esta movimentação para a unidade subjacente, própria das ambições 

filosóficas de Hegel, na medida em que o seu desejo em domar a negação ligando-a dentro da 

unidade positiva e racionalidade do seu sistema, reflete uma característica humana fundamental. 

Para Bataille, somos conduzidos para a morte; nós encontramos prazer na morte; todavia, na medida 

em que estamos vivos, queremos permanecer sempre afastados dela. Como resultado dessa 

                                                            
30A Noção de Dispêndio, de 1933 e La Part maudite: Essai d’économie générale, de 1946. 
31Bataille e Breton também participaram dos famosos seminários de Kojève na École des Hautes Études. 



67 
 

separação constante da morte somos obrigados, segundo ele, construir “espetáculos” e 

“representações” dela. A arte trágica, para Bataille (1990, p. 20), é um exemplo dessa compulsão; 

“na tragédia”, escreve ele, “é uma questão de se identificar com algum personagem que morre, e de 

acreditar que nós morreremos, ainda que estejamos vivos”. Suas análises estão próximas às de 

Nietzsche. Como a tragédia proporciona uma comunhão segura, neutralizada com a negação, ela 

assegura ao sistema hegeliano apresentar apenas uma “representação da negação”. 

Não se evoca qualquer influência direta entre essas análises e a própria noção de espetáculo 

de Debord, mas a explicação de Bataille acerca das “representações” trágicas em Hegel, não deixa 

de ser análoga à representação do espetáculo da atividade histórica; Debord, sem dúvida, leu 

Bataille, que por sua vez, pode ter ajudado a formar suas opiniões. Além disso, Debord e a I.S. 

compartilham com Bataille o entendimento de que a negação pode envolver um excesso. Bataille 

(1990, p. 25) argumenta que uma negação verdadeiramente “soberana” deve estar completamente 

isenta de utilidade ou propósito construtivo e, embora ele pareça indicar que a “representação” da 

morte e da negatividade nunca possa ser totalmente superada, faz alusão à necessidade de uma 

gloriosa, sem propósito, negação e destruição, ou seja, “um luxuoso esbanjamento de energia em 

todas as formas!” Essa noção de “excesso” traz à influência exercida sobre Debord às objeções do 

Surrealismo ao encerramento hegeliano. 

O segundo volume do Panegírico, peculiar e complexa autobiografia de Guy Debord, foi 

publicado postumamente em 1997. Ela incluía um esboço cronológico dos acontecimentos 

significativos na vida de seu autor, que antecederam a publicação do primeiro volume em 1989. Em 

1994, a linha do tempo destaca a seguinte redação: “no dia 30 de novembro, Guy Debord realiza 

uma última Potlatch” (DEBORD, 2006, p. 1760). 

Comparar o suicídio de Debord como “potlatch”32 pode parecer grosseiro, mas contém um 

elemento verdadeiro. Debord foi diagnosticado com a polineurite alcoólica, uma condição que o 

filósofo coloca em termos de desafio negativo: “é o oposto de uma doença que se pode contrair 

                                                            
32 O termo “potlatch” ganhou valor comum através da influência generalizada do estudo antropológico The Gift,de 
Marcel Mauss (1923), que usou a palavra para se referir a uma ampla variedade de sistemas de troca de presentes. A 
palavra é tirada da língua Haida, uma tribo indígena norte-americana, e significa “alimentar”, “consumir” (MAUSS, 
2004, p. 7); isso favoreceu a associação do conceito à noção de dialética, particularmente para Bataille e os Surrealistas, 
no que se refere às dimensões negativas da Aufhebung. Mauss descreve diferentes variações de troca de presentes, mas a 
mais significativa a esse respeito é a do grupo Haida, em que cada partido tenta superar o outro na destruição da 
respectiva riqueza, ao invés de simplesmente doá-la. Para Haida, de acordo com Mauss, trata-se de “matar a riqueza” 
(MAUSS, 2004, p. 111), ora, isto deveria ser alcançado através da destruição da própria propriedade; no extremo, os 
participantes dão fim a todos os seus bens, o que significa que eles não se importam em nada com a resposta auto-
destrutiva de seu oponente. A revista da Internacional Letrista, grupo de Debord antes da I.S., produziu um jornal 
intitulado “Potlatch” a qual era distribuída gratuitamente; ela era enviada para os endereços escolhidos aleatoriamente, 
mas “nunca foi vendida” (DEBORD, 2006, p. 130). Este último ponto pode, no entanto, ser qualificado por Marcus como 
“anedota”: “você escolheu os nomes em uma lista telefônica”, perguntei [ao Letrista] Wollen? “Não vamos exagerar”, 
disse ele. “Nós não temos uma lista telefônica. Para essa matéria, nós não temos [nem] telefone” (MARCUS, 1989, p. 
391). 



68 
 

através de uma imprudência lamentável. Pelo contrário, deve-se ver nela a obstinação fiel de toda 

uma vida”, e algo semelhante pode-se detectar em seu próprio suicídio (DEBORD, 2006, p. 1878). 

Sua viúva, Alice Becker-Ho, descreveu seu suicídio como um “belo presente” e, quando tomado em 

conjunto com o seu pedido para que se queimasse postumamente o inédito terceiro volume de 

Panegírico, isto pode ser interpretado como um ato final de recusa (HUSSEY, 2002, p. 375). 

O interesse de Debord em potlatch deve muito a figuras como Bataille, cujo interesse 

próprio em seus aspectos negativos pode resultar das preocupações de Dadá com a negação e a 

recusa da sociedade burguesa. A recusa de Dadá se estende, por vezes, à própria existência. O 

suicídio tinha sido trágico, um ideal romântico do século 19, mas nas mãos dos dadaístas tornou-se 

uma negação gloriosamente absurda de um mundo inerentemente absurdo. Arthur Cravan, um dos 

grandes heróis de Debord, tratou do suicídio como arte33. Rigaut atirou em si mesmo no coração em 

1929, como faria Debord há cerca de 65 anos mais tarde. Jacques Vaché impressionou muito Breton 

e os surrealistas contemporâneos, não só com sua poesia, mas também, com a sua atitude antissocial 

e seu suicídio final. A edição de La Revolution Surréaliste de janeiro de 1924, foi ainda mais longe a 

ponto de perguntar: “é o suicídio uma solução?” 

Definitivamente a negação absoluta e a recusa de Dadá se extinguiram em virtude de seu 

próprio nihilismo, posteriormente foi dada uma clareza e articulação, pelos surrealistas, de que a 

negação se tornou uma força de mudança positiva. Este ponto de vista foi diretamente informado 

pela importância de Hegel na França na época, em parte como resultado das interpretações dos 

surrealistas, quando adotam a interpretação de que a negação pode ser capaz de ultrapassar os 

“limites” do sistema. “Parece impossível”, escreveu Breton (1996, p. 447), “atribuir quaisquer 

limitações (...) ao exercício de um pensamento que trata da negação e, finalmente, da negação da 

negação”. 

Essa postura informa o seu interesse na dissociação infinita e na reinvenção de significados e 

identidades em novas combinações poéticas. Daí o elogio a Lautréamont, um dos poetas favoritos 

de Debord, e seu entusiasmo pelas palavras famosas em Maldoror: “tão bonito quanto o encontro 

casual de uma máquina de costura e um guarda-chuva em uma mesa de operação” 

(LAUTRÉAMONT, 1978, p. 193). 

A excessiva negação transgressora seria determinada por uma forma abertamente politizada. 

O Surrealismo tinha encontrado uma causa comum com o projeto comunista, já que ambos 

procuravam a plena realização do potencial humano. No segundo Manifesto Surrealista, lançado em 

                                                            
33 “As pessoas que eu respeitava, mais do que qualquer outra pessoa viva, eram Arthur Cravan e Lautréamont” 
(DEBORD, 2006, p. 1662). Cravan, uma vez atraiu para sua casa uma multidão para assistir o seu próprio suposto 
suicídio: “beber uma garrafa de absinto e coberto sobre a mesa, embriagado, discursou ao público por ter feito um evento 
social da morte” (HALE, 2005, p. 20). 



69 
 

1929, Breton promete fidelidade tanto ao Surrealismo como ao materialismo dialético e ao 

Comunismo. Ambos, “o surrealismo e o materialismo histórico”, declara ele, “tomam como ponto 

de partida o colossal fracasso do sistema hegeliano” (BRETON, 1996, p. 447). Sustentando que a 

própria natureza da negação hegeliana impede a sua limitação para as esferas tradicionais de 

transformação social, ou seja, produção e distribuição, ele argumenta que a tarefa de emancipar o 

trabalho deve ser aliada à dos sonhos libertadores e da imaginação. Isto está muito próximo das 

tentativas da I.S. em repensar o projeto comunista, como é a sua proposta de uma relação dialética 

entre o sonho e a vida de vigília: “o poeta por vir”, afirma Breton (1990, p. 146), “vai superar a ideia 

deprimente do irreparável divórcio entre a ação e o sonhar”. 

A negatividade surrealista, com as suas aspirações a subversão, a libertação e uma arte capaz 

de unificar o pensamento e a prática, estão diretamente próximas as ambições da própria I.S. Onde 

os Surrealistas tinham procurado superar a disjunção entre o sonho e a realidade, a I.S. teve como 

objetivo dar mais um passo, abolindo a arte completamente através da sua realização na prática 

vivida34; e, portanto, em vez de produzir arte, a I.S. iria criar instâncias de experiência: “nós nos 

importamos em nada sobre a permanência da arte ou de qualquer outra coisa” (DEBORD, 2006, p. 

326). Como resultado, o constante movimento negativo, admirado pelo Surrealismo passou a ser 

atualizado conforme o tempo vivido de forma criativa. 

A identidade entre a consciência e a negação do tempo foi qualificada como transgressora 

por autores como Wahl e Koyré, tornando-se infundida, via Surrealismo, a uma dimensão artística e 

criativa igualmente transgressivas. A importância da influência dos surrealistas deve, de fato, ser 

sublinhada. A primeira grande questão da Internationale Situationniste continha a observação de 

que “o Surrealismo foi apenas o começo de uma experiência revolucionária na cultura, uma 

experiência que fundamenta quase imediatamente um impasse prático e teórico. Temos de ir mais 

longe” (I.S., 2006, p. 48); mas isso acabaria por exigir um compromisso com o capitalismo e com a 

vida cotidiana, e um afastamento progressivo das primeiras preocupações de vanguarda da I.S., em 

favor de uma noção explicitamente marxista hegeliana da atividade histórica.35 

Retornando ao estudo da tragédia de George na Fenomenologia, mostra a “profunda 

preocupação com a tragédia” hegeliana, e aponta para uma “felicidade” que pode ser encontrada por 

“aqueles que aprendem aceitar que pertencem a um mundo que não podem dominar” (GEORGE, 

2006, p. 133). Tal resignação, na medida em que implica uma renúncia da atividade, serve para 

                                                            
34 “O Dadaísmo procurou abolir a arte sem realizá-la, o Surrealismo procurou realizar a arte sem aboli-la. A posição 
crítica, uma vez elaborada pelos situacionistas demonstra que a abolição e a realização da arte são os aspectos 
inseparáveis da mesma superação da arte” (DEBORD, 2006, p. 848). 
35 A base de tal posição está, naturalmente, ligada à própria noção de vanguarda. Como disse o dadaísta alemão Richard 
Huelsenbeck: “a arte mais elevada será a que em seu conteúdo consciente apresente os problemas de mil vezes do dia” 
(MARCUS, 1989, p. 234). 



70 
 

ilustrar a homologia entre o espetáculo e a racionalização da negação do sistema hegeliano. Em 

contraposição, acompanhando Bataille, os elementos trágicos da obra de Hegel podem ser vistos em 

um sentido mais crítico, como uma tentativa de encontrar a contingência, a mudança e a exceção 

dentro da coerência ordenada e necessária de um conjunto estável. Onde Bataille rejeita a 

racionalização e a utilidade, onde Wahl opta pelas formas correspondentes à ‘consciência infeliz’, 

Debord associa a transgressão e os aspectos negativos da negação hegeliana à atualização dessa 

unidade. 

 

1.3.2 As raízes conceituais da teoria do espetáculo 

 

As raízes conceituais da teoria do espetáculo são identificadas na oposição inicial da I.S. 

para com a arte burguesa e a cultura. Tanto a arte burguesa quanto a cultura deveriam passar por 

transformações substanciais, de modo a libertar o homem de seus aprisionamentos. Numa carta 

enviada por Debord (2009, p. 262) a Asger Jorn, em 1959, ele escreve que “a filosofia como a arte” 

tende em direção ao “desaparecimento na práxis”. Onde a realização da Filosofia era desenvolver 

um pensamento sobre o mundo, esta deveria se tornar pensamento que muda o mundo; a arte seria, 

então, deixada de ser feita sobre a vida, mas abolida e percebida como a própria vida. Isso 

significava que o projeto revolucionário, no início, era para ser re-concebido.  

Isso, porém, conduz de volta às peculiaridades da concepção de proletariado de Debord. O 

proletário de Marx era um indivíduo desprovido de qualquer controle sobre os seus próprios meios 

de sobrevivência; para Debord, o “novo proletariado” era composto de todos aqueles privados de 

controle sobre suas próprias vidas. Esta nova pobreza tinha crescido, a partir da melhoria de seu 

antecessor e sua substituição, oferecida através da abolição do trabalho e à recuperação das 

capacidades técnicas da sociedade como um famoso slogan, permitiria a tomada dos desejos para a 

realidade. 

Na forma hegeliana, o projeto situacionista, assim como objetivo de que o presente carecia, 

havia feito o possível, pois, “a humanidade”, afinal de contas, “se propõe sempre apenas as tarefas 

que pode resolver” (MARX, 2000, p. 426). Como o resultado certamente não seria uma versão mais 

equitativa do presente, os aspectos mais utópicos dos objetivos da I.S. não eram um brilho 

romântico sobre um projeto comunista, essencialmente tradicional, mas o marcador de sua oposição 

ao “socialismo realmente existente”. Lukács (1971, p. 292), discutindo sobre a ditadura do 

proletariado, advertiu que “a liberdade não pode representar um valor em si mesma”, e deve “servir 

a regra do proletariado, e não o contrário”; a I.S. (1997, p. 327), no entanto, revertendo a afirmação 

famosa dos surrealistas de que a poesia deve ser posta a serviço da revolução, afirma que “o ponto”, 



71 
 

era de fato, “colocar a revolução a serviço da poesia”; fazendo isso, eles mantinham a garantia de 

que “a revolução não trairia seu próprio projeto”. 

A ideia de que o trabalho poderia se tornar obsoleto foi fundamental para as aspirações da 

I.S. Por exemplo, os planos de Constant para a “Nova Babilônia”, um experimento do início da 

arquitetura situacionista, representado por uma cidade do futuro com base nos princípios 

psicogeográficos36 e orientada para infinitas “derivas”37; composto por corredores intermináveis de 

ramificação de ambientes interligados, seus habitantes iriam vagar por capricho, reorganizando seus 

ambientes de acordo comos seus mais íntimos desejos. A “psicogeografia”e a “deriva” são, talvez, 

os mais conhecidos elementos da obra da I.S. e, certamente, os mais discutidos. Contudo, por mais 

banal que pareça ser sua “recuperação” contemporânea, eles refletem uma das principais virtudes do 

grupo, ou seja, uma reação contra a redução do marxismo a uma ideologia estatista. “A próxima 

forma de sociedade não será baseada na produção industrial, será uma sociedade de arte realizada” 

(I.S., 1997, p. 257). 

Debord e a I.S. se posicionam de forma superior acerca da espiral dialética de Marx e seus 

sucessores. Este posicionamento não somente aprecia o status de um suposto penúltimo estado da 

separação entre o poder social e seus produtores; além disso, constituía conclusão de outra linha de 

desenvolvimento teleológico, ou seja, da cultura e da unidade da arte para a sua própria auto-

abolição como uma esfera separada da vida cotidiana. 

 

(...) assim como na primeira metade do século XIX, a teoria da evolução surgiu da 
filosofia, então, agora vai se elevar, mais uma vez, fora da arte moderna e da poesia, de 
sua superação, a partir do que a arte moderna tem procurado e prometido, fora da 
varredura limpa que fez de todos os valores e regras do comportamento cotidiano (I.S., 
1997, p. 307). 

 

O espetáculo ilusório do fim da história foi, assim, o fim real da arte. Debord começou a 

usar o termo “espetáculo” logo no início dos anos 1950 e as referências a diversas situações podem 

ser encontradas em seu trabalho tão cedo quanto 1952.38 O conceito emergiu e permaneceu 

intimamente ligado à sua oposição ao destacamento da “cultura burguesa”, como evidenciado por 

seu seminal Relatório sobre a construção de situações de 1957, um texto que foi preparado e aceito 

pela Conferência inaugural da I.S., e que compara a vida moderna como um todo a uma tendência 

                                                            
36Psicogeografia: um termo utilizado pela I.S. retirado do Movimento Letrista (Letrismo e Internacional Letrista) por 
Debord. Foi definido na primeira edição da Internationale Situationniste como “o estudo dos efeitos específicos do 
ambiente geográfico (se conscientemente organizado ou não) sobre as emoções e comportamentos dos indivíduos” (I.S., 
1997, p.13).  
37 A “deriva”, ou “desvio” - essencialmente uma forma freudiana de livre-associação em termos de experiência 
arquitetônica - envolve um vaguear através de um ambiente, navegando e interagindo com ele em termos de efeitos 
psicológicos que engendraram. 
38 “O futuro das artes será revoltas de situações, ou nada” (DEBORD, 2006, p. 62). 



72 
 

cultural para o “espetáculo”. “A construção de situações”, escreve Debord (2006, p. 325), “começa 

além do colapso do moderno conceito de espetáculo. É fácil de ver que o aspecto da alienação do 

velho mundo está ligado ao próprio princípio do espetáculo. Não-intervenção”. 

Como os nomes, eventos e datas envolvidas no nascimento da I.S. foram ensaiados muitas 

vezes39, tomar-se-á como leitura muito do que já foi feito. A I.S. foi formada em 1957, na cidade 

italiana de Cosio d’Arroscia, na sequência da primeira reunião de vários grupos de vanguarda em 

Alba, em 195640. A I.S. surgiu da união de grupos de vanguarda - ex-membros do grupo CoBrA, da 

Internacional Letrista de Debord (IL), do Movimento Internacional para uma Bauhaus Imaginista e 

a Associação psicogeográfica de Londres (uma ‘associação’ formada por apenas um membro)41 - 

com o fundamento de que todos estavam se movendo em uma direção similar. Cada grupo foi 

caracterizado pela visão de que a arte, a cultura e a arquitetura deveriam ser empregadas na 

construção criativa da experiência vivida, ou, para usar a expressão empregada por Debord, na 

construção de um “urbanismo unitário”42, levando à fusão a vida e a arte. Esta, porém, só poderia 

ser alcançada através da supressão da cultura contemporânea; essa visão certamente deve muito ao 

Dadaísmo e ao Surrealismo, como também às ideias de Isidore Isou e o seu Letrismo.  

Debord se reuniu a Isou e aos Letristas no Festival de Cinema de Cannes, em 1951, quando 

estavam tentando causar escândalo suficiente para merecer a exibição do Traité debave et d'éternité 

de Isidore Isou. Debord, que tinha apenas 19 anos de idade na época, ficou suficientemente 

impressionado para ir a Paris - pretensamente para estudar Direito na Sorbonne - a fim de se juntar a 

eles. Em outubro de 1952, o que equivalia a ala esquerda do Letrismo de Isou se dividiu para formar 

um novo grupo, chamado de Internacional Letrista. A ruptura foi motivada pela sabotagem da 

conferência de imprensa de Charlie Chaplin. Em um papel entregue no evento, intitulado “Finis les 

pieds plats”, Debord e três outros signatários, Serge Berna, Jean-Louis Brau, Gil J. Wolman 

declararam ser Chaplin um “vigarista de emoções e um mestre do sofrimento”, cujos filmes 

apresentam uma ideologia sentimental e reacionária que servia para abafar a revolta.43 Isou 

                                                            
39 Cf.: por exemplo, BRACKEN, 1997; FORD, 2005; GRAY, 1998; HUSSEY, 2002; MERRIFIELD, 2005; SADLER, 
1988. Para Ford (1995, p. 8): “o tipo familiar do início, a I.S. foi formada em 1957 (...), é desnecessário aqui”. 
40 Como Ralph Rumney diz em uma entrevista: “o que foi decidido em Cosio? O que vocês inventaram?“(...) 
Coletivamente, nós criamos uma síntese usando Rimbaud, Lautréamont, e alguns outros, como Feuerbach, Hegel, Marx, 
os futuristas, dadaístas, surrealistas, e os vândalos de que Jorn gostava tanto. Sabíamos como colocar tudo isso junto” 
(RUMNEY, 2002, p. 37). 
41“Para fazer com que o nosso movimento internacional ressoasse, eu sugeri que devíamos mencionar Comitê 
Psicogeográfico de Londres. O que foi isso? Nada de nada. Era só eu. Eu disse: OK, eu sou o Comitê Psicogeográfico de 
Londres. “Foi uma pura invenção, uma miragem” (RUMNEY, 2002, p. 37). 
42 Como na declaração da I.L. na conferência: “um urbanismo unitário - em síntese chamamos para incorporar as artes e 
as tecnologias - deve ser criado em conformidade com os novos valores da vida, valores que agora precisam de distinção 
e difusão” (I.S., 1997, p. 687). 
43 “(...) atrás da cana-de-rattan, alguns sentiram o cassetete de um policial (...), mas nós que somos jovens e bonitos, 
respondemos a Revolução quando vemos sofrimento” (DEBORD, 2006, p. 84). 



73 
 

inicialmente tolera este episódio, mas, em seguida, reconhecendo-o como um trabalho de uma 

facção dissidente, denuncia-os, oferecendo seu apoio a Chaplin. A I.L. denuncia Isou, por sua vez, e 

se estabelece como um movimento independente.44Apesar da antipatia declarada de Debord, em 

relação a Isou, alguns dos princípios centrais de Isidore Isou repercutem nos trabalhos de Debord: 

por exemplo, a afirmação de que a verdadeira fonte de potencial criativo da sociedade estava na 

“juventude”, em vez de em um proletariado clássico. 

Talvez a mais pertinente influência de Isidore Isou resida na alegação de que a arte e a 

cultura possuem duas fases cíclicas, a que ele se referiu como “amplique” e “ciselant”: primeiro, a 

cultura se expande e se desenvolve, até que se atinja o maior estágio possível de desenvolvimento; 

uma vez que tenha feito isso, o progresso cultural tem lugar através de um “cinzelamento”, processo 

que se nega até que seja capaz de expandir-se mais uma vez de uma forma totalmente nova. 

Os letristas de Isou acreditavam estar inseridos em um ponto onde esse processo de 

“cinzelamento” estava em vias de conclusão; eles partiriam para completá-lo ao transformar as 

palavras em letras individuais; por meio disso, a esperança em inaugurar uma nova modalidade de 

poesia. Como Debord (2006, p. 36) dispõe em uma carta de Abril de 1951, a “poesia só vai 

sobreviver na sua destruição”; uma visão que ecoa na I.S. desde a sua formação, em 1957, até a sua 

morte em 1972. 

Essa preocupação com a negação da arte e da cultura guarda relação direta com a noção de 

fim da história, sobretudo no que diz respeito à preocupação inicial da I.S. com a “decomposição 

cultural”. O último conceito resultou do letrismo ao compreender que a cultura estava estagnada, 

tendo crescido para a destruição e revigoramento, seria revitalizada pela I.S. e empregada por 

muitos anos vindouros; ela pode de fato ser observada nos escritos, de Debord, da década de 1990 

(DEBORD, 2008, p. 237). 

O termo “decomposição” foi definido na primeira edição da Internationale Situationniste 

como a maneira pela qual as “formas culturais tradicionais têm se destruído como resultado do 

surgimento de meios superiores de controlar a natureza que, por sua vez, tornam possíveis e 

necessárias construções culturais superiores” (I.S., 1997, p. 14). Ele, portanto, refere-se à 

manifestação progressiva e o reconhecimento da inadequação da cultura no que diz respeito às 

novas possibilidades oferecidas pela evolução econômica e a base tecnológica da sociedade; 

possibilidades que foram realizadas para ter muito tempo e que atingem um ponto, necessariamente, 

de reconstrução. 

                                                            
44 Hussey (2002, p. 66) comenta um pouco mais dos movimentos táticos de Debord. 



74 
 

Anteriormente chamou-se a atenção para a afirmação de Debord de que o surgimento 

completo do espetáculo poderia ser datado por volta do final de 1920, e é, portanto, interessante 

notar que a I.S. alega que a “decomposição” começou “por volta de 1930” (I.S., 1997, p. 14). 

Debord (2006, p. 195) faz alegações semelhantes, anteriores à criação da I.S., em 1955; 

enquanto ainda pertencia a I.L., observou que “o movimento da descoberta [cultural] culminou por 

volta de 1930”, tendo sido preso pela “retirada, muito grave, da política revolucionária, ligada à 

falência ofuscante da estética dos trabalhadores”. Na falta de qualquer um desses avanços e de 

qualquer “nova estética”, a cultura tinha se rebaixado em um estado de repetição que apenas 

reforçava a sua própria obsolescência. “Basta dizer”, escreve Debord e Wolman em 1956 (2006, p. 

221), “que na nossa visão, as premissas para a revolução (...) não são apenas maduras, elas 

começaram a apodrecer”.  Muito mais tarde, em 1966, Debord e a I.S. vão dizer, na “Miséria da 

vida estudantil” que “a arte está há muito tempo morta, o aluno é necrofilia” (IS., 2006, p. 413). 

Consequentemente, o trabalho da arte demonstrou ou refletiu a inadequação da cultura 

contemporânea, ou que - seguindo os letristas - exacerbando seu colapso, foi favorecida e 

prosseguida pelo início da I.S.  

De nota particular, é o seu interesse no détournement: uma técnica que envolvia a subversão 

de formas culturais existentes em novas configurações por atualização do potencial negativo dentro 

delas. Exemplos de détournement incluem os filmes de Debord anti-cinematográficos, que foram 

compostos de material existente e destinados a contrariar uma audiência passiva e a “pintura 

industrial” de Pinot Gallizio; pinturas produzidas por máquinas e fornecidas em rolos, como papel 

de parede. Nesse último aspecto, pode-se observar que o desvio não deve ser exclusivamente 

relacionado com a subversão de anúncios e filmes. Entretanto, em termos mais gerais, como uma 

espécie de Aufhebung estratégica da força do adversário. É importante observar que Debord inclui 

um trecho do texto da I.S. no início dos “Détournement como negação e Preludio”, como apêndice 

a The Split real in Internacional, de 1972, texto em que ele anuncia o encerramento da I.S. em si, a 

fim de evitar a recuperação e a estagnação. 

Assim, enquanto o hegelianismo é certamente menos evidente nos primeiros anos da I.S., de 

nenhuma maneira é ou está ausente, e vale notar a esse respeito, a congruência entre o conceito de 

decomposição e as referências de Hegel sobre a estética. Notória e discutivelmente45, Hegel afirma 

                                                            
45 As Conferências Introdutórias de Hegel sobre Estética concluem com a afirmação de que “é como a realização externa 
da ideia de que o amplo panteão da arte [ou seja, seus vários estilos, formas e praticantes] está sendo erguido, cujo 
arquiteto e construtor é o espírito de beleza, pois desperta para o auto-conhecimento, e para o fim que a história do mundo 
vai precisar de sua evolução do tempo” (HEGEL, 1993, p. 97). Isto pode ser tomado em conjunto com as muitas outras 
observações da obra de Hegel em que ele parece indicar que o trabalho da história está incompleto. Inwood, no entanto, 
alega que Hegel está falando de uma perspectiva localizada no início de arte, e está olhando para a sua conclusão dentro 
de seu próprio presente. 



75 
 

que o desenvolvimento da arte chega ao fim com a conclusão da unidade do Espírito, no sentido da 

autoconsciência, com o fundamento de que a arte é uma expressão do próprio absoluto. A Filosofia 

proporciona a concepção mais evidente deste último, mas há representações e insinuações que ainda 

podem ser obtidas através da arte, assim como da Religião. Ademais, nas sociedades em que a 

Filosofia não se desenvolveu o suficiente para que possa agarrar o absoluto, de forma evidente, clara 

e auto-consciente por meio da própria Filosofia - e em que a “religião revelada” do cristianismo não 

está presente - a arte oferece o mais próximo possível da meta última do Espírito. Por isso, a 

predileção de Hegel para a cultura grega antiga, em que o estatuto dos deuses como alienados, 

expressões separadas da razão humana é mitigada pela sua forma humana, pelos princípios e traços 

da vida humana, ou seja, um ponto que também pertence ao interesse de Hegel na fusão trágica da 

arte do destino universal e da particularidade humana.  

Uma vez que o “conhecimento absoluto” foi alcançado pela Filosofia, qualquer papel para a 

arte desaparece, assim como a capacidade da arte para o desenvolvimento. Ela não acrescenta nada 

de novo, já que sua meta já foi alcançada. Ela só pode, portanto, ensaiar temas antigos em novas 

combinações e formas; daí a correspondência entre essas ideias e a noção de decomposição. Em A 

Sociedade do Espetáculo Debord, de fato, fala do fim da história da arte e da cultura: 

 

O fim da história da cultura manifesta-se sob dois lados opostos: o projeto de sua 
superação na história total e sua manutenção organizada como objeto morto, na 
contemplação espetacular. Um desses movimentos ligou seu destino à crítica social; o 
outro, à defesa do poder de classe (DEBORD, 2006, p. 884) 

 

O antigo conceito de decomposição se tornou um sintoma cultural mais objetivo que os 

problemas econômicos que a noção de espetáculo tentou solucionar. Afinal de contas, a 

decomposição, uma perpetuação da arte separada da vida, mantida pelo aprisionamento do 

capitalismo à sua tendência à unificação, rende ao seu presente um momento congelado da história 

cultural; o papel da arte acabou exigindo a sua abolição e superação através da realização da arte 

como práxis vivida. 

Na primeira edição da Internationale Situationniste a I.S. definiu a cultura como: 

 

(...) a reflexão e prefiguração das possibilidades de organização da vida cotidiana em 
cada momento histórico; um complexo de estética, sentimentos e costumes através do 
qual uma coletividade reage sobre a vida que está objetivamente em forma por sua 
economia. (I.S., 1997, p. 14). 

 

A homologia com o Espírito hegeliano que esta formulação implica torna-se mais evidente 

nos últimos trabalhos de Debord. Lembrando que o Espírito é, em essência, a autoconsciência de 



76 
 

uma comunidade46. Em A Sociedade do Espetáculo, enquanto referenciava Differenzschrift de 

Hegel, por meio de Lukács, Debord descreve a cultura como sendo a esfera geral do conhecimento 

e de reflexões sobre a experiência vivida e como o poder generalizador. Para ele: 

 

(...) toda história de vitórias da cultura pode ser compreendida como a história da 
revelação de sua insuficiência, como uma marcha para sua autossupressão. A cultura é 
o lugar da busca da unidade perdida. Nessa busca da unidade, a cultura como esfera 
separada é obrigada a negar a si própria (DEBORD, 2006, p. 838).  

 

Assim, como a ideia hegeliana se torna outra para si, como natureza e Espírito, a fim de 

voltar ao para-si da alteridade, assim é a cultura, apresentada como um meio pelo qual a 

humanidade alcança o “si-reflexivo” do pensamento, antes suprassumido no destacamento 

proporcionado por essa reflexão.  

A partir da perspectiva da I.S., onde o Espírito hegeliano apenas ascende ao ponto em que é 

capaz de “interpretar” o mundo, a consciência de si “cultural” é atualizada numa tentativa de mudar 

o mundo. Esta disposição é reforçada na medida em que a cultura, na perspectiva de Debord, parece 

corresponder a “compreensão” hegeliana, bem como à “imagem-pensamento”, ou seja, aos modos 

de pensamento que ficam aquém da identidade na diferença apreendida pela especulação, pela 

filosofia dialética.  

A separação da arte e da cultura da vida quotidiana é análoga à distinção entre o sujeito 

cognoscente e o objeto cognoscível, separado da pesquisa; e, como o “objeto” em questão é a 

história e a experiência vivida, isto levanta duas questões. Em primeiro lugar, tem-se uma 

compreensão de que a separação das representações artísticas da vida, da própria vida, constitui uma 

base conceitual preliminar para a teoria do espetáculo. Em segundo lugar, na medida em que o 

objeto a ser conciliado com a vida e com a história, a realização de arte seria alcançada através da 

unificação e esta, necessariamente, seria uma com a temporalidade vivida. Note-se que essa 

interpretação é semelhante à visão de Hyppolite de que a natureza do conceito de “auto-divisão” só 

poderia tornar-se presente para si na consciência, através da temporalidade. Assim, segundo Debord, 

“a questão é tomar posse efetiva da comunidade do diálogo e do jogo com o tempo, que até agora 

foram apenas representadas por obras poéticas e artísticas”, ou seja, “qualquer espírito do 

‘pictórico’ deve ser erradicado” (Debord, 2009, p. 149). 

Essas formulações decorrem diretamente das primeiras preocupações da I.S. Em 1958, 

Debord afirma que a arte deve deixar de ser “um relatório sobre as sensações e tornar-se uma 

                                                            
46 O Espírito é “a unidade do individual e universal” (HEGEL, 2004 p. 82); “A unidade da diferente e independente auto-
consciência que, em sua oposição, desfruta de perfeita liberdade e independência: “Eu” que está em “Nós” e “Nós” que 
“somos” “Eu” (HEGEL, 1977, p. 110). 



77 
 

organização direta de sensações mais avançadas” (I.S., 1997, p.21). De fato, esses textos iniciais 

podem, às vezes, indicar a realização da arte na prática por meio da noção de fetichismo da 

mercadoria. Novamente, em 1958, e na primeira grande questão da Internationale Situationniste, 

Debord defende que se deve “produzir a nós mesmos, ao invés de coisas que nos escravizam” (I.S., 

1997, p. 21). Isso remete à rejeição da I.S. em relação à produção de obras de arte duráveis e 

estáticas, em favor da criação de momentos transitórios de experiência. 

“O objetivo dos situacionistas”, explica Debord, “é a participação imediata em uma 

apaixonante abundância de vida por meio de variações deliberadamente arranjadas de momentos 

efêmeros” (I.S., 1997, p. 20). É importante colocar especial ênfase na noção de efemeridade, a fim 

de relacioná-la às ideias de tempo e negação. Note-se que isso exige que tais momentos não possam 

ser representados, pois seria introduzir a própria dualidade que a situação se destina a superar; 

consequentemente, “o sucesso desses momentos pode residir apenas em seu efeito fugaz”. Debord 

(2006, p. 326), assim, afirma em seu Relatório sobre a Construção de Situações que, “a nossa 

situação vai ficar sem um futuro, elas serão passageiras, assim como “nós não nos importamos em 

nada sobre a permanência da arte ou de qualquer outra coisa”. 

Em A Sociedade do Espetáculo, mais uma vez, verifica-se que estes aspectos da situação 

construída comunicam a identidade com o tempo, nomeadamente, no que respeita à afirmação de 

Debord de que “o homem - ‘ser negativo’ que é, na medida em que ele abole sendo ‘é um 

[identique] com o tempo” (DEBORD, 2006, p. 820). A citação decorre da tradução da 

Fenomenologia de Hyppolite. È possível que Debord tenha encontrado o prefácio de Kostas 

Papaioannou para uma edição francesa das palestras de Hegel sobre a Filosofia da história47 e do 

contexto em que Papaioannou o emprega, o que pode muito bem ter flexionado a apropriação de 

Debord. No mínimo, ela serve como ilustração de alguns dos pontos em discussão. Isso ocorre 

porque Papaioannou emprega a citação durante a apresentação de um conjunto de explicações que 

apresentam como Hegel descreve a ação humana, ou seja, como um processo de mudança, 

destruição e criação. 

Papaioannou começa por sustentar que o significado de Hegel, como um filósofo, reside na 

sua superação da clássica separação de Deus e homem, pensamento e mundo, etc. Ele observa que o 

Conceito hegeliano, que perpetuamente se torna outro para-si, a fim de se tornar mais plenamente 

                                                            
47 Debord não indica a proveniência da frase citada, nem a inclui na lista de détournements que ele produziu para ajudar 
os tradutores, em 1973. Esta ausência é bastante apropriada, dado o fato de que a citação em questão é uma referência e 
não um détournement. Contudo, Bill Brown (2007) tem interpolado, sem sinalizar a adição, o que ele toma para ser sua 
fonte em sua própria tradução da lista de Debord. Brown rastreia-o até Papaioannou, talvez porque todas as pesquisas na 
internet levam a essa fonte, e porque o próprio Papaioannou deixa de fornecer uma referência dentro de seu próprio texto. 
No entanto, pode ser o caso de que Debord tenha encontrado a citação no livro de Papaioannou, pois, na época, era a 
única tradução francesa dessas palestras. 



78 
 

em-si, é um com a humanidade, e que Hegel lança, assim, o sujeito humano como uma força 

negativa, transformadora e auto-constitutiva: “porque ele é o Conceito”, explica Papaioannou (1965, 

p. 12), “o homem deve, por sua própria essência, negar a natureza e abolir a matéria, a fixidez e a 

finitude, até que deixe o Espírito de resistir; até que eles entrem no tumulto do movimento da via”. 

Como o movimento do Conceito dá lugar ao Tempo, Papaioannou - tal como Hyppolite, Koyré e 

Kojève - afirma que a identidade da humanidade com o Conceito exige que ele também seja um, 

com o fluxo temporal. 

A situação construída faz eco na noção de constante agitação temporal. Isso fundamentava 

os muitos “momentos efêmeros” e o “efeito fugaz” que Debord e a I.S. atribuíam à situação, como o 

sentido que funcionava como um meio de se “acompanhar o fluxo do tempo”. Embora isso possa 

parecer tacitamente no interior dos anos da formação da I.S., certamente vem à tona com os últimos 

trabalhos de Debord. Daí se encontra claramente a compreensão de que a identidade humana reside 

na transformação temporal, conseguida através de um processo contínuo de auto-separação, 

negação e alteridade. Assim, uma forma de separação, em que o sujeito se mantém em si nas suas 

próprias ações externalizadas, em oposição ao desprendimento contemplativo do espectador. Daí A 

Sociedade do Espetáculo alegar, referindo-se e conectando-se aos problemas com a reificação de 

Lukács, que “o tempo é uma alienação necessária, como o mostrava Hegel; o meio em que o sujeito 

se realiza perdendo-se em si, tornando-se outro, a fim de tornar-se realmente ele mesmo”; daí, 

também, o sentido de o espetáculo, na medida em que mantém a separação de pensamento e prática, 

constituir um “abandono de qualquer história fundada no tempo histórico”; tal como acontece com o 

sistema filosófico de Hegel, o espetáculo é uma mera imagem da real unidade do pensamento e da 

prática oferecida pela práxis situacionista (DEBORD, 2006, p. 834). 

Isso retoma as questões da contingência e da estratégia. A realização da arte como 

experiência temporal, possibilita um entendimento do próprio tempo, que se torna “lúdico em 

caráter”; com esta noção de lúdico tem-se, também, a estratégica. Para mover-se com o tempo, é 

necessário o envolvimento da negociação e do acaso. Em uma nota inédita sobre o acaso, escrito em 

1957, Debord (2006, p. 296) afirma que “em condições normais e conhecidas, o papel do acaso é 

conservador”; porém, ele afirma que todo “progresso, toda a criação, é a organização de novas 

condições de acaso”. Assim, a fim de constituir uma prática situacionista verdadeiramente lúdica, é 

necessário criar constantemente, negociar e, em seguida, criar novamente uma sucessão de novos 

campos de acaso. Cada situação construída, em outras palavras, envolve a contingência, tornando a 

subjetividade situacionista um projeto histórico e estratégico. 

Enquanto se observam alguns dos temas característicos do marxismo hegeliano de Debord, 

verificam-se as raízes dos problemas da teoria do espetáculo. Como já anotado, sugere-se que essa 



79 
 

preocupação com a separação das obras de arte de seus observadores serviu de paradigma para uma 

sociedade marcada por uma separação igualmente redundante, a partir de sua própria atividade; 

como resultado, encontra-se um fundamento para a problemática da ênfase na alienação da 

consciência subjetiva da teoria do espetáculo, e, assim, para a consequente alienação da atividade 

objetiva da relação assalariada. Esses temas artísticos e culturais refletem a romantização da luta 

política, que sempre se ajusta a algo parecido com o sublime ou o absoluto na passagem do tempo, a 

luta política considerada em movimento no mesmo passo com o tempo, assume os atributos de uma 

força teológica (DEBORD, 2006, p. 1669). 

 

1.3.3 Socialismo ou Barbárie e o retorno a Marx 

 

Embora sempre dispostos a manter a dimensão internacional da I.S., Debord e a seção 

francesa rapidamente ganharam destaque e estabeleceram Paris como sede do grupo. As ideias de 

Debord, consequentemente, ganharam terreno, e os membros do grupo que insistiram em continuar 

os trabalhos, dentro das artes plásticas tradicionais, passaram a ser, cada vez mais, marginalizados. 

Isso culminou na cisão de 1962, em que os artistas, principalmente, escandinavos da I.S., o chamado 

‘Nashists’, em homenagem ao situacionista dinamarquês Jørgen Nash, foram expulsos. A ruptura 

foi motivada pelo discurso de abertura de Vaneigem à Quinta Conferência da I.S. em Gotemburgo, 

realizada em agosto de 1961, quando emitiu afirmações deliberadamente provocativas: 

 

A questão não é a elaboração de um espetáculo de recusa, mas a recusa do espetáculo. 
Para a elaboração artística no novo e autêntico sentido definido pela I.S., os elementos 
da destruição do espetáculo devem precisamente deixar de ser obras de arte. Não existe 
tal coisa como o situacionismo, ou uma obra de arte situacionista, e não há vantagem 
em [ser] um espetáculo situacionista; uma vez por todas (I.S., 1997, p. 266). 

 

Continuar a produção de arte era o mesmo que perpetuar a decomposição e reduzir o projeto 

revolucionário situacionista a um mero espetáculo de si mesmo. Ao retornarem da Conferência de 

Gotemburgo e antes da expulsão do ‘nashists’, Debord, Kotanyi e Vaneigen formularam as teses 

inéditas da I.S., enquanto em uma ‘deriva’ através de uma série de bares, escolhidos aleatoriamente 

em Hamburgo. Essas teses resumem muitas das alegações anteriores; segundo Debord, em 1989, as 

teses poderiam ser encapsuladas em uma única frase: “a I.S. deve agora realizar a filosofia” (I.S., 

1997, p. 703). Os comentários de Debord sobre essa conclusão são pertinentes. 

 

(...) a partir desse momento, já não se podia conceder a menor importância às ideias de 
qualquer um dos grupos revolucionários que continuam a subsistir, na medida em que 
são herdeiros do velho movimento pela emancipação social, que fora aniquilada na 
primeira metade do século; e que se pode, portanto, apenas contar com a I.S. para 



80 
 

começar uma outra época de contestação, renovando todas as bases de partida, 
constituídas na década de 1840, a partir da qual tais grupos tinham surgido. Este ponto 
não implica na ruptura que se seguiria com a ala artística de “direita” da I.S., mas 
tornou-o extremamente provável. Assim, pode-se reconhecer que as “teses de 
Hamburgo” marcaram o fim, para a I.S., da sua primeira época - a busca de um 
verdadeiro terreno da arte (1957-1961); eles também fixaram o ponto de partida da 
operação que levou ao movimento de maio de 1968, e o que veio depois (I.S., 1997, p. 
703). 

 

Por conseguinte, com a expulsão e a saída dessas facções situacionistas, que não 

conseguiram aceitar plenamente a obsolescência da arte, os temas que se tem procurado destacar 

dentro dos primeiros anos da I.S., ou seja, a preocupação com a separação da arte da vida e o desejo 

de superar essa separação, na prática, veio à tona, levando ao desenvolvimento de uma postura 

explicitamente revolucionária. O retorno ao jovem hegeliano Marx, já evidente nos primeiros anos 

da I.S., passaria ser cada vez mais explícito. 

Estes temas têm levado alguns estudiosos de Debord e da I.S., comentadores e curiosos, a 

lamentar a separação de 1962, marcando o eclipse dos aspectos mais interessantes do projeto 

situacionista pelo ascendente “espectro-situacionista” de Debord. A posição desta tese é 

significativamente oposta; a divisão marca o retorno da I.S. para uma maior profundidade teórica e 

clareza, e, assim, para uma postura mais sofisticada e política. 

A tendência para a última posição pode, contudo, ser facilmente identificada durante os anos 

que antecederam a divisão. Debord tinha consciência da importância das figuras como Georg 

Lukács e Lucien Goldmann48 desde 1959, e em 1960 ele começou a sua amizade, de curta duração, 

com Lefebvre. 

Debord envolveu-se numa afiliação49, ainda mais breve, com o grupo Socialismo ou 

Barbárie (SB) entre o final de 1960 e maio de 1961; apesar da proibição da participação simultânea 

de outros grupos da I.S.50 e da atitude hostil que ele uma vez manteve em relação ao SB51. A razão 

                                                            
48 Em uma carta a Jorn, em julho de 1959, Debord inclui um Artigo de Lucien Goldmann sobre “reificação”, que tinha 
sido publicado em Les Temps Modernes, e aconselha-o a abordar tanto isso, quanto a obra “história e Consciência de 
Classe” de Lukács, em um panfleto sobre o valor que Jorn mais tarde publicou. “Lukács”, observa Debord, “está se 
tornando muito na moda aqui” (DEBORD, 2009, p. 264). História e Consciência de Classe não receberia uma tradução 
francesa completa até o ano seguinte. 
49 A influência que teve SB na I.S. e em Debord é chave para se compreender suas posições políticas, chegando inclusive 
a colaborar com os grupos em várias ocasiões. Um dos pontos essenciais em que SB se centrou foi seu conceito de 
socialismo. Para eles, o socialismo não tinha nada que ver nem com o aumento do consumo, nem com o aumento da 
produção, nem com a nacionalização dos meios de produção, nem com o planejamento da economia, nem com o partido 
único. O socialismo era, fundamentalmente, a reapropriação por parte do proletariado não só dos meios de produção, 
senão todos os aspectos de sua vida cotidiana. Era uma concepção que surgia, diretamente, da teoria da alienação de Marx 
que será tão importante para definição de espetáculo.  A colaboração entre Debord e SB ficou expressa na elaboração 
conjunta do texto Préliminaires pour une définition de l’inité du programme révolutionaire junto com Pierre Canjeur, 
pseudônimo de Daniel Blanchard. (Cf.: DEBORD, 2006, p. 511) 
50 Khayati, que renunciou em 1969, seria atacado por sua dupla filiação a I.S. e a Frente Popular Democrática para a 
Libertação da Palestina (DEBORD, 2006, p. 1136). 



81 
 

que Debord deu para se desligar da SB foi simplesmente que ele não se sentia à altura da tarefa; ele 

comentou, ironicamente, que “deve ser muito cansativo organizar uma organização revolucionária”. 

Por mais tênue que a sua adesão possa ter sido, foi sintomática, e, de fato, informa o seu crescente 

aspecto militante e teórico da posição situacionista. O grupo SB buscou investigar a modernização 

do capitalismo e as novas condições de luta militante; eles estavam preocupados com a própria 

capacidade do marxismo em funcionar como uma ideologia repressiva. 

Para Castoriadis (1974), teórico preliminar do grupo, a economia marxista clássica já não 

era capaz de explicar o capitalismo contemporâneo, e tendia a conceder uma primazia às “leis 

abstratas, impessoais e econômicas” ao invés de autonomia subjetiva; uma depreciação do indivíduo 

que correspondeu, em sua opinião, à nova contradição fundamental do capitalismo moderno. O 

capitalismo moderno, para Castoriadis, reduzia os indivíduos a “meros consumidores de ordem” na 

produção e na cultura, e satisfazia as suas necessidades e desejos de consumo. A alienação 

resultante deste engendrado processo foi a responsável por transformar todos em iguais e livres 

dentro do modo de produção existente, assim, nivelando todo o modo de vida contemporâneo. 

 

1.3.4 O trágico da arte e do espetáculo 

 

Quando se discute a arte na Fenomenologia de Hegel, do drama trágico grego, reflete-se e 

comenta-se sobre o que Hegel se refere com a “consciência-espectadora do coro trágico (HEGEL, 

1977, p. 445). Para Hegel, o coro é uma representação no palco da audiência do drama e constitui 

um reflexo em “espiral” da Fenomenologia, da separação da “consciência infeliz” de sua verdadeira 

essência; o refrão é separado de sua própria natureza negativa, ou seja, a partir do conceito, que 

assume a forma do destino e a necessidade que se desdobra “por trás” da narrativa do jogo. Na 

medida em que a Fenomenologia avança, esta auto-separação é substituída pelo surgimento de uma 

forma mais completa da “consciência de si”; o “conhecimento absoluto’ alcançado através de uma 

Filosofia capaz de explicar a lógica e a necessidade que tinha iludido o coro. 

Com Hegel, a consciência está obrigada a ir além da representação artística e, assim, 

também com Debord. Debord flexiona uma sociedade que vai além e reflete a própria visão da 

resolução histórica de Hegel. O fim da arte, para Hegel, é refigurada pela decomposição, um estágio 

localizado antes da realização da arte e da Filosofia no tempo histórico vivido. Acabar com a 

representação, neste sentido, envolve a superação da separação entre sujeito e objeto, em favor de 

                                                                                                                                                                                          
51 Em uma carta de 1958, ele se refere a eles como “mecanicistas numa extensão assustadora” (DEBORD, 2009, p. 152); 
seus pontos de vista, entretanto, tinham abrandado em 1959; a saída de Claude Lefort, que mais tarde seria atacado nas 
páginas da Internationale Situationniste, e “a ala rebelde das listas anti-organização dentro SB teve “progresso” dentro de 
sua revista de mesmo nome” (DEBORD, 2009, p. 265). 



82 
 

sua unidade na práxis. Daí a afirmação de que estas preocupações iniciais com arte refletem e 

fundamentam a teoria do espetáculo de Debord, que substitui a separação do observador artístico do 

objeto de arte contemplada com a do sujeito da sua vida. O fato de a teoria do espetáculo ter surgido 

a partir de preocupações com a separação da arte e da cultura, indica que a separação, ou o 

deslocamento contemplativo, servem como modelo para uma teoria do capitalismo moderno, que, 

por sua vez, leva a uma ênfase exagerada sobre os efeitos subjetivos do capitalismo, isto é, à 

alienação da consciência individual. Consequentemente, as causas objetivas da alienação são 

negligenciadas e isso leva ao depreciar da importância das relações sociais capitalistas, 

consequentemente à redução do proletariado a uma abstração sem classes. 

A teoria do espetáculo igualmente explica a diminuição e generalização da prática social. Se 

todos os aspectos da vida social são tão alienados e mercantilizados como todos os outros, então, 

eles são todos equivalentes. Contudo, pode-se notar que há uma mudança da produção para a esfera 

mais superficial do consumo; para uma crítica que lida com as formas do capital, principalmente, 

em termos das maneiras em que aparecem na superfície da sociedade. Essa compreensão se refere 

ao modo com que a teoria do espetáculo emprega os conceitos e categorias de Marx, enquanto se 

afasta da interpretação original acerca da mecânica do capital e potencial vulnerabilidade, de que, 

deriva um novo modelo de interpretação e compreensão da sociedade. 

No início de 1960, a I.S. havia assumido uma postura mais politizada, que envolveu uma 

preocupação mais explícita com a vida moderna como um todo. Seu desejo em unificar a arte e a 

experiência vivida, juntamente com a sua rejeição do tradicional marxismo ortodoxo, levou-os a 

voltarem-se para o cotidiano, ao invés da fábrica; pois a “nova” pobreza, que eles identificaram, em 

última análise, resultou da privação de significado e não de meios de subsistência. A arena a qual 

seria impugnada, seria a vida como um todo.  

Para Debord (2006, p. 577), a trivialidade da vida cotidiana e a incapacidade do sujeito 

individual em mudá-la, para além dos limites estabelecidos pelas normas sociais, constituía uma 

“escandalosa pobreza”, e exigia uma absoluta “reinvenção da revolução”. Na primeira grande 

questão da Internationale Situationniste, Debord tinha afirmado que “não se pode haver nenhum 

tempo gasto livremente até que se possua as ferramentas modernas para a construção da vida 

cotidiana”, e, nesse contexto, observa-se que a preocupação da I.S. com a vida cotidiana seguiu 

diretamente a premissa de construir situações, ou seja, a direção consciente de seu próprio tempo 

(I.S., 1997, p. 21). É, portanto, surpreendente que se possam encontrar referências ao cotidiano 

dentro obra de Debord desde 1953, ou seja, muito antes de sua amizade com Lefebvre, no início de 

1960. O primeiro volume da Crítica da Vida Cotidiana de Lefebvre foi, entretanto, publicado em 

1947. Enquanto essa preocupação com o cotidiano seguida diretamente do objetivo pós-surrealista 



83 
 

de unir arte e vida e enquanto flexionado com o afastamento de um foco ortodoxo sobre a produção, 

o trabalho e a fábrica, sugere-se que a teoria também foi fundamentada pelo ambiente geral da 

filosofia existencial, sobretudo no que diz respeito às preocupações com a finitude humana e a 

necessidade de agir dentro do Tempo.  

A maneira com que se analisa tal assunto pode ser ilustrada por meio de referência às 

interpretações iniciais de Lukács sobre o cotidiano. Antes de sua própria volta explícita à teoria 

marxista, no início da década de 1920, Lukács aprovou uma oposição comparativamente romântica 

para apresentar a sociedade. Isto é particularmente claro em sua obra, A alma e as formas, de 1910, 

onde ele fala de momentos fugazes de autenticidade dentro da vida cotidiana, apresentando-as como 

intimações do “absoluto”. A vida na sociedade atual “é sempre irreal, sempre impossível”, até que 

“de repente, há um brilho, um relâmpago que ilumina os caminhos banais da vida empírica; algo 

perturbador e sedutor, perigoso e surpreendente; o acidente, o grande momento, o milagre; um 

enriquecimento e uma confusão”. Esses momentos, acrescenta Lukács (2009, p. 176), “não podem 

durar, pois, ninguém seria capaz de suportá-lo. Um tem que cair em dormência”. Há claramente um 

sentido de tragédia aqui, no sentido tradicional do termo, uma tragédia que pertence à 

inacessibilidade de um inefável, inegável absoluto. Löwy (1979, p. 98) coloca, “a sociedade”, para o 

jovem Lukács, é “a arena de um trágico conflito entre o desejo de realização pessoal e a realidade 

objetiva reificada”. 

Observou-se no argumento de Bataille que a filosofia hegeliana apresenta um espetáculo 

trágico que meramente “encena” a resolução e a racionalização de uma negatividade que são 

inerentemente resistentes a qualquer síntese; tem-se, igualmente, observado que o absoluto 

hegeliano é uma conclusão injustificada, uma força superior aberta, um processo negativo. 

Compreende-se que em Debord, o que Hegel descreve como um fim, é na verdade uma 

representação ideal, filosófica de um real começo histórico. Assim sendo, a filosofia hegeliana não 

constitui um “espetáculo trágico”, por causa da imposição de um estado de unidade; assim, seria a 

verdadeira unidade entre sujeito e objeto, que constituem o perigoso elemento “dionisíaco”. 

Supondo que o hegelianismo possa ser levado ao “trágico”, porque retrata com segurança tal 

unidade, mantendo a sua ausência real, logo se conclui que a necessidade do contínuo diferimento 

da unidade sujeito-objeto e da totalidade são eles próprios “trágicos” pela mesma razão, na medida 

em que apresentam filosofias que encenam uma segura negatividade, sem objetivo que impeça a sua 

instanciação real. 

A ‘consciência infeliz’ não seria uma figura de potencial emancipação, mas aquilo que 

Debord refere-se no seu filme de 1978, In girum, como o “inquieto e inexistente presente” 

(DEBORD, 2006, p. 1371). Ora, enquanto o inatingível absoluto do jovem Lukács serve para 



84 
 

iluminar as insuficiências do cotidiano, sua inacessibilidade compromete a instanciação dentro do 

processo de transformação de uma vida. Isso também reflete alguns aspectos do Existencialismo, 

particularmente ao de Sartre, para quem o ‘para-si’ está condenado a tornar-se ‘em-si’ e ‘para-si’, 

implicando uma associação explícita com a ‘consciência infeliz’ hegeliana.52 Note-se que algo 

semelhante pode ser encontrado na “teoria dos momentos” de Lefebvre, que é válida para se 

desenvolver uma reflexão envolvendo a situação construída, bem como a teoria dos “momentos 

fugazes de autenticidade”, do jovem Lukács.  

Embora as preocupações de Debord com o tempo tragam Heidegger à mente, há poucas 

referências diretas de seu trabalho dentro das páginas da Internationale Situationniste, ou mesmo, 

em obras mais amplas de Debord. Pode-se, certamente, encontrar resquícios do seu trabalho, ainda 

que aqueles aparentemente acidentais, mas a relevância de Heidegger reside no seu impacto sobre o 

ambiente intelectual do tempo e como fonte primária do conceito de “situação existencial”. Sartre é 

uma influência muito mais visível, embora tenha sido rejeitado em termos mais fortes. Ele foi 

diversas vezes descrito por Debord como um fornecedor de “erros, mentiras e estupidez”;  uma 

“nulidade”, “inchado pelas diversas autoridades que não estão satisfeitas com ele”; um consumidor 

e fornecedor de “ilusões stalinistas”, e como uma das primeiras “celebridades ignorantes” (I.S., 

1997, p. 572). Como foi o semelhante caso da relação injuriosa para com Breton, a I.S. tem um 

pouco mais de dívida com Sartre do que se pode admitir. 

No uso de Heidegger, a situação é a rede de relações com e no mundo, através do qual o 

Dasein “revela” e se orienta para a sua própria morte futura, dando significado a si mesmo e ao seu 

contexto presente. A versão de Sartre sobre a situação é semelhante, na medida em que o contexto 

denota que o para-si está localizado em seu interior, emergindo por meio da temporalidade, que 

decorre  da sua própria  nulidade, isto é, do nada. Não revela por assistir à morte em si, mas pelos 

projetos e tem como objetivo os postulados individuais para além do momento presente; a situação 

de Sartre é a condição universal da consciência; nós estamos sempre “imediatamente em situação”, 

e nossa consciência sempre “surge em situação” (SARTRE, 2003, p. 115). 

                                                            
52 Para Sartre (2003, p. 114), “o ser da realidade humana está sofrendo porque ele sobe em ser como perpetuamente 
assombrado por uma totalidade que é, sem ser capaz de ser; ele excede o presente do si para alcançar o seu próprio futuro, 
mas ao fazê-lo continuamente se torna outro. Assim como a consciência infeliz, ele se esforça continuamente para uma 
resolução completa, que é o seu próprio eu verdadeiro, mas que ele não pode alcançar. O para-si é, portanto, a negação 
contínua da necessidade de ser a sua própria fundação, e permanece para sempre contingente e “injustificado”. Ele deseja 
tornar-se “em-si-para-si”, mas não pode fazê-lo; consequentemente, “a melhor maneira de conceber o projeto 
fundamental da realidade humana é dizer que o homem é o ser cujo projeto é ser Deus” (SARTRE, 2003, p. 587). Esse é 
um projeto impossível: a consciência “constante da auto-separação” só pode ser a fundação de o seu próprio nada. A 
famosa declaração de que “o homem é uma paixão inútil” (SARTRE, 2003, p. 636) provém dessa ideia, e é uma inversão 
da paixão de Cristo; os sacrifícios individuais de si mesmos, na esperança de que Deus possa nascer, mas sem nenhum 
proveito ou sucesso. 



85 
 

Debord e a I.S. adotam essa visão quando tratam dos aspectos da temporalidade. Para eles 

isso implicava a realização da arte e da Filosofia: “já que os indivíduos são definidos por sua 

situação”, escreveram eles, “eles precisam do poder de criar situações dignas de seus desejos” (I.S., 

1997, p. 388). Consequentemente, eles iriam “substituir a passividade existencial com a construção 

de momentos da vida”, aludindo a teses de Marx ad Feuerbach, quando afirma que os “filósofos e 

artistas só têm interpretado o mundo; o ponto agora é transformá-lo” (I.S., 1997, p. 388). Enquanto 

provoca a autodeterminação, por meio da criação consciente da experiência vivida, o projeto da I.S. 

constitui um desejo de perceber o que Sartre via como a tentativa condenada de tornar-se ‘Deus’. 

Como a alusão para as Teses ad Feuerbach indicam, é possível sugerir que a influência do 

pensamento existencial em Debord seja análoga, em alguns aspectos, a de Hegel em Marx. Hegel, 

para Debord, apreende o que a idade moderna está começando a se tornar capaz, mas faz isso de 

uma forma alienada separada, que reflete as deficiências daquela época53, ou seja, numa perspectiva 

“contemplativa”, em “um mundo que se fez”, decorrente da ascensão do capitalismo, e que, 

portanto, exige de Marx e dos jovens hegelianos configurá-lo como práxis. Da mesma forma, o 

Existencialismo, particularmente o de Sartre, exige a construção consciente da própria vida, mas o 

faz de uma maneira a afirmar as condições modernas. A desconexão do sujeito existencial de sua 

existência tática assemelha-se à alienação e separação do espectador, pois, se a investigação do “ser” 

exige que as características negativas do sujeito estejam enraizadas em uma ontologia, que impede a 

unidade sujeito-objeto, ou se o sujeito é efetivamente reduzido a objeto, então, a angústia, a 

alienação e a ansiedade estão fundamentadas na natureza do próprio ser e são tornadas 

características eternas da existência humana54.  

A filosofia existencial teve o mérito de ter contribuído para o novo nexo do potencial 

revolucionário constituído pelo presente espetacular. Em 1964, a I.S. agrupou e classificou um 

“Heidegger pobre!” e um “pobre Sartre!”, juntamente com um, igualmente, “pobre Barthes, Cardan, 

Lefebvre e Lukács”, declarando que cada um deles oferecia apenas fragmentos “caricaturais das 

ideias inovadoras que podem, simultaneamente, compreender e contestar a totalidade de nossa 

época” (I.S., 1997, p. 368). 

                                                            
53 Esse ponto também é observado por Korsch (1946), Hyppolite (1969, p.73) e Lukács (1971, p. 77) 
54 Recordando os laços entre a consciência infeliz e o existencialismo sartreano, este ponto pode ser ilustrado com a 
seguinte comparação. Debord faz as seguintes observações sobre as satisfações fugazes do consumo: “cada um e cada 
novo produto representa a esperança por um atalho há muito esperado para a terra prometida do consumo total”, mas 
assim que é comprado “a sua essencial pobreza estampada é revelada”, e outra é “atribuída a abastecer o sistema com a 
sua justificação” (DEBORD, 2006, p. 790). Depois de ter a consciência comparada a um asno que segue uma cenoura e 
puxando um carrinho por trás, Sartre escreve que “corremos após a possibilidade que a nossa própria corrida faz com que 
apareça, que nada mais é do nosso próprio funcionamento, e que, portanto, está, por definição, fora do alcance” 
(SARTRE, 2003, p. 225). 



86 
 

O tempo é particularmente importante, conforme a afirmação de Debord (2006, p. 820), 

uma vez que “o homem- ‘ser negativo, que é, na medida em que suprime o ser’ - é um com o 

tempo”, não só ecoa os aspectos do hegelianismo francês, como também a filosofia de Sartre, que 

foi, por sua vez, influenciada por Hegel55. Sartre (2003, p. 58), por exemplo, fala da “estrutura 

nihilista da temporalidade”, e apresenta o sujeito como perpetuamente engajado em um processo de 

negação e auto-realização, ou seja, “entre o passado que já não é, e para o futuro, que ainda não é, 

neste momento, quando ele existe, é nada” (DE BEAUVOIR, 1970, p.7). Com Sartre este processo 

temporal é quase uma aflição; pois, embora essa negação seja um meio de “transcendência”, 

somente liberta o indivíduo em mais separação, ambigüidade e angústia. A identidade estável entre 

o sujeito e o objeto é descartada, como, aliás, o é entre a consciência e o “si”. Sartre acaba com a 

negação de Hegel como intrínseca ao ser do mundo; em vez disso, a negação - ou melhor - o nada - 

torna-se o único a preservar a consciência, resultando em uma positividade intemporal por um lado 

e uma auto-negação, por outro lado56. Como a auto-identidade não pode ser alcançada, a 

consciência não pode estabelecer a sua própria fundação, apesar das suas compulsões em fazê-la. 

Para Sartre (2003, p. 117) todos os valores que postula estão na raiz da nossa própria inatingível 

auto-identidade. Portanto, daí o projeto impossível de se tornar Deus, observado acima.  

Negado este fundamento, a existência humana é, portanto, sempre contingente, assombrada 

por uma necessidade que a ilude, como é o caso da ‘consciência infeliz’. Algo bastante semelhante à 

estrutura da autênticidade do Dasein. Para Sartre os indivíduos sempre são presos perpetuamente no 

contingente, em virtude da “faticidade” inevitável da sua existência, isto é, seu status como 

injustificáveis fatos brutos dentro do mundo. Em Heidegger (1962, p. 437),o “autêntico” do Dasein 

é contingente à sua própria morte futura. Para ser autêntico, o Dasein deve orientar-se para a sua 

própria morte, como para a totalidade do seu próprio ser e, assim, “assumir em seu ser-lançado, essa 

entidade que ele próprio é”, escolhendo-se como o “herói” de sua própria totalidade. Embora, 

Heidegger sustente que “a morte é uma maneira de ser”, o Dasein seria, portanto, fundamentado em 

seu próprio ser como futuro inatingível. A ligação para os temas hegelianos acima enunciados é 

mais tênue do que é o caso de Sartre57, mas, esta estrutura não deixa de ser uma reminiscência da 

contingência da ‘consciência infeliz’ e a conseqüente busca da sua própria verdade auto-distante. 

Essas preocupações existenciais com a finitude recordam, assim, os aspectos da negação 

infinita e da síntese final, em relação ao “encerramento” do sistema hegeliano; e, em vez de 

                                                            
55 Para uma discussão técnica do Ser e o Nada acerca da dívida com a Lógica de Hegel ver: (HARTMANN, 1966); para 
outras observações sobre as ligações entre Sartre e Hegel ver: (BUTLER, 1999) e (BERNSTEIN, 1999). 
56 “O si não pode ser uma propriedade do ser-em-si” (SARTRE, 2003, p. 100). Hartmann (1966, p. 36) escreve que “o 
que Sartre rejeita é, na terminologia hegeliana, os ingredientes da negação do ser”. 
57Recorde-se aqui as opiniões de Koyré sobre a prioridade do futuro sobre o passado; a obra “Hegel à Iena” foi escrita em 
1934, sete anos após o aparecimento do Ser e Tempo. 



87 
 

constituir uma fonte de transgressão interminável e excessiva, como Bataille e Breton defendem, 

resulta em ambivalência política. Para Sartre (2003, p. 506), um é “condenado à liberdade” e não a 

escolhe. O problema reside na dificuldade em se estabelecer fundamentos ou as condições 

necessárias para a ação política. É a dificuldade que Sartre, de “O Ser e o Nada”, encontrou diante 

da ontologia nihilista e que a própria trajetória de Heidegger, sem dúvida, exemplificam. A ênfase 

de Heidegger na “casa” e “habitação” convida a associações óbvias e frequentemente debatidas, e 

uma série de compromissos com a Ética e tentativas de vincular a universalidade da política 

marxista à filosofia aparentemente individualista de Sartre, bem como levantam uma série de 

problemas58.  

Apesar destas tentativas de soluções, continua sendo o caso de que a ênfase na contingência 

do ator, sujeito situacional, conduz a um relativismo de que “todas as atividades humanas são 

equivalentes”, e, portanto, “equivale à mesma coisa se alguém ficar bêbado sozinho ou ser um líder 

de nações”; “nada”, afirma ele, “absolutamente nada, justifica adotar este ou aquele valor particular 

injustificável” (SARTRE, 2003, p. 62). 

Em outras palavras, a rejeição ou adiamento da resolução e síntese, em favor de uma noção 

mais “aberta” de negação, exemplificada pelas preocupações do Existencialismo com a 

ambigüidade, contingência e totalidade aberta, fornece fundamentos inadequados para um projeto 

político. Por isso, Debord e a I.S. (1997, p. 487) concebem a filosofia sartreana como “um fim 

intelectual morto”. 

É plausível compreender que a reconfiguração de Debord do absoluto hegeliano, como 

motivo da ação histórica é importante, pois ocasiona as condições necessárias para a ação e a 

liberdade, ou seja, aquelas condições que permitem a autodeterminação da unidade sujeito-objeto da 

atividade situacionista.  

 

 

 

                                                            
58Ser e Nada notoriamente declara que “o escravo na prisão é tão livre como o seu senhor” (SARTRE, 2003, p. 570); uma 
alusão igualmente famosa dos comentários de Hegel sobre a indiferença do estoicismo; mas, se todas as situações são 
iguais em termos de liberdade que oferecem, então não há razão para alterá-las. No seu posterior Cadernos para uma 
Ética, Sartre persegue a ideia de que a busca infrutífera de se tornar Deus pode ser abandonada, e que a liberdade 
inevitável que busca pode ser tomada como uma ideia absoluta. Existencialismo e Humanismo apresenta a alegação quase 
kantiana sobre o agir: “estou criando uma imagem do homem” (SARTRE, 1973, p. 30). Ora, isso constitui uma resposta à 
acusação de relativismo. A Crítica da Razão Dialética mostra Sartre a voltar-se, de forma mais explícita, ao marxismo, 
mas considera o terrorismo como um meio de manter a unidade do grupo. A pesquisa de Anderson (1993) sobre a ética, 
de Sartre, apresenta uma posição hegeliana: todas as necessidades e valores são resultados do “homem integral”, que é 
efetivamente um universal hegeliano que se encontra presente implicitamente, dentro de normas e costumes existentes. 
Eu, como uma pessoa moral devo, portanto, reconhecer que os meus fins são os de todos os outros, pois eles encontram-
se na satisfação da necessidade universal (ANDERSON, 1993, p. 122). 



88 
 

1.3.5 O momento e a situação: Lefebvre e Debord 

 

Muita tinta foi derramada sobre os detalhes da relação de Lefebvre com Debord, mas, basta 

dizer que o principal motivo da discórdia estava em acusações mútuas de plágio sobre um conjunto 

de teses a respeito da Comuna de Paris. Até certo ponto, a questão da influência de Lefebvre pode 

ser identificada pela data em que eles realmente se conheceram. Segundo ROSS (2004, p. 267) 

Lefebvre, ansioso para reivindicar a influência, declarou que sua amizade começou em 1957, ou 

seja, no mesmo ano em que a I.S. foi fundada. Hussey (2002, p. 138) sustenta que eles se 

conheceram em 1958; e, Kaufmann (2006, p. 167) afirma que o encontro não se realizou até 1960. 

Esta última afirmação é consistente, e se apoia em elementos de prova nas Correspondências de 

Debord59. 

Certamente houve afinidades entre eles. Entre 1960 e 1962, a mútua influência tomou 

claramente lugar60,e, antes de sua reunião, eles se moveram teoricamente na mesma direção. A 

preocupação de Lefebvre com o cotidiano foi fundada na reconfiguração do marxismo como uma 

forma de sociologia. O marxismo, alega em sua primeira Crítica, é “o conhecimento científico do 

proletariado”;que, portanto, “descreve e analisa a vida cotidiana da sociedade, e é o resultado de um 

conhecimento crítico da vida cotidiana”. Tal como acontece com a I.S., o ‘momento’ de Lefebvre 

foi tanto o locus quanto o risco do projeto revolucionário. 

Lefebvre analisou, pela primeira vez, o “momento” em 1959, na La Somme et le Reste, e 

deu-lhe maior clareza no segundo volume de sua Crítica, em 1961. Ele mesmo descreveu a 

distinção entre o “momento” e a “situação construída” da I.S. da seguinte forma: 

 

Eles disseram mais ou menos assim para mim (...) o que você chama de “momentos”, 
nós chamamos de “situações”, mas nós estamos levando-a além. Você aceita como 
“momento” tudo o que ocorreu no curso da história: o amor, a poesia, pensamento. 
Queremos criar novos momentos (LEFEBVRE apud: ROSS, 2004, p. 271). 
 

Essa passagem ilustra que Lefebvre, na opinião da I.S., tinha em efeito permanecido no 

mesmo nível filosófico que a “interpretação de situações” de Sartre e tinha ficado aquém da tarefa 

                                                            
59 Lefebvre escreveu para Debord em janeiro de 1960, dizendo: “eu tenho vontade de conhecê-lo desde o início de seu 
jornal”. Ora, a revista apareceu pela primeira vez em 1958, por isso a afirmação de Lefebvre de que eles se conheceram 
em 1957 é suspeita. No mês seguinte, Debord observou, em uma carta a um colega situacionista, que alguns aspectos da 
obra de Lefebvre eram “muito interessantes; e próximo de nós”, mas acrescenta: “eu não o vi ainda” (KAUFMANN, 
2006, p. 167). As cartas enviadas por Debord, no interior da I.S., antes de 1960, indicam que ele estava animado com as 
semelhanças entre a obra de Lefebvre e o projeto situacionista, mas não há nenhuma referência antes de qualquer 
encontro pessoal. 
60 Para Jappe (1999, p. 75), as “perspectivas para mudanças conscientes na vida cotidiana” de Debord, um texto que foi 
entregue através de um gravador de fita em uma mala de viagem para o grupo de Lefebvre para a Investigação do 
Cotidiano, e o segundo volume da Crítica da Vida Cotidiana de Lefebvre, sendo que ambos apareceram em 1961, 
“correspondem quase palavra por palavra”. 



89 
 

de atualizá-lo na transformação do mundo. Na primeira grande questão da Internationale 

Situationniste, em 1958, e, ao mesmo tempo, fazendo referência ao “Vers un Romantisme 

Révolutionnaire” de Lefebvre, de 195761, Debord argumenta que a posição de Lefebvre indica a 

necessidade de transformação cultural revolucionária e não consegue investigar que forma ele pode 

realmente tomar. Lefebvre, em outras palavras, não conseguiu identificar a importância da 

realização arte62.Isto é compreensível, dado que a “teoria dos momentos” é destinada a funcionar 

como uma forma de crítica imanente; talvez não seja surpresa que ela se limite a indicar, em 

negativo, a necessidade e o desejo de uma sociedade alternativa63. Para a I.S., que estava 

preocupada com a pesquisa e atualização de um futuro radicalmente diferente, Lefebvre tinha 

simplesmente demonstrado a necessidade de um futuro, centrando-se sobre o presente.  

Central para isso é o caráter finito, fugaz e, portanto, “trágico” do momento, e sua relação 

com a noção de “possível/impossível” de Lefebvre. Esse conceito refere-se ao entendimento de que 

o presente declara um futuro revolucionário, impossível, tornando necessário que o futuro seja, 

portanto, possível. Para Debord isso significava que Lefebvre afirmava essencialmente o presente; 

em vez de perseguir “profundamente a modificação cultural”, Lefebvre tinha desenvolvido uma 

“consciência do possível-impossível, que se expressava em qualquer tipo de forma no âmbito da 

decomposição cultural (I.S., 1997, p. 21). Assim, onde Debord e a I.S. procuram construir um 

caminho para o futuro a partir do presente, Lefebvre se contenta em simplesmente identificar sua 

necessidade. É notório que isto se relaciona com a distinção entre as formas de “absoluto” 

encontrado em sua interpretação. Onde Lefebvre aborda a tragédia, instâncias fugazes de significado 

e importância dentro do presente, isto é, “momentos absolutos” de colapsos tão logo surgem, 

Debord e a I.S., de acordo com a temporalidade do absoluto, descrito via Hyppolite, apresentam o 

absoluto como uma comunhão com o tempo. O absoluto constitui, assim, os fundamentos da ação 

histórica, ao invés de sua meta inefável. 

A “possibilidade impossível” do momento diz respeito à noção de “homem total” de 

Lefebvre. O “homem total” foi desenvolvido na década de 1940,como parte de uma resposta crítica 

ao Existencialismo, ou seja, contra o supostamente vazio idealismo subjetivo da “angustia da 

liberdade” de Sartre, isto é, uma liberdade, tão indeterminada, capaz de fazer a ação válida e viável 

como qualquer outra. Lefebvre postulou o objetivo de um “absoluto”: a “alienação do homem”. Isso 

é um valor que indica a auto-identidade completa, ou seja, o “viver sujeito-objeto” (LEFEBVRE, 

                                                            
61 Um texto que foi escrito com Goldmann, Roy e Tzara, e publicado na Nouvelle Revue Française, n. 59, pedia um 
marxismo capaz de revitalizar a cultura, bem como as esferas econômicas da sociedade. 
62 Numa posterior observação pós-situacionista, Lefebvre argumenta que “a transformação do mundo não é apenas uma 
realização da Filosofia, mas uma realização da arte” (ROBERTS, 2006, p. 68). 
63 A teoria dos momentos “deve ser capaz de oferecer uma possibilidade de superação e de demonstrar como resolver o 
antigo conflito entre o cotidiano e a tragédia, entre a trivialidade e a festa” (LEFEBVRE, 2008b, p. 358). 



90 
 

1968, p. 162). É importante ressaltar que a figura do “homem total” emerge pela negação 

determinada na práxis, ou seja, desde as satisfações implícitas por privações contemporâneas; daí a 

ligação ao “possível/impossível”, proporcionando a direção e o propósito político. 

O absoluto aparece continuamente reformulado. Na visão de Lefebvre, “somente a noção ou 

ideia de absoluto dá sentido ao conhecimento historicamente adquirido” (LEFEBVRE, 2008a, p. 

67).  O “homem total” é, ele mesmo, possível e impossível, e é tão inacessível como o objetivo 

perseguido pela ‘consciência infeliz’. Mais uma vez, a história, em Lefebvre, “tem um fim”, ou seja, 

o “homem total” tem um objetivo definido, finito.  

Para Lefebvre (2008a, p. 66), “o “homem total” é apenas uma figura em um horizonte 

distante (...) um limite, uma ideia, e não um fato histórico”; um “limite matemático” para o qual 

“nós estamos sempre nos aproximando, mas que nunca alcançamos”. O absoluto do “homem total” 

está distante do presente, assim como na “teoria dos momentos” de Lefebvre. Ainda que o 

“momento” faça contato com o absoluto, ele permanece “sempre buscando o sempre inacessível” 

(LEFEBVRE, 2008b, p. 355); pois, apesar de o “momento” antecipar a vinda do “homem total”, ele 

entra em colapso, logo que surge. 

O “momento”, explica Lefebvre, “torna-se um absoluto” porque está acima da banalidade 

do cotidiano; não obstante, este torna-o “trágico”, porque “proclamando-se ser um absoluto, 

provoca e define uma alienação determinada [do resto da experiência vivida]” (LEFEBVRE, 2008b, 

p. 348). Além disso, viver um momento é “esgotá-lo, cumpri-lo”, pois os momentos são “mortais”, 

na medida em que “nascem, crescem e passam”. O absoluto que ele acessa “não pode suportar”. 

Lefebvre, contudo, indica a necessidade de se construir conscientemente tais momentos, pois estes 

são constituídos por uma escolha.  

Para se analisar essa posição, e, por extensão, a sua distância de Debord, se é obrigado a 

assumir algumas das terminologias técnicas de Lefebvre, pela simples razão de que o próprio 

Debord usa essa terminologia quando discute a obra de Lefebvre. Os primeiros termos envolvidos 

são o de “tática” e o de “estratégia”64. Curiosamente, é no segundo volume da Crítica de Lefebvre, 

onde isso aparece, e esta obra foi escrita durante sua amizade com Debord.  

O cotidiano, para Lefebvre (2008b, p. 106), é o domínio de “táticas” e “estratégias”, uma 

vez que é caracterizado por projetos estratégicos, decisões, planos de ação para o “futuro”. Isto está 

intimamente associado às suas impressões sobre a inevitabilidade do acaso no interior das questões 

humanas, bem como para o livre jogo que deve caracterizar o futuro, que, não obstante, se conecta à 

tragédia: “o trágico é nada mais do que jogos do acaso em toda a sua amplitude e gravidade”; pontos 

                                                            
64 Ainda que haja uma relação muito próxima dos conceitos de tática e estratégia de Lefebvre em Debord, esses conceitos 
são muito mais consistentes quando relacionados à filosofia de Clausewitz.  



91 
 

que levam à nítida proximidade e semelhança com o próprio interesse de Debord na estratégia e no 

lúdico.65 

Lefebvre também utiliza os conceitos de “conjuntura” e “estrutura”. Esta última corresponde 

à estabilidade e continuidade dentro do cotidiano, ou seja, formas que se repetem ou passam por um 

período de tempo e a anterior indica os vínculos e relações entre os vários elementos que compõem 

uma estrutura. As relações forçam a mudança e a ruptura de estruturas, e que, portanto, necessitam 

de sua “inclusão nas estratégias” (LEFEBVRE, 2008b, p. 1480). Os momentos de Lefebvre são 

caracterizados e classificados em “tipos”; seu próprio exemplo foi o conceito de “amor”66. Ora, os 

momentos tendem a corresponder à estrutura, na medida em que são tipos de repetição, enquanto o 

contexto no qual se realizam corresponde à conjuntura. 

Assim, em resumo: criar um momento, significa envolver estrategicamente uma conjuntura, 

uma “aposta” no momento, com o objetivo de estabelecer a estrutura, na forma de um tipo particular 

de momento. Enquanto o “momento”, de Lefebvre, é associado à estrutura, a situação é construída, 

deliberadamente, menor que o pré-ordenado. Em um Artigo escrito um ano antes do aparecimento 

do segundo volume da Crítica de Lefebvre, a I.S. explicou que a situação é construída “no caminho 

em direção a uma unidade da estrutura e da conjuntura”67. 

Era para ser uma estrutura deliberadamente orientada à oportunidade, “uma tentativa de 

estrutura em conjunto”; uma estrutura que “controla e favorece (...) momentos oportunos e que 

seria, portanto, “particularizada e irrepetível” (DEBORD, 2009, p. 337). Cada situação seria 

diferente. Consequentemente, para Debord, Lefebvre seria confrontado com a dificuldade de 

fornecer uma lista de seus vários tipos de momentos, enquanto que a única dificuldade que a I.S. 

enfrentaria seria a “marcação final precisa da situação” (I.S., 1997, p. 118). “O que fazer? O que é 

que eu quero?”, perguntou Vaneigem; “não é uma sucessão de momentos, mas um enorme 

instante”68. Além disso, quando o momento era um ponto discreto no tempo, a situação, embora 

finita, e “sem futuro”, foi descrita como uma “direção ou ‘caminho’” (I.S., 1997, p. 118). 

A situação era para ser uma passagem dentro do “movimento do tempo” que continha “a 

sua própria negação”, na medida em que progredia para algo mais, ou seja, as novas situações 

envolvem uma atividade estratégica, na medida em que esta está aberta ao acaso.  

                                                            
65 Se a importância do lúdico para Debord deve ser tomada em relação à questão da influência de Lefebvre, é mais 
significativo observar que Debord tinha conhecimento do Homo Ludens de Huizinga desde 1953 (HUSSEY, 2002, p. 
74). 
66 “Quando nós conversamos sobre [a situação construída e o momento] eu sempre dei como exemplo - e eles não tinham 
nada a ver com meu exemplo - o amor” (ROSS, 2004, p. 271). 
67 Cf.: A carta de Debord para André Franklin, de 22 de fevereiro de 1960, fornece as notas preliminares para este texto 
(DEBORD, 2009, p. 335). 
68 Cf. VANEIGEM, 1994, p. 93. 



92 
 

É significativo que Debord tenha aprovado a maneira com que Lefebvre compreende o 

absoluto, isto é, caracterizado pela transição e negação. “Lefebvre”, observa ele, “revelou muitas das 

condições fundamentais do novo campo de ação, através das quais uma cultura revolucionária pode 

avançar, como quando ele observa que o momento tende para o absoluto e sua ruína” (I.S., 1997, p. 

119).  

Note-se que onde o absoluto de Lefebvre constitui um movimento perpétuo, algo que se 

esvai cada vez que alguém tenta agarrá-lo, a autonegação do absoluto de Debord envolve a criação e 

o posterior restabelecimento das condições e motivos da ação histórica.  

Debord evita a expressão “unidade sujeito-objeto”, por causa de sua associação com Lukács 

e com o partido, ou ainda, por causa da potencial suposição que ela pode indicar, ou seja, a 

conclusão histórica. A sua obra enfatiza claramente a necessidade da superação da separação e a 

relação de identidade entre o sujeito e suas ações objetivas. Em vez de postular a identidade como 

um objetivo distante, Debord apresenta os motivos e o processo de tal ação e isso remete a ideia de 

que o Comunismo para a I.S. não é um estado, mas um processo histórico. Também remete às 

sugestões de que o absoluto hegeliano é compreendido como perpétuo, autodeterminado e em 

movimento temporal, pois o “absoluto”, de que fala Debord, está em conexão com a situação e 

envolve uma fórmula que se recria através da própria negação, já que constitui uma ‘passagem’ ou 

‘caminho’ para si, marcado pela transição de uma situação ao seu sucessor. Assim, encontra-se, nas 

primeiras conclusões da I.S. sobre a situação, o início de uma noção de atividade histórica.  

Se isso é um processo contínuo, que se deve perpetuar, e se é para se perpetuar, deve 

envolver uma estrutura que recria seus fundamentos e tem-se como o seu próprio objetivo. Essa 

visão é refletida nas declarações de Debord sobre a autodeterminação, para o qual, “o movimento 

proletário torna-se seu próprio produto”, consequentemente “o produtor tem a si mesmo, como seu 

próprio fim apropriado” (DEBORD, 2006, p. 8180). Uma atividade baseia-se e aponta para certas 

condições; daí a indicação de que esses temas pudessem ser a base para uma Ética. O ponto que se 

levanta, porém, é que ela também é marcada como o absoluto de Hegel, com a presença da auto-

fundação e circularidade.  

Em A Sociedade do Espetáculo, Debord se opõe à unidade de pensamento e ação, 

proporcionada pela inversão que Marx faz de Hegel, para “a contemplação do movimento da 

economia no pensamento dominante da sociedade atual”. A sociedade é um “legado não invertido” 

da “parte não dialética da tentativa hegeliana de criar um sistema circular” (DEBORD, 2006, 

p.795). Se há uma parte “não-dialética” e “não invertida” da circularidade hegeliana, 

consequentemente há um aspecto potencialmente invertido e dialético para ele também e dada a 

oposição que essa passagem apresenta entre a contemplação e a realização da Filosofia, Debord 



93 
 

credita a inversão da circularidade à atividade auto-determinada, prescrita por Marx. “Depois de 

Marx”, escreve Debord (2006, p. 795), “a teoria” não tinha nada a saber, além do que ele próprio 

fez”. Mas, como poderia Debord acusar Hegel de que todas as pessoas são “não-dialéticas”?  

O sistema de Hegel, para Debord, é considerado como não-dialético, pois apresenta o 

movimento da negação histórica dentro de um sistema estático, separado do pensamento que 

permanece distinto de qualquer consciência dirigida e da realidade vivida. O movimento 

genuinamente dialético, implícito na filosofia de Hegel, seria a de uma interação mais dinâmica 

entre o pensamento e a realidade. Daí a observação anterior de que Debord compreende que o 

absoluto hegeliano está inserido na práxis histórica; algo que o próprio Hegel chega perto de fazer, 

mas que muitos autores discutidos evitam.  

Dado que o estado da unidade hegeliana não está em repouso estático, mas em condições 

relativamente estáveis, dentro do qual a mudança pode ocorrer, sua realização na prática não pode 

constituir um fim escatológico, mas uma unidade de processo e objetivo. Isso não só fundamenta a 

auto-perpetuação do movimento da situação, como também a posição de Debord acerca dos 

aspectos políticos do movimento situacionista. Por exemplo, os conselhos dos trabalhadores 

discutem, em 1966, que a “auto-gestão deve ser tanto o meio quanto o fim da luta”, portanto, “não 

só o que está em jogo na luta, mas também a sua forma adequada” (I.S., 1997, p. 432). Isso não 

significa que essas ideias perderiam seus elementos mais lúdicos e artísticos. Debord (2006, p. 792) 

escreve que o “sujeito da história (...)só pode ser auto-produtor da vida, de tornar-se senhor e 

possuidor de seu mundo, isto é, da história, de existir como consciência de sua própria atividade”. 

A potencial relevância dessa interpretação é introduzida, pela primeira vez, através da versão 

de Debord nos Comentários acerca do espetáculo moderno, da perda histórica baudrillardiana. O 

espetáculo é apresentado exercendo atividades de aprisionamento, “ilegalização histórica”; “tendo 

conduzido o passado recente a se esconder”, e feito “todo mundo esquecer o espírito da história 

dentro da sociedade” (DEBORD, 2006, p. 1602). Se a operação da ação histórica de Debord é, de 

fato, auto-fundamentada, ela pode construir sua própria história e orientação por meio de sua própria 

operação, mapeando e criando seu próprio caminho. 

Debord (2006, p. 829) descreve o “proletariado” como aquele que “exige viver o tempo 

histórico que ele cria”. Esta declaração pode ser qualificada, acrescentando que o tempo, de acordo 

com Debord, existe independentemente da humanidade, enquanto a história, como uma consciência 

da passagem do tempo, tanto em termos de uma constitutiva memória de eventos passados, como 

ação proativa, só aparece quando há seres humanos. A humanidade cria, assim, o “tempo histórico”, 

criando e tornando-se consciente de eventos dentro do tempo. Como os agentes que criam esses 

eventos podem ser alienados de suas ações, também podem ser alienados a partir desse momento 



94 
 

histórico; inversamente, a superação de tal alienação, através de uma ação autodeterminada, 

proporciona a identidade com esse tempo.  

Ser autoconsciente é ser consciente de si, e para Hegel isso requer que a pessoa se torne 

“outro” em-si, a fim de ter para-si, como objeto de investigação. Da mesma forma, a 

autodeterminação acarreta a consciência determinada do si; o sujeito assume o si como objeto que 

ele determina e dirige. Em ambos os casos, no pensamento autoconsciente e na ação 

autodeterminada, o sujeito continua sendo auto-idêntico à alteridade. Isso é diferente de Sartre. A 

consciência, para Sartre (2003, p. 98), está sempre a um passo do para-si, e está sempre negada na 

estabilidade da auto-identidade, ou seja, “o ser da consciência não coincide com o si em uma 

equivalência completa”. 

A noção de se tornar outro para-si através da ação retoma a distinção entre alienação 

subjetiva e objetiva. Enquanto se discutia sobre Lukács, foi destacada a diferença entre uma 

alienação subjetiva contemplativa de suas próprias ações, e da necessária alienação objetiva e a 

externalização da consciência em ação para-si. Embora a auto-determinação envolva fazer-se 

“outro”, pela exteriorização do si em ação, é possível fazê-lo de forma a evitar alienação, a 

externalização do sujeito através da objetivação. Em outras palavras, é uma forma necessária de 

alienação e alteridade, em que a auto-identidade é mantida.  

Enquanto Debord replica os sintomas da fusão entre Entfremdung e Vergegenständlichung, 

ou seja, a sociedade capitalista é entendida sob a rubrica de uma consciência separada, apagando a 

particularidade das relações sociais concretas, Lukács mantém o sentido da alienação necessária 

objetiva. O tempo, para Debord (2006, p. 835), é “uma alienação necessária”, sendo o meio pelo 

qual o sujeito se realiza ao perder em si, tornando-se, para si, outro, a fim de tornar-se 

verdadeiramente em si”. Embora a compreensão de Sartre sobre a temporalidade seja certamente 

uma reminiscência dessa formulação, elas permanecem distintas; o conceito de espetáculo, por sua 

vez, repousa sobre a noção de sujeito e é unido às ações objetivas, e, portanto, difere da perspectiva 

sombria de Sartre. A unidade sujeito-objeto para Debord, identidade com suas próprias ações, não é 

uma positividade estática, como Sartre sustenta, mas um processo temporal contínuo que permite a 

unificação com o “tempo histórico”.  

Há, porém, uma explicação, em Debord, que envolve indícios de desconexão com a 

perspectiva de Sartre. Dentro da filosofia de Hegel, a unidade sujeito-objeto diz respeito a uma 

identidade entre o conhecedor e o conhecido. Na Fenomenologia este estado de auto-identidade é 

imanente a toda consciência humana. Crescente, essa “escada” fornece um ponto de entrada para o 



95 
 

sistema de Hegel como um todo69, como a identidade do sujeito e objeto, atingido no final da 

Fenomenologia; permite o pensamento pensar em-si totalmente imanente dentro da Lógica.  

Debord não é metafísico e os aspectos contextuais da sua própria noção de consciência dão 

origem a uma questão importante. Com Hegel, a liberdade vem da autodeterminação, mas a 

autodeterminação, em última análise, consiste em alinhar-se com as estruturas fundamentais de uma 

razão divina; com efeito, o estado racional torna-se o reino dos céus na terra. Entretanto, com 

Debord não existe tal ordem eterna, a única permanência é o da mudança; a liberdade, na medida 

em que está ligada à ação histórica autodeterminada, reclama um processo contínuo, no qual as 

condições da unidade sujeito-objeto são continuamente restabelecidas.  

Isso exige que cada instância de unidade auto-determinada seja diferente, como o processo 

através do qual ela foi promulgada e, pô-la em prática seria limitá-la e determiná-la em um dado 

contexto; e, ao mesmo tempo que proporciona um anti-dogmatismo, também significa que, quando 

Hegel equipara liberdade a necessidade, a liberdade, para Debord (2006, p. 320), envolve 

contingência, pois “o verdadeiro exercício da liberdade (...) é a consciência da necessidade 

presente”. 

Há, assim, uma clara referência de que Debord apresenta um conjunto de condições dentro 

das quais se parecem com o movimento do para-si sartreano, que impossibilita uma ética de base 

existencial. Ora, essa observação levanta a questão do que exatamente essa condição de unidade 

poderia acarretar. Para se dizer que ela consiste em uma relação entre o pensamento e a prática, é 

dizer muito pouco; tão claramente como toda ação está, em certo sentido, unida com o pensamento. 

Se as condições de unidade sujeito-objeto não se distinguem dos modos de comportamento 

capitalista ou espetacular, o conceito de unidade sujeito-objeto perde toda a referência e aquisição 

crítica. Para associar a privação da unidade ao tédio ou infelicidade, como Debord muitas vezes 

tende a fazer, também deve ser considerada insatisfatória. A sociedade moderna não é desprovida de 

emoção ou prazer e pensar que algumas formas de prazer são mais “verdadeiras” do que outras, é 

extremamente problemático. Uma resposta pode ser encontrada em Lukács. Se, como na sua 

explicação, a destruição da unidade sujeito-objeto está ligada a uma “atitude contemplativa”, como é 

o caso em Debord, e se a contemplação deriva da “reificação”, então, sua origem deriva da redução 

dos sujeitos à condição de objetos. Isto oferece uma resposta ao problema aparente de que toda a 

ação, independentemente da sua natureza, esta ligada ao pensamento.  

                                                            
69Hegel (1977, p. 14) apresenta a Fenomenologia como uma “escada” para “ciência”; em A Ciência da Lógica, ele 
escreve que a Fenomenologia exibe a consciência em seu movimento para o “saber absoluto”, e escreve que essa 
“dedução” do “conceito de ciência pura” é “pressuposto” da própria Lógica” (HEGEL, 1969, p. 49). 



96 
 

Enquanto isso parece convidativo, observa-se que o espetáculo de Debord antecede o 

capitalismo, pois a sua verdadeira essência reside no poder social alienado e o capitalismo fornece 

simplesmente este último aspecto com a expressão mais adequada a seu tempo. Mas, se for esse o 

caso, a separação entre sujeito e objeto não se refere a um divórcio entre pensamento e ação em-si, 

uma situação social, em que os indivíduos são dominados por seu próprio poder exteriorizado e 

objetivado. Embora isso esteja, certamente, presente no relato de Debord, está escondido em uma 

certa extensão. O descolamento contemplativo que está em causa é, naturalmente, ligado ao 

produto, e, assim, resulta de uma alienação necessariamente social do poder coletivo, ou mais 

especificamente, da mão de obra operária; mesmo que se concentre na contemplação, a separação 

do poder social é tratada sob a rubrica do pensamento e da ação.  

Essa preocupação com o poder social alienado indica uma ética anti-hierárquica: a unidade 

sujeito-objeto é uma relação em que o poder social coletivo não está alienado e nem concentrado 

nas figuras “externas” da mercadoria, do Estado ou do partido. Se tal concentração e alienação são 

evitadas, logo devem ser representativas. Por conseguinte, o que se coloca é a observação de que as 

condições de liberdade e autodeterminação estão em uma situação em que esse poder continua 

sendo um com o sujeito, apesar da necessária externalização objetiva.  

Qualquer rejeição da síntese final da dialética, ou mesmo um desejo surrealista em “libertar” 

a negação do sistema hegeliano da circularidade, daria origem ao que Hegel referiu-se como “mau 

infinito”. Na própria redação de Hegel para este termo é schlecht Unendlichkeit, em contraste com 

“autêntico” (echt) infinito, que leva alguns a traduzi-lo como “infinito espúrio”; uma palavra que 

reflete o sentido de que esta não é uma pobre ou inadequada versão do infinito, mas não 

verdadeiramente infinito em tudo70. Um primeiro exemplo de mau infinito é encontrado em uma 

sequência infinita de elementos finitos, como partes infinitas que se ligam ao finito. O finito não foi 

totalmente negado, na medida em que a infinidade dessa sequência envolve perpetuamente o 

caminhar além do finito, só para chegar a outro ponto finito. Ou, como Hegel (1969, p. 149), “o 

limite é definido, ele é ultrapassado, então não há outro limite, e assim por diante sem fim”. Para ser 

“autêntico”, portanto, o infinito deve, de alguma forma, se diferenciar do finito. O segundo exemplo 

do infinito que isso pode trazer à mente, é semelhante ao “espúrio”, ou seja, em um Deus infinito, 

que existe inteiramente separado da finitude de sua criação, não é infinito em tudo; ele seria limitado 

por aquilo que ele não é. O “infinito autêntico” deve, portanto, negar e diferenciar-se a partir do 

finito, mas sem lançar-se como finito. Então, o que se exige é uma identidade positiva que inclui, no 

seu interior, o que é distinto da negação. Ou, de acordo com o exemplo anterior, este seria um meio 

                                                            
70 “Um cão é um cão mau, uma pintura ruim é uma pintura, o mau infinito é, presumivelmente, uma forma ruim de 
infinitude. Por outro lado (...) o ‘infinito espúrio’, presumivelmente, não é realmente infinito” (MARTIN, 2007, p. 170). 



97 
 

de se dizer que Deus é infinito, mas que a sua infinitude é ao mesmo tempo diferente, e, ainda 

assim, de alguma forma, idêntica à sua criação. Esta é a “a identidade da identidade e a diferença” 

em relação à estrutura da autoconsciência que se situa no âmago das tentativas filosóficas de Hegel 

em unir o positivo com o negativo, o universal com o particular, o infinito com o finito.  

A “semente” da identidade na diferença, é encontrada nos momentos de abertura da 

Lógica71, um texto que permite ao pensamento pensar em si, na ausência de qualquer contingência 

ou interferência do filósofo. Cada uma das determinações da Lógica são puramente iminentes, 

conforme cada uma torna explícito o que estava implícito, dentro de seu antecessor. Ela começa 

com a abstração total, sem dados ou pressupostos do pensamento, nada mais do que seu próprio ser; 

sua primeira determinação é “ser, puro ser” (HEGEL, 1969, p. 82). Este “ser” é, contudo, tão “puro” 

e indeterminado a ponto de ser equivalente ao “nada”, que é, assim, a próxima determinação da 

Lógica. Isso significa que “ser” e “nada” são idênticos, também distintos, conforme o fluxo das duas 

determinações, dentro um do outro. Além disso, elas só podem ser consideradas em oposição, em 

virtude da diferença uma da outra, ou seja, a determinação do “nada”é o que é, porque não é a 

determinação do “ser”, e vice-versa, porque segundo a abstração dessa abordagem, não pode haver 

outro ponto de referência. Tem-se, assim, uma terceira determinação, “ser determinado”: particular, 

ser diferenciado, ou seja, ou é “ser” ou é “nada”72. 

A questão é que Hegel, logo no início da Lógica, fornece uma noção de identidade, que está 

ligada à diferença, um modo de pensar que permite dizer que “para ser ‘A’, ‘B’ é não ser; portanto, a 

identidade de ‘A’ envolve a identidade de ‘B’; assim, ‘A’ é ‘A’, mas, também, é ‘B’, embora apenas 

na medida em que ‘A’ não é B”. As identidades particulares de ‘A’ e ‘B’ dependem da diferença 

negativa de uma e de outra, o que em si é dependente da identidade universal, compartilhada de sua 

inter-relação. Hegel deu a si mesmo um meio de dizer que o universal não é, de forma abstrata, 

distinto do particular, e que é, de fato, o princípio organizador da inter-relação do último. Deus, em 

outras palavras, não necessita de ser distinto da sua criação.  

A próxima grande determinação que segue, o “ser determinado”, é “infinito”. Tendo 

derivado da finitude das identidades distintas do Ser Puro e do Puro Nada, de ter mostrado que cada 

um tende para seu outro, Hegel encontra o verdadeiro infinito no perpétuo fluxo do retorno ao “si”, 

da identidade na diferença. Em, “indo além de si mesmo”, escreve Hegel, cada determinação “só se 

une com ela mesma. Esta identidade consigo mesma, a negação da negação, é ser afirmativa e, 

portanto, outrodo finito (...) esse outro é o infinito”, que “consiste (...) em permanecer em-si mesmo 

                                                            
71“Tem sido dito muitas vezes - e não sem justificativa - que o famoso capítulo na Lógica de Hegel “Tratando do Ser, 
Não-Ser e tornando Ser”, contém toda a sua filosofia” (LUKÁCS, 1971, p. 170). 
72“Assim como é necessário um contraste entre claro e escuro para se ver qualquer coisa, assim é com o Ser Puro. O Ser 
Puro exigirá a escuridão do Puro Nada antes que possa ser pensado em tudo” (CARLSON, 2007, p. 11).  



98 
 

em seu outro, ou (quando este for expresso como um processo) chegando a si mesmo em seu outro” 

(HEGEL, 1991, p. 149). 

Hegel desenvolveu um perpétuo fluxo negativo dentro de uma totalidade positiva, e as 

estruturas iniciais da Lógica antecipam a Ideia absoluta, ou seja, o pináculo do sistema hegeliano. A 

Ideia pode ser esquematizada como a autoconsciência de um Deus espinosiano, na medida em que 

na unidade da Lógica subjaz a existência de uma realidade que concretiza e reconhece-o; um Deus 

que se torna outro para si, a fim de se tornar mais plenamente em si. A força motriz que impulsiona 

esse movimento, a partir da identidade original à alteridade e de volta para si, é o “Conceito”. 

O Conceito é uma força ontológica; é imanente ao próprio ser, que se manifesta na atividade 

do Espírito e atinge a plena expressão especulativa do pensamento dialético. Seu movimento opera-

se através da inter-relação de seus três aspectos, isto é, universalidade, particularidade e 

singularidade e um exemplo inicial disso pode ser encontrado na visão de Hegel sobre a atividade 

subjetiva e a vontade (HEGEL, 2005, p. 29). De acordo com este último, o sujeito é disposto em 

primeiro lugar como um [si] auto-idêntico universal, embora contenha as capacidades da diferença 

negativa, isto é, das determinações específicas; ele se resolve no curso da ação, determinando-se e 

tornando-se outro para-si, pela sua realização objetiva, ou seja, o universal inicial é particularizado; 

em seguida, ele retorna à unidade original da determinidade, definindo-se como um indivíduo 

singular. Um sujeito inicialmente indeterminado (universal) faz-se outro para si através da ação 

(particular), definindo-se, assim, com base na ação (singular). O mesmo padrão é observado nas 

determinações de abertura da Lógica, pois o “ser” é inexpressivo e incognoscível até que se torne a 

“ser determinado” por meio de sua própria diferença negativa imanente, isto é, “nada”, e na 

estrutura do sistema hegeliano como um todo e na estrutura do sistema como um todo hegeliano. A 

Lógica torna-se outra para-si, como Natureza e retorna para si num nível superior, via Espírito. Não 

há separação abstrata entre os três momentos do Conceito: cada um de seus momentos “não é 

menos do que todo o conceito [já que] é um conceito determinado e uma determinação do 

Conceito” (HEGEL, 1969, p. 600).  

Como ilustração: ao classificar as coisas de que se precisa, pode-se achar que um tipo 

universal contém um gênero particular, que, por sua vez, contém uma espécie singular; ainda, 

ambos, gênero e espécie são, eles próprios, universais dentro do que podem ser identificados os 

elementos particulares. Da mesma forma, para que um universal seja identificado como uma 

identidade singular, deve tornar-se especial, diferenciando-se de outros universais. O conceito é, 

portanto, um padrão de diferenciação ilimitado e existe imanente dentro de todos os conceitos com 

os quais se pensa. Todos contêm momentos de universalidade, particularidade e singularidade, e, 

assim, interligam-se uns com os outros. O conceito é a estrutura essencial dessa rede dialética e se 



99 
 

revela a si de acordo com seu próprio padrão, através do movimento da Lógica, por meio da 

Natureza, com o Espírito.  

Como as diferenças particulares, que são geradas por esse movimento, são outras 

determinações de base universal de onde se originam, e, como todas são, em última análise, os 

elementos do conjunto, o movimento do Conceito dá origem à totalidade, a uma estrutura orgânica 

complexa, interconectada. É, portanto, semelhante à vida de um corpo orgânico: um corpo em que 

cada elemento, em particular, é o que é, por meio de sua relação com os outros e com o todo. Como 

essa analogia pode indicar, não constitui uma forma de universalidade, em que as peças são 

subordinadas ao todo, mas aquela em que o todo é uma expressão de sua própria identidade 

essencial. Se, por um lado, isso é pouco para aliviar as preocupações daqueles que acham Hegel 

inerentemente totalitário, é relevante mencionar sua afirmação de que “o universal (...) leva o outro 

dentro de sua compreensão, mas sem fazer violência a ele”; pois é, “em seu outro, pacificamente, 

em comunhão com o próprio”, e deve assim, ser pensado como “amor livree bem-aventurança sem 

limites, pois carrega em-si para o seu outro como para-si o seu próprio si” (HEGEL, 1969, p. 603). 

Um último ponto diz respeito à noção de práxis. Um Deus verdadeiramente infinito deve ser 

a causa de si mesmo, e deve ser absolutamente necessário, através de si mesmo. O movimento 

circular do conceito, que retorna à sua origem, na sua conclusão, responde a este problema na 

medida em que o seu fim é, ao mesmo tempo, o seu início e se torna “a causa de si mesmo” 

(HEGEL, 1969, p. 582). Porque a conclusão é a origem, a origem é necessária em si. Agora, se o 

movimento do conceito, através da auto-diferenciação e retorno de si, é o que realmente impulsiona 

a dialética hegeliana e a totalidade; se o movimento é inerentemente circular, a partir de uma 

perspectiva estritamente hegeliana, a ideia de impedir a resolução circular é absurda. Observa-se que 

cada “[im] pulso” da dialética, conta com o retorno ao si, o que cria instâncias numa fase posterior; 

e, se cada retorno ao si, é tornado possível pela estrutura global do conceito, então, rejeitar a 

resolução circular é rejeitar a própria estrutura que dirige o próprio movimento dialético. A 

circularidade não exclui o interminável movimento negativo; ao contrário, a circularidade hegeliana 

é, de fato, a condição para o movimento infinito. Nem é preciso dizer que, para os olhos hegelianos 

de qualquer marxista, ou mesmo surrealista, a tentativa de se apropriar desse movimento é 

simplesmente absurda. Tirar o “núcleo racional” de Hegel, a “carapaça metafísica”, é o mesmo que 

se tirar o motor de um carro e, em seguida, esperar que ele se mova. Enfim, mesmo assim, 

fundamentar uma dialética histórica marxista, no absoluto hegeliano, é mais coerente do que 

defender a sua rejeição. Caso se reconheça que o absoluto não é um fim, encerramento escatológico, 

mas um estado de agitação contínuo, então, pode-se fundamentar um modelo de constante processo 

negativo sobre o que poderia, de outro modo, ser sua negação positiva. 



100 
 

CAPÍTULO II 

 

O ESTRANHO MOVIMENTO DA MERCADORIA AO ESPETÁCULO 

 

(...) a dominação da sociedade por “coisas suprassensíveis embora sensíveis”, se 
realiza completamente no espetáculo, no qual o mundo sensível é substituído por uma 
seleção de imagens que existem acima dele, e que ao mesmo tempo se fez reconhecer 

como o sensível por excelência.  
(DEBORD, 2006, p. 776) 

 

 

2 Arqueologia do Espetáculo 

 

Vistos os pontos essenciais das matrizes filosóficas da teoria do espetáculo de Debord, no 

que se refere ao seu aspecto mais filosófico, aquele que se denominou de “realização da filosofia”, é 

necessário analisar o conceito central que dá consistência e coerência filosófica a todos os elementos 

anteriormente estudados, isto é, o conceito de “espetáculo”. Por meio desse conceito e da genealogia 

que se quer estabelecer com a análise de certos aspectos da filosofia de Feuerbach, busca-se centrar 

o conjunto de condicionantes sociais, sob os quais Guy Debord desenvolveu sua atividade teórica. 

Se a teoria marxista tem concebido suas análises dentro do “capital”, Debord e a I.S. tomaram o 

“espetáculo” como uma etapa qualitativamente diferenciada daquele. Por esse motivo, é muito 

importante entender em que consiste o “espetáculo” e suas relações conectivas com as teorias que o 

fundamentam. 

 

2.1 Feuerbach e o triunfo do ídolo 

 

 O livro “A Sociedade do Espetáculo”, em que Debord tematizou de forma mais clara o 

conceito de “espetáculo”, começa com uma citação de Ludwig Feuerbach que resume a essência da 

crítica que Debord desenvolve, ao longo da obra, uma vez que dá pistas sobre a genealogia do 

Conceito: 

 

E sem dúvida o nosso tempo (...) prefere a imagem à coisa, a cópia ao original, a 
representação à realidade, a aparência ao ser. Ele considera que a ilusão é sagrada, e a 
verdade é profana. E mais: a seus olhos o sagrado aumenta à medida que a verdade 
decresce e a ilusão cresce, a tal ponto que, para ele, o cúmulo da ilusão fica sendo o 
cúmulo do sagrado (FEUERBACH, 2002, p. 44). 
 

Para Feuerbach, a ilusão da realidade tem chegado a converter-se em uma instância mais 

importante que a própria realidade. Por que Debord situa essa citação no princípio da obra? Porque a 



101 
 

noção de “espetáculo” se volta, em Debord, à concepção hegeliano-marxista de “representação”, 

ligando-se com toda a tradição moderna sobre a realidade, uma vez que se relaciona com a saída da 

limitação epistemológica que a filosofia kantiana havia estabelecido ao conhecimento. A partir 

dessa citação, é possível construir uma breve genealogia do conceito de “espetáculo” com o qual se 

poderá entender, de um modo mais certeiro, o conceito debordiano de “espetáculo”, uma vez que se 

situa dentro uma tradição de pensamento crítico, para o qual já se tem apontado, na análise da 

recuperação da filosofia hegeliana, por parte de Debord, via Lukács e o jovem Marx. 

Feuerbach pretendia dissolver a Teologia, como filosofia especulativa, em Antropologia73. 

Baseado na filosofia da religião de Hegel74, Feuerbach inverte o sistema hegeliano e parte de uma 

crítica à Teologia, entendida como um tipo de consciência que é fruto da alienação do homem com 

respeito a si mesmo. Para Feuerbach, a raiz da religião, especialmente do Cristianismo, está no 

próprio homem, que projeta em uma entidade presumivelmente autônoma, ideada por ele mesmo e 

entendida como divindade, como o mundo interior de seus desejos, afetos, esperanças, carências, 

etc75.  Em definitivo, a crítica de Feuerbach situa o homem no centro e no fim da Religião 

(FEUERBACH, 2002, p. 12). Portanto, a Religião aparece como consequência de se considerar 

como real e verdadeiro aquilo que aponta para a dinâmica inacabável do espírito humano, o “ser 

infinito” hegeliano. Desse modo, pensa Feuerbach, é a “imaginação” a que produz a religião, a que 

produz esse sonho do espírito humano que, por ocorrer no interior da própria vida do homem, é 

dominado como “sonho da consciência vigilante” (FEUERBACH, 2002, p. 13). Portanto, a religião 

não é mais que o modo em que o sujeito, não podendo vislumbrar-se como objeto de sua 

                                                            
73 A Religião, para Feuerbach, nada mais é que a consciência reificada que o homem tem de si próprio e considera a 
Teologia como uma Antropologia que faz de si própria uma ideia errada.   
74 Na construção triática do espírito absoluto, a Religião aparece como segundo grau da construção que passa da arte, 
através da religião, ao conhecimento absoluto, à ciência especulativa. O mais importante da filosofia da religião de Hegel 
é modo como transmite a esfera do espírito absoluto no conjunto à maneira de política-social. O espírito absoluto entende-
se no modelo do pensamento dialético também como a “unidade do subjetivo e objetivo”, quer dizer, nele se apresenta a 
unidade dialética do indivíduo com a ordem da vida social e estatal, e se imagina, e finalmente, conhece-se o 
conhecimento absoluto. Nesta perspectiva, o espírito absoluto parece ser acrescentado só “posteriormente” à conciliação 
do subjetivo e do objetivo já realizado no estado objetivo-racional. Note-se que esta aparência engana porque a aceitação 
de uma determinada forma de religião condiciona, segundo Hegel, a realização de uma forma correspondente da 
coletividade política: assim como os povos imaginam Deus, assim são eles e assim formam seu Estado. (Cf.: HEGEL, 
1977) 
75 Hegel entendia que a elevação de Deus acima da natureza e do homem, concebidos como criaturas dependentes, a 
passividade do homem para com Deus, a coisificação racionalista da natureza e a escravatura do homem pelo homem, 
aparecem como aspectos complementares dum único e mesmo processo de alienação que torna o homem estranho ao 
mundo e à sua própria natureza. Ora, esta alienação não é condição natural do homem, mas fenômeno puramente 
histórico ligado, de maneira estrita, ao seu grau de liberdade política, porquanto é desde que dependente a satisfação ou 
infelicidade humana, e logo o enraizamento no mundo ou a fuga no além. Por detrás das oposições teóricas, práticas, 
religiosas, entre o sujeito e o objeto, o homem e a natureza, Deus e o mundo, e da infelicidade que resulta delas, encontra-
se a experiência móvel da história, através da qual é posto em causa o próprio destino da coletividade. 
 



102 
 

imaginação, tem que objetivar, alienar sua essência, suas aspirações, além de si mesmo para 

acomodar-lhes o próprio espirito: 

 

A religião é o sonho do espírito humano. Porém, no sonho tampouco nos encontramos 
no céu ou em lugar algum, senão sobre a terra: no reino da realidade, com a única 
reserva de que vemos as coisas reais, não à luz da realidade e da necessidade, mas da 
deliciosa aparência da imaginação e da arbitrariedade (FEUERBACH, 2002, p. 43).  
 

Portanto, a partir da análise de Feuerbach, vê-se que o homem, o sujeito vive dividido entre 

as suas criações fantásticas, a religião, e sua pobre realidade. Ele afirma em Deus o que nega em si 

mesmo. O esvaziamento do mundo real e a criação da divindade é um só e mesmo ato. Só o pobre 

homem tem um Deus rico. Deus surge do sentimento de uma carência material e não espiritual. O 

que o homem tem de menos, isto é, a miséria da sua vida material, isso é Deus. Para Feuerbach, 

todo o conteúdo da religião não é nada mais do que o conteúdo alienado do humanismo, as 

aspirações de um ser alienado de si que não é capaz de tomar-se como objeto de suas aspirações.  

Inventa-se a mediação divina para poder dotar-se de dignidade:  

 

(...) o mistério da Trindade não significa nem simboliza, senão a verdade natural e inata 
ao homem de que só a vida comunitária é vida verdadeira, plena e divina 
(FEUERBACH, 2002, p. 12).  
 

Em Feuerbach, ademais, a verdade da Religião remete ao seu aspecto comunitário, com o 

qual se rompe com toda a subjetividade ancorada no “eu”. A universalidade abstrata da Religião 

ocultaria a verdade do homem, que não é mais que sua essência comunitária, a necessidade de viver 

com outros, para poder ser o “si mesmo”. É a imagem divina, a falsidade que comporta o que acaba 

por ter uma preeminência ontológica sobre a realidade material. É a imagem, divina, que acaba por 

situar-se por cima da realidade, inclusive, negando-a. Assim, se haviam eliminado as aspirações 

legítimas da individualidade, através da produção da imagem divina: 

 

A imagem, enquanto imagem, é uma coisa; (...) as imagens não serão convertidas nem 
em ideias nem em coisas, senão, serão consideradas como simples imagens, ou seja, 
(...) a teologia será tratada como patologia psíquica. O homem é o modelo original de 
seu ídolo. (FEUERBACH, 2002, p. 31).  
 

Diante disso, Feuerbach busca recuperar essa “essência genérica”. Para Feuerbach, a 

dimensão genérica do homem não pode deixar de pertencer à própria autocompreensão do homem. 

A escolha se situa entre Deus e o gênero humano. Do contrário, se se renuncia à essencial condição 

relacional do homem, a esse aspecto comunitário da vida do sujeito, a divindade voltará a fazer ato 

de presença nela. Para ele, o sujeito tem que tomar consciência desse processo de “alienação” de si 

na Religião:  



103 
 

 

(...) a consciência, em sentido estrito, só existe ali onde um ser tem como objeto seu 
próprio gênero, sua própria essencialidade. O animal pode se tornar objeto de si mesmo 
enquanto individuo - por isso possui sentimento de si mesmo, porém, não enquanto 
gênero - por isso carece de consciência, nome, conhecimento. Dessa forma, onde há 
consciência, há também atitude para a ciência. A ciência é a consciência dos gêneros. 
Na vida tratamos com indivíduos, na ciência com gêneros. Porém, só um ser que tem 
como objeto seu próprio gênero, sua essencialidade, pode converter em objeto outras 
coisas, outros seres, segundo sua natureza essencial (...). Mas, o objeto ao que se refere 
essencial e necessariamente, um sujeito só pode ser a própria essência objetivada deste 
sujeito. Se este mesmo objeto é comum a vários indivíduos iguais, segundo o gênero, 
mas diferentes segundo a espécie, então é sua própria essência objetivada enquanto é 
objeto de cada um destes indivíduos distintos. (...) Através do objeto vem o homem a 
ser consciente de si mesmo: a consciência do objeto é a consciência de si mesmo do 
homem. Pelo objeto se conhece os homens; nele aparece sua essência; o objeto é sua 
essência revelada, seu verdadeiro “eu”, objetivo (FEUERBACH, 2002, p. 53-56). 
 

Em suma, a contribuição de Feuerbach à crítica da Religião apontava o projeto de 

recuperação material da vida comunitária de que Marx tomaria seus elementos-chave. A 

importância de Feuerbach é que, dentro da tradição materialista de crítica à filosofia hegeliana, foi 

um dos primeiros a apontar para a “alienação” do homem de suas próprias aspirações materiais, na 

esfera da Religião. Assim, ele queria estabelecer uma perspectiva materialista em que se pudesse 

recuperar a produção da vida genérica. 

A partir dessa análise, qual é a relação entre a análise de Feuerbach e o conceito de 

“espetáculo” de Debord? É através do conceito de “alienação”76 que se pode estabelecer o vínculo 

entre esses dois conceitos. Esta categoria aparece pela primeira vez dentro de uma perspectiva 

materialista, em que a análise de Feuerbach aparece como uma crítica da Teologia. Assim, se 

constrói a posição de uma crítica em que o indivíduo põe a imagem diante de si, e que é dotada de 

poder sobre ele. É este o elemento principal, pelo qual a análise de Feuerbach constitui a genealogia 

do conceito de “espetáculo” e a razão pela qual Debord situa a citação anterior no começo de sua 

obra. Por outro lado, tem-se Marx, que parte da crítica à Religião, de Feuerbach, considerando-a já 

como um resultado. Feuerbach atribuíra a ideia de Deus ao pensamento e atitude do homem 

individual; ao passo que Marx pergunta, por outro lado, o que será que condiciona os homens, que 

desenvolvem ideias religiosas ou que as conservam. Feuerbach compreendeu a consciência de Deus 

como uma consciência que o homem tem de si mesmo; Marx faz perguntas sobre a essência do 

homem, que só pode desenvolver a consciência de si nessa forma alienada. Marx não permanece 

nesta forma crítica. Tenta reconduzir todas as formas da alienação humana à sua raiz, que encontra 

no trabalho alienado, nas relações sociais alienadas da sociedade produtora de bens. 

                                                            
76 A alienação para Debord é a violação da subjetividade. Segundo Jappe (2014, p. 63) “o modo como Debord concebe a 
alienação é muito influenciado pela noção de “reificação” tal como foi desenvolvida por Lukács em História e 
Consciência de Classe”. 



104 
 

Nos primeiros capítulos de O Capital inclui-se o famoso estudo acerca do caráter e segredo 

da mercadoria, que se refere diretamente ao problema da alienação. As relações entre indivíduos 

dependem de coisas77, as mercadorias e suas leis do movimento no mercado na sociedade produtora 

de bens. Um poder misterioso transforma os produtos do trabalho humano, com determinadas 

características que possibilitam seu uso, em mercadorias: empresta-lhes um “valor” e as faz 

suscetíveis de serem trocadas por outras mercadorias equivalentes. Marx desvenda o segredo, o 

mistério, por trás da mercadoria. Para ele: 

 

O misterioso na forma da mercadoria consiste no fato (...) de que ela reflete aos homens 
os caracteres sociais do seu próprio trabalho como caracteres concretos dos próprios 
produtos do trabalho, como propriedades naturais sociais destas coisas, e, portanto, 
também a relação social dos produtores para com a totalidade do trabalho como uma 
relação social de objetos que existem fora deles. Os produtos do trabalho mediante este 
quid pro quo transformam-se em mercadorias coisas racionalmente supra-racionais ou 
sociais (...). Trata-se apenas de determinada relação social dos próprios homens, que 
para eles assume a forma fantasmagórica de uma relação de coisas. Para encontrar uma 
analogia devemos fugir para a região nebulosa do mundo religioso. Os produtos da 
cabeça humana parecem ser aqui figuras autônomas com vida própria, relacionadas 
entre si e com os homens. O mesmo sucede no mundo das mercadorias com os 
produtos da mão humana. Chamo a isto de fetichismo, o qual se integra nos produtos de 
trabalho, mal estes são produzidos como mercadorias, sendo, portanto, inseparável da 
produção de mercadorias. (MARX, p. 86) 
 

O caráter de fetiche das mercadorias e o processo de autonomia do mundo das mercadorias, 

em relação aos indivíduos que as produzem, não representa, segundo Marx, apenas uma analogia 

com a alienação. Enquanto consideram as relações sociais dos indivíduos como relações de coisas 

estranhas, portanto saídas da própria sociedade, estando em face deles, como um complexo de 

relações concretas como leis próprias, influenciáveis, não deixarão de imaginar, além desta 

sociedade, um ser divino transcendental e também precisarão de um poder político para organizar e 

regular essa sociedade. 

Portanto, a concepção antropológica da Religião em Feuerbach, a noção de “alienação” em 

Marx e a noção de “espetáculo”78 em Debord estão localizados dentro da mesma tradição na qual o 

“estranhamento” é um processo que culmina com a produção de um mundo ilusório, de uma 

imagem que parece mais real do que a própria vida material, estendendo-se do individual ao social.  

Quase um século depois da obra de Feuerbach, Debord escreve A Sociedade do Espetáculo 

como uma reformulação da análise feuerbachiana da Religião e da análise marxiana da “alienação” 

                                                            
77 Num mundo em que o objeto é igual ao sujeito, o sujeito torna-se um simples objeto, uma coisa entre coisas. Não é de 
espantar que, em Debord, a crítica da mercadoria se transforme por vezes numa crítica das coisas que reinam sobre os 
homens. (JAPPE, 2014, p. 64-65) 
78 Jappe (2014, p. 19) observa que “se a religião era a projeção do poder humano no céu, o espetáculo é a projeção do 
poder humano sobre os portadores terrestres, também eles subtraídos ao poder dos homens que não sabem reconhecer 
nele criaturas geradas por eles mesmos”. 



105 
 

do homem com respeito a sua vida genérica. Embora a análise de Debord esteja em condições 

sociais muito diferentes das análises de Feuerbach, o problema da “alienação” e da produção de um 

mundo ilusório, não havia feito mais que aguçar o sistema capitalista, através de novas 

transformações políticas, sociais e econômicas.  

Em que consiste exatamente o conceito de “espetáculo” e em que se diferencia da análise de 

Feuerbach da Religião? As primeiras teses da obra de Debord resumem perfeitamente o que se deve 

entender por “espetáculo”, ou seja, sua reformulação, e adaptação, da “alienação” marxista das 

condições sociais do capitalismo avançado:  

 

Toda a vida das sociedades nas quais reinam as modernas condições de produção se 
apresenta como uma imensa acumulação de espetáculos. Tudo o que era vivido 
diretamente tornou-se uma representação. (DEBORD, 2006, p. 766). 
 

Para Debord, não se vive numa época de relação direta com a realidade, com a conformação 

material do mundo. Do mesmo modo que sucedia com Feuerbach, ele pensa que o presente está 

caracterizado por um conjunto de representações que tinham sua base nas condições modernas de 

produção e que dominavam todo o conjunto das sociedades do capitalismo avançado. É o 

desenvolvimento material das forças produtivas o que fazia surgir esta hegemonia da representação. 

A imagem, do mesmo modo que se pode observar com a análise da “alienação”, havia se 

automatizado do mundo do qual fazia parte. Essa automatização se explica, segundo Debord, de 

forma análoga ao “fetichismo da mercadoria”: não é que a sociedade capitalista houvera deixado de 

produzir mercadorias, mas que em um momento determinado da produção já não se concebe a 

mercadoria como mero objeto produzido, senão como um objeto que pertence a uma esfera 

independente da produção. O conjunto das mercadorias tem formado um mundo automatizado, que 

exerce seu domínio sobre o conjunto dos produtores. 

Quando se analisa a mercadoria, não se observa nela seu valor de uso, que não seria mais 

que a relação que pode estabelecer o produtor com a materialidade do objeto. Pelo contrário, no 

“espetáculo” só se pode perceber seu valor de câmbio, ou seja, sua “capacidade abstrata”, porém 

real, de poder ser intercambiada por dinheiro. Este processo não implica que a materialidade do 

objeto seja completamente eliminada, em favor de sua conversão em signo; significa que essa 

materialidade só permite um tipo de acesso semiótico, ou seja, através do signo. Enquanto a 

mercadoria se converte em signo, este é o meio pelo qual se ascende ao conjunto do mundo 

formado por mercadorias. Este é o salto do quantitativo ao qualitativo que explica, definitivamente, 

a aparição do “espetáculo”, em sua relação com o desenvolvimento do capitalismo. 



106 
 

Para Debord, o “espetáculo” é a principal produção da sociedade atual, porque tanto a 

produção de “imagens-objeto” e o que estas imagens substituem os objetos em si, converte-se em 

sua principal tarefa (DEBORD, 2006, p. 769). Contudo, isso não deve levar à confusão de se 

identificar o “espetáculo” com a moderna técnica de distribuição de imagens, isto é, com os media e 

sua capacidade de produção de realidade. Para Debord, o domínio dos meios de comunicação só 

tem sido possível pela ideologia que postula que a imagem é anterior ao objeto e a domina 

semióticamente, ou seja, através do signo. Portanto, há que se entender o “espetáculo” como o 

resultado e o projeto do modo de produção capitalista em um grau determinado de 

desenvolvimento, no qual os meios de comunicação constituem um meio de difusão de uma 

ideologia já presente (DEBORD, 2006, p. 767)79. 

A preeminência da ideologia sobre seus canais de difusão converte o “espetáculo” na 

justificação total das condições e dos fins do sistema capitalista, além de ser a presença permanente 

dessa justificação (DEBORD, 2006, p. 767). O “espetáculo”, é a economia completamente 

independente, desenvolvendo-se por si mesma. Com ele, o conjunto da produção de mercadorias 

acaba por converter em realidades mais importantes que o mundo produzido, uma vez que produz 

uma “objetivação infiel dos produtores”, tanto que os produtores não têm a si mesmos, não 

produzem a si mesmos através da economia (DEBORD, 2006, p. 769). 

Enquanto implica uma produção completamente independente de seus produtores, o 

“espetáculo” é a afirmação da aparência, da vida reduzida à aparência. Essa redução não é mais que 

a negação visível da vida que se tem feito tão hegemônica que tem acabado por substituir ao real 

(DEBORD, 2006, p. 768). A imagem tem se automatizado em vida, ou seja, tem chegado a 

estranhar-se, alienar-se do mudo, igual ao que o ídolo “Deus” chegou a autonomizar-se no seu 

criador, tal e como se pode observar da análise de Feuerbach. Nesta autonomia, produz-se a negação 

da “vida cotidiana”, a aparição do falso, de tudo aquilo que está “morto”, tanto é que a representação 

é sempre representação do vivo (DEBORD, 2006, p.766). Portanto, produz-se um valor substancial 

no conceito de “espetáculo” que não se produz no de “representação”. No “espetáculo”, não é 

possível falar de “representação” no sentido moderno, porque o “espetáculo” é o processo pelo qual 

a imagem se autonomiza, deixa de ser produto de uma subjetividade, de um produtor de 

mercadorias, para converter-se em uma objetividade que domina e escraviza o sujeito. No conceito 

de “representação”, todavia, é possível estabelecer o objeto que servia como base da 

“representação”, sendo esse um objeto inserido em um mundo material, no mundo da produção. 

                                                            
79 Pode-se entender o conceito de “espetáculo” em relação ao conceito de “ideologia”. Essa interpretação já foi ensaiada 
pelo próprio Debord. Cf. Cor. Vol. 4. Carta de Guy Debord a Gianfranco Sanguinetti, 13 de março de 1969. 



107 
 

Enfim, no “espetáculo”, toda aparência, toda “representação” está autonomizada, afastada do 

mundo material. 

O “espetáculo” é uma monopolização da aparência, o que leva a que toda aparência no 

espetáculo seja falsa, no sentido em que não permite uma “verdade” do mundo material (DEBORD, 

2006, p. 769). Deste modo, não é possível separar o mundo “real do espetáculo”, porque se tem 

perdido toda relação entre ambos os mundos. Nessa separação, o sujeito se conforma com sua 

aparência, com o que pode aparentar, ou seja, com a forma com a qual pode apresentar-se a si 

mesma como imagem: “toda realidade individual tornou-se social, diretamente dependente da força 

social, moldada por ela” (DEBORD, 2006, p.770). 

Não resta nenhum processo individual, subjetivo, que não seja social, tanto que o social, 

agora dominado completamente pelo “espetáculo”, domina-o todo, enquanto é a imagem que 

domina o conjunto da realidade reduzida à mercadoria. Nesse sentido de domínio absoluto da 

imagem, Debord afirma que o espetáculo se mostra como a relação social entre pessoas mediatizada 

pela imagem e não como um conjunto de imagens (DEBORD, 2006, p. 767). Este é um dos 

elementos mais importantes para se distinguir o conceito de espetáculo de uma teoria dos meios de 

comunicação. O espetáculo é a redução dos sujeitos a uma inter-relação através de imagens. A 

aparição dos meios é somente consequência de que a imagem tivera um papel social determinante. 

E, como gesto profundamente hegeliano, Debord vê que o espetáculo não é um mundo 

verdadeiramente unificado por meio da imagem, senão que proporciona uma falsa unificação de 

todas as imagens. Efetivamente, é o mundo da separação generalizada, a qual tem duas caras.  

De um lado, o espetáculo está separado do social, embora o domine. É um tipo de 

dominação metafísica, no sentido de que é uma dominação que não se insere no mundo material e 

que, portanto, está fora do conjunto de relações do âmbito material. Essa separação tem, também 

ela, sua forma enquanto imagem. De outro lado, é um conjunto de imagens que, embora separadas, 

pretendem constituir-se na totalidade da sociedade. A parte privilegiada, como espetáculo, é tomada 

como um todo. Esta parte, autonomizada do mundo material, é o que constitui a razão para a 

separação (DEBORD, 2006, p. 770).  

O espetáculo, em sua tentativa de organizar o mundo por meio da imagem, aparece como 

um sistema paradoxal, cuja unidade reside na sua separação, ou seja, que em seu interior se mantém, 

todavia, a separação entre “imagem” e “mundo” (DEBORD, 2006, p. 767). É a partir daqui que se 

entende uma das frases mais famosas de A Sociedade do Espetáculo: “no mundo realmente 

invertido, a verdade é um momento do que é falso” (DEBORD, 2006, p. 768). Tudo aquilo que o 

espetáculo afirmar como verdadeiro, não é mais que um fragmento do falso, que é a organização da 



108 
 

aparência. Ainda que seja um modo social em que parece que não há alternativa (DEBORD, 2006, 

p. 769), não é mais que um momento histórico que se apresenta como absoluto: 

 

Mas o espetáculo nada mais é que o sentido da prática total de uma formação 
econômico-social, o seu emprego do tempo. É o momento histórico que nos contém 
(DEBORD, 2006, p. 768). 
 

Ainda assim quer aparecer-se enquanto um “fim da história”, como a realização da história, 

no sentido hegeliano (DEBORD, 2006, p. 769), não se pode falar que o espetáculo não contenha 

esse elemento de conflito que Debord se encarregou de reintroduzir no conceito de “história”. Esse 

elemento é chave para estabelecer a diferença entre Debord, os situacionistas, e o desenvolvimento 

filosófico posterior ao Maio de 68. A Filosofia pós 68 tem proclamado, de formas diversas e 

complexas, uma falta de perspectiva emancipatória, embora seja possível observar que o conceito de 

espetáculo retém esse elemento negativo, esse elemento crítico. Poder-se-ia dizer que Debord não 

“ontologizou” o espetáculo, ou seja, não identificou o espetáculo com o “ser da história”, 

eliminando toda a possibilidade de devir, de mudança, de transformação. Debord não podia 

identificar o espetáculo com a necessidade histórica absoluta. Se o fizesse, haveria proclamado uma 

fatalidade histórica, que justificaria o espetáculo como a última etapa do desenvolvimento do 

capitalismo. Isto é, justamente, o que parece que tem feito grande parte da Filosofia pós-moderna, a 

partir de conceitos que poderiam relacionar-se indiretamente com os conceitos desenvolvidos por 

Debord e pela I.S., porém, que compreendem, dentro de uma concepção da história como 

acabamento, como fim de um processo necessário. Como se tivessem dado por bom o conceito de 

“fim da história”, grande parte da Filosofia pós-moderna tentou eliminar, justamente, este elemento 

contraditório, negativo, o elemento que mostra que, em toda positividade, sempre há um elemento 

que o empurra para a sua autodestruição, para sua superação em outro ente. Portanto, vê-se como 

sendo uma radicalização do projeto marxista, já com categorias diferenciadas dele, Debord e a I.S. 

foram o último passo de uma concepção de história, todavia dialética, negativa, em que se 

expressava, não a necessidade da transformação social, mas sua mera possibilidade.  

Em suma, poder-se-ia dizer que o espetáculo se apresenta como uma enorme positividade 

indiscutível, inacessível. Não diz mais que “o que aparece é bom, o que é bom aparece”. Exige uma 

atitude de aceitação passiva que deriva de seu monopólio das aparências (DEBORD, 2006, p. 769). 

Sua pretensão de ser necessário é inevitável, de estar por cima das discussões humanas e responder 

às leis próprias, sua aparência religiosa, oculta seu caráter de relação entre os homens, através da 

imagem. 



109 
 

O aspecto do espetáculo que se desenvolveu, depois do “enfraquecimento” dos movimentos 

sociais, não foi esse componente negativo, mas o componente de positividade inalterada e 

inalterável. Deste modo, tem podido abrir-se passo à ideia de uma história em que já não é possível 

seguir mantendo um conceito de “progresso” determinado, nem sequer do sentido em que se pode 

compreender dentro da dialética hegeliana, nem tampouco a possibilidade de seguir interpretando 

toda a organização social como um conjunto de possibilidades e negatividades que convertem a 

essa, em um modo de sociedade no qual é possível o devir, a transformação, em definitivo, a 

emancipação. 

O conceito de espetáculo continua sendo um dos conceitos-chave para entender toda a teoria 

de Debord e a prática situacionista. No entanto, não se quer dizer com isso que seu destino tem sido 

paralelo ao conceito de “capital”, cuja capacidade interpretativa é inegável, ao longo do século XX. 

O que se está afirmando é que sua estrutura impregna muito dos discursos e correntes da Filosofia 

europeia, sobretudo da francesa, depois de que os situacionistas se dissolveram, isto é, no início dos 

anos 70. Em geral, nos discursos da Filosofia, a noção de “espetáculo” tem sido tomada a partir do 

ponto de vista que se poderia caracterizar como “fenomenológico” e não do ponto de vista histórico. 

Em outras palavras, esses discursos têm buscado despoja-lo de toda instância crítica, através de uma 

radicalização que tem desembocado numa essencialização, ou seja, na preeminência do caráter 

descritivo e não prescritivo. De uma forma certamente paradoxal, esses discursos buscam situar-se 

numa perspectiva anterior à elaboração de Hegel, isto é, uma posição na qual o conceito, todavia, 

estava inserido numa dialética que tinha que levar, necessariamente, à sua superação. Deste modo, 

assiste-se a uma “ontologização” do conceito de espetáculo, de tal forma que a realidade material, 

aquela que tematizara Feuerbach, apareceu como uma esfera completamente dissolvida, 

convertendo o espetáculo numa espécie de “mito” do qual não há escapatória.  

 

2.2 A teoria do espetáculo e a construção da História 

 

A teoria de Debord deve ser compreendida de acordo com a relação alienada da construção 

da história. Anteriormente, discutiram-se as correntes filosóficas que a fundamentam e se definiram 

os temas da subjetividade e da história, sobre a qual a teoria se baseia. Argumentou-se, ainda, que as 

bases de alguns dos seus problemas poderiam ser encontradas no início das preocupações de 

vanguarda, mais precisamente no movimento Letrista, e nas Internacionais Letrista e Situacionista.  

Note-se que os problemas envolvidos na redução da teoria de Debord a uma crítica dos meios de 

comunicação de massa, já foi apontado e observado. Assim, é semelhantemente errôneo, simples e 

reducionista igualar o espetáculo tão somente ao fetiche da mercadoria, desenvolvido por 



110 
 

Marx. Ainda que Debord se baseie na teoria da mercadoria como fetiche, sua posição apresenta 

efetivamente o fetiche de Marx como pertencente a uma tendência histórica mais ampla, a partir da 

qual surge o espetáculo. Para esclarecer: Debord indica o espetáculo como um pré-lançamento do 

capitalismo moderno, que surge de uma tendência histórica da separação do poder em moldar a 

história dos produtores dessa categoria. Essa tendência foi levada ao extremo e rendeu um decisivo 

e identificável problema ao capitalismo moderno, ou seja, a sociedade tornou-se tão subsumida às 

demandas da produção de mercadorias que muitos aspectos da vida foram moldados pela atividade 

humana, enquanto, ao mesmo tempo, o controle sobre a disposição da atividade se tornou mais 

distanciada e alienada do que nunca. O resultado foi uma nova forma de conflito: como a 

automação pode garantir a satisfação das necessidades de sobrevivência, sem a dependência do 

trabalho assalariado, a pobreza existencial foi substituindo a pobreza material, que tinha sido 

estudada por Marx; consequentemente, a contradição social decisiva não era mais entre trabalho e 

capital, por si só, mas entre aqueles que exigem mais da vida e aqueles que procuravam manter o 

atual sistema. O relato de Marx cai, portanto, dentro da narrativa histórica apresentada pelo próprio 

Debord, na medida em que descreve um estágio anterior da evolução do poder alienado, que, não 

obstante, forma o próprio espetáculo. Contesta-se, com base nessas alegações, que não pode, 

portanto, haver fácil e simples equivalência entre a imagem e a mercadoria. 

A filosofia de Hegel, segundo Debord (2006, p. 793), “supera a separação, mas, no 

pensamento apenas”. Sua consideração sobre a resolução do ideal e do material oferece apenas uma 

representação de sua unidade “real” na práxis; da mesma forma, o espetáculo representa uma 

unificação ilusória mascarada e surge a partir de um verdadeiro estado de separação, pois o 

espetáculo é uma “unidade da separação generalizada” (DEBORD, 2006, p. 767). Dado o grau em 

que ela espelha a resolução hegeliana e considerando que a resolução hegeliana foi apresentada 

como uma imagem da práxis real, o espetáculo é análogo às categorias “sem vida” do que Hegel 

chama de “compreensão diária”, isto é, formas que faltam ao conceito de unidade orgânica, na 

medida em que os diversos elementos que eles encerram estão unidos apenas por meio da abstração 

de suas diferenças específicas80.  

A implicação é que as formas de coletividade, que surgiriam a partir da superação do 

espetáculo, refletem o conceito de unidade orgânica81. A Filosofia do Direito de Hegel descreve o 

estado racional como uma universalidade composta por determinados elementos, unidos como um 

                                                            
80“O universal abstrato da compreensão (...) refere-se ao particular somente por subsumir neste particular, que não tem em 
si” (HEGEL, 1991, p. 280). 
81Discutindo a relação de peças para todo, Hegel escreve que “os membros e órgãos de um corpo vivo não deve ser 
considerado apenas como partes do mesmo, pois eles são o que são somente nessa unidade e não são indiferentes para 
que a unidade em tudo. [Eles] se tornam meras “partes”, apenas nas mãos do anatomista; mas por que razão ele está 
lidando com cadáveres em vez de corpos vivos” (HEGEL, 1991, p.204). 



111 
 

singular todo coerente; um todo, que surge a partir da identidade na diferença entre os elementos 

que o compõem e que, assim, concretiza a lógica da ideia. Esta noção de universalidade interligada 

dirige a oposição de Hegel às formas sociais que apenas impõem uma unidade meramente “externa” 

sobre os indivíduos particulares que as compõem82. 

O jovem Marx critica Hegel sobre esses mesmos termos. Em sua “Crítica da Filosofia do 

Direito de Hegel”, escrito entre 1843 e 1844, Marx afirma que a filosofia política de Hegel tinha 

oferecido apenas uma ilusão filosófica da unificação do indivíduo com a sociedade. Essa 

problemática pode ser verificada em todo o trabalho de Marx, certamente no que respeita à sua 

afirmação de que o Estado capitalista oferece uma unificação apenas aparente dos interesses 

antagônicos que o compõem. Ora, estas preocupações iniciais indicam a maturidade da teoria da 

mercadoria como fetiche, que descreve uma sociedade escravizada ao abstrato, da universalidade 

homogeneizada pelo seu próprio trabalho alienado; a sociedade, na qual se torna uma forma 

universal alienada dos elementos particulares, que ela medeia. A análise de Debord, por sua vez, 

reflete muitos destes temas, mas a maneira pela qual ela se apresenta em si é marcada por uma 

problemática relação entre o universal e o particular. A teoria do espetáculo extrapola efetivamente 

uma universalidade igualmente separada da figura do expectador alienado, ao abrigo do qual as 

particularidades das relações sociais capitalistas são subsumidas e, em última análise, acabam por se 

tornar obscuras. 

A teoria do espetáculo mostra as tentativas da I.S. em mover-se além do que eles viram com 

o marxismo tradicional; apresenta também uma tendência em afastar-se da reflexão clássica do 

trabalho como base de valor capitalista. Com efeito, e prefigurando alguns aspectos da obra de 

Negri, Debord e a I.S. não se concentram na produção do valor, mas sobre a “vida”83. 

Consequentemente, suas considerações sobre o esquema clássico sugerem que, para o capitalista, o 

valor provém do trabalho e, se o trabalho é deixado sem solução, então, assim também são os 

mecanismos do capital. Claramente, uma crítica da sociedade capitalista que aspira à aplicação 

prática, sem ser capaz de determinar que o capital realmente enfrenta problemas: e a dificuldade 

                                                            
82Isso pode ser introduzido através alegação infame de Hegel na Filosofia do Direito que “o que é racional é real 
[wirklich]; e o que é real é racional” (HEGEL, 2005, p. 19) Wirklich pode, contudo, ser traduzido com mais sucesso 
como ‘real’; por enquanto a realidade é, certamente, uma manifestação da razão de Hegel, não toda a realidade expressa 
que razão, na íntegra. Hegel torna este ponto na Enciclopédia Lógica enquanto corrigindo erros de interpretação de que a 
famosa declaração: leitores, ressalta, deve observar sua distinção entre realidade e mera existência, pois “o que está lá [na 
realidade] é, em parte, aparência e apenas parcialmente verdade” (HEGEL, 1991, p. 29). Este ponto é feito na Filosofia 
do Direito em si: um estado que não realizar plenamente o conceito e que consiste em vez de uma “multidão 
desorganizada” ou “massa disforme” (HEGEL, 2005, p. 181), seria irracional, por “realidade é sempre a unidade da 
universalidade e particularidade”; quando “esta unidade está ausente, a coisa não é realizada, apesar de existência pode ser 
predicado dele” (HEGEL, 2005, p. 138). Um Estado só é “absolutamente racional” quando a sua existência levanta “auto-
consciências particulares (...) ao plano do universal” (HEGEL, 2005, p.133). 
83 “Os situacionistas acreditavam mesmo ter descoberto o tema mais vasto e mais irredutível possível: vida” (JAPPE, 
1999, p. 136) 



112 
 

reside no fato de que a teoria emprega conceitos e categorias marxistas, enquanto efetivamente 

compromete a primazia do conceito de trabalho. Isto certamente não sugere que a tentativa de ir 

além do marxismo clássico seja um erro e nem se compreendem dessa forma os aspectos 

problemáticos da teoria de Debord. Em vez disso, eles destacam algumas das dificuldades 

envolvidas na adaptação de um conjunto de ideias do século XIX, para apresentar as exigências que 

dizem respeito, em particular, a um dos aspectos mais amplamente debatidos dessas dificuldades 

teóricas, a saber: a teoria do valor-trabalho. 

Com base na produção industrial, a teoria do valor-trabalho é desafiada por formas de 

trabalho que produzem objetos físicos, por si só (NEGRI, 1999); o valor-trabalho também pode ser 

relacionado quanto ao grau em que e são prejudicados pela importação do chamado “valor 

simbólico”84. Tais dificuldades reforçam a natureza notoriamente problemática da transformação 

realizada por Marx do valor em preço, na medida em que eles se valem de um ceticismo quanto à 

existência de um valor, a espreitar “por trás” ou “abaixo” as suas aparências monetárias imediatas. 

Esse é o chamado “problema da transformação”, que é apreendido e usado por aqueles que 

procuram descartar a crítica de Marx; porque, se a base do valor-trabalho pode ser negada, também 

pode a noção de mais-valia e, portanto, por extensão, a alegação de que a exploração é intrínseca à 

própria estrutura do capital. 

A teoria de Marx é capaz de responder à noção de trabalho imaterial e valor simbólico, bem 

como de proporcionar soluções para a transformação do valor em preço. Rosdolsky (1980, p. 411) 

compreende que a teoria demanda uma harmonia e pergunta: “desde quando tem sido tarefa dos 

marxistas provar que é teoricamente possível para a economia capitalista prosseguir sem 

perturbações?” Para Perlman, citado por Rubin (1972, p. 30), “Marx não questiona o que determina 

o preço de mercado; mas questiona como a atividade do trabalho é regulada”, e Postone, por sua 

vez, argumenta que a intenção de Marx não é a formulação de uma teoria de preços, mas mostrar 

como o valor induz a um nível de aparência que disfarça. 

A teoria luta com aspectos do capitalismo contemporâneo. Postone, admitindo tacitamente 

as dificuldades colocadas pelas formas contemporâneas de trabalho e mercantilização, segue a 

posição de Negri, ao sustentar que os aspectos aparentemente anacrônicos da economia de Marx 

provam a sua atualidade. Ambos fazem muito da afirmação de Marx no Grundrisse de que “logo 

que o trabalho, na forma direta, deixou de ser o grande manancial de tempo de trabalho, a riqueza 

deixa e deve deixar de ser a sua medida” (MARX, 1973, p. 705).  

                                                            
84Para Baudrillard (1993, p. 9), “a produção, a forma da mercadoria, a força de trabalho, equivalência e mais-valia, agora 
são coisas do passado. (...) já passamos da lei de mercado do valor com a lei estrutural do valor, e isso coincide com a 
obliteração da forma social conhecida como produção”. 



113 
 

Negri (2003, p. 29) afirma, portanto, que a subsunção real do trabalho tornou-se 

“incomensurável”, e que este está, portanto, pronto para livrar-se do “parasita” do capital. Para 

Postone (1996, p. 197), essas mesmas dificuldades refletem o potencial emergente da tecnologia 

para acabar com o trabalho assalariado. Postone, na verdade, vai mais longe ao afirmar que a 

“crítica da economia política” de Marx não deve ser tomada como uma “economia política crítica”. 

Isto, contudo, continua a ser o caso de que tanto esta última afirmação e indicação de Perlman de 

que a relação de valor com o preço não são uma grande questão em Marx; sobretudo, tendo em 

conta as extensas tentativas de Marx no terceiro volume de O Capital em explicar o movimento do 

valor através da mais-valia, do lucro, do preço de produção, etc., ao preço de mercado. Tal 

abordagem proporciona um meio de se conciliar a teoria do valor-trabalho com alguns dos fatores 

contemporâneos que foram estabelecidos para substituir o seu suposto estatuto como o principal 

determinante do preço. Assim, por um lado, com Debord, tem-se os problemas colocados pela 

teoria do espetáculo que se afastam dos mecanismos marxistas os quais orientam seus conceitos-

chave; por outro lado, tem-se a possibilidade de os próprios mecanismos teóricos apresentarem 

dificuldades, ou exigirem maior desenvolvimento. É possível localizar ambas as problemáticas da 

perspectiva de Debord, particularmente no que diz respeito à sua alegação de que as teorias são 

“feitas para morrer na guerra do tempo”, e “ter de ser substituída porque estão constantemente sendo 

processadas de forma obsoleta por suas vitórias mais do que por suas derrotas parciais” (DEBORD, 

2006, p. 1354).  

Tal afirmação implica um impulso à crítica e a reformulação da teoria, de acordo com a 

mudança de contextos e situações. Não só isso implica que os aspectos do pensamento de Debord 

não são, necessariamente, prejudicados por dificuldades deste último, mas apontam para novas 

formulações; além disso, e na medida em que essa projeção é marcada por uma dimensão 

estratégica, ele também obriga a se abordarem os mecanismos econômicos dos contextos que são 

para se resolver. Em outras palavras, em virtude de sua ênfase na prática, o modelo de atividade 

histórica que Debord procura elaborar contém uma tendência inerente em direção tanto da “crítica 

da economia política”, (isto é, a análise crítica da teoria), como da “economia política crítica”, ou 

seja, a análise teórica da sociedade concreta. 

A posição que se adota evita os problemas que decorreriam de se criticar a teoria de Debord 

a partir de sua leitura de Marx por si só. Faz pouco sentido apresentar a si próprio e o corpus da I.S. 

como fonte material, para um comunismo antidogmático, se a alegação feita assumir a validade dos 

conceitos e das categorias de Marx. Assim, em vez de comparar Debord com Marx, opta-se por 

mostrar que a teoria do espetáculo, na adoção dos conceitos de Marx, enquanto partindo de suas 

bases, enfrenta dificuldades quando são chamados a realizar a análise estratégica que ela própria 



114 
 

defende. Isso fornece um meio possível de se avaliar Debord em seus próprios termos, ou seja, de se 

abordar a eficácia estratégica prática da teoria do espetáculo. 

De acordo com Debord, é possível reconhecer que a história não foi feita por Deus, reis ou 

pela economia, e sim pelos próprios seres humanos. A religião era obsoleta, a política uma charada 

vazia, e o determinismo econômico e de representação do partido perderam a sua credibilidade. Na 

verdade, o Comunismo provou ser tão capaz de brutalidade como o capitalismo e o aumento da 

escala e banalidade do consumo de mercadorias tem promovido uma unidade em direção ao 

desconhecido. Por conseguinte, embora o movimento revolucionário tenha desabado em sua própria 

representação, no início do século, Debord e a I.S. declararam que estavam prestes a atingir um 

nível novo, “superior”; mantendo-se, não revelado como a demanda por um modo mais justo e 

equitativo da produção industrial e distribuição, mas como de uma história livre, auto-determinada. 

Como se observa, isso implicou uma reformulação da classe revolucionária; aqueles que foram 

separados não formavam os meios de produzir a sua subsistência, pois, o “novo proletariado” eram 

todos aqueles que tinham sido separados dos meios de produção, conscientemente, de suas próprias 

vidas. 

Definindo o presente, em termos deste cerne revolucionário, um momento dialético 

potencialmente final, provocado pela separação aperfeiçoada do espetáculo, exigiu que o espetáculo 

se voltasse para o tempo como uma explicação retrospectiva de todas as formas anteriores de poder 

social separados.85 Todos os exemplos de ideologia, hierarquia, negação e privação de autonomia se 

tornam negações oriundas da auto-determinação de que a revolução moderna seria realizada86. 

Além disso, o presente torna-se figurado como aparência final, a partir do qual uma humanidade 

totalmente livre e auto-determinada começa a surgir: o final potencial da “pré-história”, apesar de 

sua aspiração em ficar como o fim da história por si (MARX, 2000, p. 426).  

O conceito de espetáculo assenta-se, portanto, sobre a afirmação de que o capitalismo 

mercantil do Século 20 revela a verdadeira natureza de todas as formas anteriores de poder 

separados, em que está totalmente exposto o verdadeiro coração do projeto revolucionário, ou seja, 

o fim de “toda especialização, toda hierarquia, e toda a separação” (DEBORD, 2006, p. 817). Isso 

resultaria num sujeito histórico capaz de determinar-se como o seu próprio objeto, e, portanto, pleno 

em liberdade. Novamente, não há essência humana a priori ou a noção fixa de “espécies-ser” em 

Debord, porque pode haver condições históricas específicas para a realização da liberdade humana? 

                                                            
85 “(...) o espetáculo não faz segredo do que é, ou seja, poder separado desenvolvido por conta própria” (DEBORD, 2006, 
p. 772). 
86 Como observado, Debord traça as raízes do espetáculo, remontando à antiguidade da filosofia grega e alega que “todo o 
poder separado tem (...) sido espetacular” (DEBORD, 2006, p. 772). Ele também afirma que “o poder se reveste na 
aparência externa de uma ordem mítica desde o início” (DEBORD, 2006, p. 772). 



115 
 

É importante notar que noção de espécies-estar de Marx é desprovida de qualquer identidade 

fixa, mas refere-se à expressão plena dos seres humanos como criaturas históricas, auto-

determinadas87. Essa posição pode ser encontrada em Hegel e, ao contrário do que se acredita88, 

sugere que a teoria de Debord contenha muita semelhança: a economia capitalista se desenvolveu a 

um ponto em que ela fizera do trabalho assalariado redundante em si e proporcionou novos meios 

de se formar e afetar a experiência vivida. Assim, embora “a vida de uma pessoa” possa muito bem 

ter sido “uma sucessão de situações acidentais” no passado, a tarefa do futuro, gerada pela ascensão 

do espetáculo moderno, é de se “tentar construir situações” conscientes e deliberadas (DEBORD, 

2006, p. 325). A construção de situações explicitamente envolve a própria natureza implícita, ou 

seja, permite o controle auto-consciente sobre a própria existência como seres temporais, 

contextualmente situados. Isso, então, não é a plena expressão de uma determinada identidade ou 

essência, senão a realização das condições da livre e auto-constitutiva autodeterminação. 

As raízes conceituais das imagens e representações de Debord são encontradas nas objeções 

de Hegel às categorias abstratas de pensamento não-dialético, isto é, formas de pensamento que 

mantêm uma distinção entre pensamento e o seu referente. Essas raízes são frutos da contribuição de 

Lukács, mas também da Fenomenologia dentro hegelianismo francês, pois, assim como a 

consciência permanece separada de um objeto que é próprio, embora a verdadeira natureza esteja 

alienada, assim também é o espectador alienado de suas próprias ações. O espectador apenas 

“contempla” o mundo que ele cria89. 

Assim, a “realidade” que está subjacente a essas representações é melhor, em pensamento, 

não em termos de um mundo material mascarado pela ideologia, como uma capacidade alienada e 

potencial para a ação da auto-determinação. O ‘real’ e a ‘verdade’, em outras palavras, são, em 

última análise, o próprio processo histórico. Assim, embora muitos tenham chamado a atenção para 

as ligações entre o espetáculo de Debord e a teoria do simulacro de Baudrillard90, no trabalho de 

                                                            
87 “Todo o caráter de uma espécie - o carácter espécies - está contido no caráter da atividade de sua vida; a liberdade é 
atividade consciente, é o caráter espécie do homem. A própria vida aparece apenas como um meio de vida. (...) O homem 
faz sua própria atividade de vida, objeto de sua vontade e de sua consciência” (MARX, 1988, p. 76). 
88 “Para Hegel, a verdade absoluta da humanidade é que os seres humanos não têm determinado a sua identidade fixa, 
mas determina e produz a sua identidade e seu mundo na história, e gradualmente chega ao reconhecimento desse fato na 
história” (HOULGATE, 2005, p. 17). Deve, contudo, ser adicionada a esta liberdade a realização e a expressão da 
verdadeira razão, que pode constituir uma identidade implícita, imanente. 
89 “A externalidade do espetáculo com respeito ao sujeito ativo é demonstrada pelo fato de os gestos do indivíduo já não 
serem seus, mas daqueles que os represente para ele” (DEBORD, 2006, p. 774). 
90 Debord, de fato, não utiliza o termo “simulação” em si; até 1993 na Cette Mauvaise Reputation, e assim, muito tempo 
depois do aparecimento de Simulacros e Simulação de Baudrillard, em 1985, ele escreve: “em todos os lugares, o excesso 
de simulação explodiu como Chernobyl” (DEBORD, 2001a, p. 92). Bracken afirma que isto é a “ponta do lápis” para 
Baudrillard (BRACKEN, 1997, p. 227), e passa a criticar a correta visão de Plant de que o espetáculo de Debord é 
antitético à hiper-realidade de Baudrillard: “pelo que sabemos”, escreve ele, “Debord poderia ter ficado lisonjeado no 
caminho [sic] já que Baudrillard seguia alguns de seus interesses” (BRACKEN, 1997, p. 228); na verdade,  embora 
Bracken não possa ter sabido disso antes da publicação das Correspondências de Debord, ele via Baudrillard como um 



116 
 

Debord o real não desapareceu ou se tornou inacessível; ele, de fato, persiste sempre na 

possibilidade de negação e mudança consciente. 

Com Hegel, sujeito e objeto são, em sua raiz, idênticos em razão da identidade do conceito. 

Essa unidade passa despercebida e a representação da unidade, como a religião, pode ser adotada no 

lugar da sua plena auto-consciência filosófica. A Religião, por exemplo, é “a relação com o absoluto 

na forma de sentimento, a imaginação, a fé” (HEGEL, 2004, p. 145). Com Debord, os poderes 

subjetivos e as capacidades da sociedade são alienados na objetividade separada de um sistema 

econômico autônomo, resultando em um mundo e um modo de vida que se torna ‘imagem’ 

enquanto separação daqueles que realmente a vivem; a vida torna-se, assim, uma mera 

representação de sua “unidade adequada” (DEBORD, 2006, p. 766). 

A representação assume um grau de independência, de modo que o espetáculo se torna “o 

mundo da imagem autônoma”, composto de “representações independentes”, e, portanto, 

“representa a si mesmo” (DEBORD, 2006, p. 767). A obstrução do seu referente original permite 

que funcione como um modelo genético para todas as práxis sociais, pois “o espetáculo constitui o 

modelo social dominante da vida” (DEBORD, 2006, p. 767). 

Debord sustenta, assim, no início de A Sociedade do Espetáculo que o espetáculo é melhor 

visualizado como “uma Weltanschauung que é atualizada, traduzida para o reino material. É uma 

visão do mundo que se objetivou”, e como “ideologia na forma material”. (DEBORD, 2006, p. 

767). É um conjunto de ideias sobre o mundo, decorrentes e que correspondem às exigências, do 

capitalismo, que se tornou independente e que agora re-forma e re-modela o mundo em sua própria 

imagem. Ao fazer isso, esse conjunto de ideias também atinge o mundo, em conjunto com os 

comportamentos que o compõem; ou seja, o pensamento e a prática, consequentemente, tornam-se 

alienados. Ora, o conjunto remanescente permanece localizado dentro do tempo histórico, por mais 

que impeça a direção consciente do tempo histórico e, como tal, está sujeito a ele. 

Segundo Debord, no espetáculo, a realidade vivida é considerada apenas “parcialmente”, na 

medida em que a consciência está centrada nas imagens-espetáculos. Note-se como essa visão 

parcial apresenta-se como o único repositório de validade e, como toda a consciência está centrada 

                                                                                                                                                                                          
“palhaço midiático” (DEBORD, 2008, p. 248). Além disso, as teorias Debord e Baudrillard são bastante 
incomensuráveis. Por exemplo, e novamente em Cette Mauvaise Reputation, Debord estabelece ter dado a um revisor 
hegeliano os Comentários sobre a Sociedade do Espetáculo. O revisor sustentava que, com a integração do espetáculo e 
da realidade, o próprio conceito de espetáculo deveria tornar-se insustentável, tal como a estrutura hegeliana que o funda. 
A resposta de Debord não é inteiramente satisfatória, mas significativa: responde ao descrever essa objeção como um 
equivalente “sofisma” para a afirmação de que não se podia mais ser um heraclitiano dentro do espetáculo moderno, 
porque Heráclito tinha afirmado ser “a linguagem [ou melhor, o Logos] aquilo que é comum” (DEBORD, 2001a, p. 46). 
Também é interessante notar que, em 1989, Debord envia agradecimentos a seu editor por recusar, em seu nome, o 
convite para uma conferência acadêmica: “um cretino me escreveu pela Universidade de Montana (...) informando-me 
que Baudrillard estará lá (...) e que eu faria bem por aparecer lá em tão boa companhia (...)” (DEBORD, 2008, p. 74). 



117 
 

nela, então, ela torna-se um “pseudo-mundo” à parte (DEBORD, 2006, p. 766). A ação histórica é 

verdadeiramente separada de si mesma, mas o espetáculo, ainda em última análise, é abrangido por 

ela; a “prática social que o espetáculo autônomo confronta é também a totalidade real que contém o 

espetáculo”, a despeito de “a cisão nesta totalidade mutilá-lo ao ponto de fazer o espetáculo aparecer 

como seu objeto” (DEBORD, 2006, p. 767). A realidade, em outras palavras, enquanto real práxis 

histórica contém o espetáculo, mas está subordinada e escravizada por ele; o espetáculo é 

“determinado por uma parte de si que se coloca acima do resto e é exterior a ele” (DEBORD, 2006, 

p. 1064); para o “mundo sensível” é “substituído por uma seleção de imagens que existem acima 

dele, e que, simultaneamente, se impõem como excelência perceptível” (DEBORD, 2006, p. 776). 

O conjunto, em outras palavras, é dominado pela parte e, como a prática do todo corresponde às 

exigências da parte, a vida do todo se afasta para representação, na medida em que a auto-

determinação direta é negada. Contudo, o ‘real’ não desapareceu, na medida em que Debord 

equipara a realidade e a verdade com a história, sustentando que a história sempre existirá, ainda que 

inconscientemente, desde que a consciência humana exista dentro do tempo. A “história”, escreve 

Debord por meio de um desvio de Marx91, “sempre existiu, mas nem sempre na sua forma histórica 

(...). O movimento inconsciente do tempo manifesta-se e torna-se verdadeiro na consciência 

histórica” (DEBORD, 2006, p. 820). Porque a história é constituída por uma consciência de eventos 

e ações; a consciência é capaz de permanecer enraizada dentro do ‘real’ da história e, assim, o 

espetáculo se projeta como uma modalidade distinta que tem emergido de forma separada e 

autônoma. 

 

2.3 Formas concentradas e difusas do espetáculo 

 

O espetáculo é, em última análise, “simplesmente o domínio econômico desenvolvido por si 

mesmo” (DEBORD, 2006, p. 769).  Contudo, a independência e a autonomia da “esfera 

econômica” são contrariadas pela sua própria obsolescência, pois, enquanto garante a sobrevivência 

da sociedade, as possibilidades contemporâneas de automação e os novos modos de organização 

social têm se tornado dependentes da dormência contínua da “consciência histórica” da economia 

de sobrevivência que suprime. Pela primeira vez “a sociedade descobre que ela depende da 

economia, e a economia tem-se, de fato, tornado dependente de sociedade” (DEBORD, 2006, p. 

782). Em consequência, a perpetuação deste modo obsoleto de produção é dependente de sua 

validade em si, mas também mascara sua própria redundância. Isso leva à distinção entre as formas 

                                                            
91 “A razão sempre existiu, mas nem sempre de uma forma razoável” (MARX, 1843) 



118 
 

“concentrada” e “difusa” do espetáculo, que abordam este problema de diferentes maneiras. 

Resumidamente: no espetáculo concentrado, o alienado poder social é condensado dentro de um 

corpo dirigente, partido ou ditadura com os quais a sociedade é obrigada a se identificar; na forma 

difusa, o espetáculo está disperso por toda a sociedade por meio de mercadorias, modas, modismos, 

modelos comportamentais etc., imagens de satisfação subjetiva, e, assim, atualizada e tornada 

normativa.  

Os indivíduos particulares são, portanto, orientados para as formas alienadas de poder social 

coletivo; consequentemente; todo o social passa a ser mediado por expressões alienadas de suas 

próprias capacidades gerais. Por meio de outro desvio de Marx92, Debord afirma que “o espetáculo 

não é um conjunto de imagens, mas uma relação social entre pessoas, mediada por imagens” 

(DEBORD, 2006, p. 767). Enquanto o espetáculo difuso é capaz de tomar esta mediação, de alto 

nível, através de sua abundância de mercadorias, a “fraqueza quantitativa” relativa do espetáculo 

concentrado da massa de mercadorias se opõe à divulgação dos seus méritos e à razão dessa forma 

(DEBORD, 2006, p. 685). Assim, quando o espetáculo difuso conta com a dispersão de “imagens-

objetos”, o espetáculo concentrado apresenta o seu corpo governado como a personificação da 

vontade, ação e identidade do todo social (DEBORD, 2006, p. 769). Uma “imagem do bem que é 

um resumo de tudo o que existe oficialmente”, tende, assim, se identificar com o Estado, o partido 

ou mesmo um “único homem”, e se destaca como um “pega-tudo de qualidades socialmente 

reconhecidas” (DEBORD, 2006, p. 685). Debord: “se cada chinês tem que estudar Mao, e, com 

efeito, ser Mao, isso é porque não há mais nada a ser” (DEBORD, 2006, p. 788). Reciprocamente, 

isso informa o nível de produção de mercadorias possível dentro de tais sociedades. Segundo 

Debord, a burocracia governante não pode deixar margem notável de escolha para seus súditos. 

Toda decisão válida deve estar localizada dentro da burocracia, na medida em que a validade dela 

depende de seu suposto status e necessidade, como uma expressão da ação e vontade do todo93. 

Consequentemente, “qualquer escolha independente, mesmo a mais trivial, é, portanto, a escolha 

para a destruição completa da burocracia” (DEBORD, 2006, p. 78).  

A produção no espetáculo concentrado é, portanto, voltada para uma noção mais tradicional 

de sobrevivência do que a “pobreza dourada” disponível dentro da forma difusa. Daí a afirmação de 

Debord de que a burocracia, dentro de tais formas, “aparece como a versão subdesenvolvida da 

velha burguesia europeia” (DEBORD, 2006, p. 694). A distinção entre as formas concentrada e 

difusa leva a uma das afirmações mais intrigantes de Debord. Nos Comentários, quando se refere ao 

                                                            
92 “(...) o capital não é uma coisa, mas uma relação social entre pessoas mediada pelas coisas”. (MARX, 1976, p.932) 
93 “O Dono exclusivo de toda a sociedade, [a burocracia] declara-se a representante exclusiva dos interesses superiores da 
sociedade. Ao fazê-lo, o Estado burocrático se torna a concretização do Estado hegeliano” (I.S., 2006, p. 284). 



119 
 

espetáculo “integrado”, ele escreve que “quando o espetáculo estava na forma concentrada, a maior 

parte da sociedade envolvida se escapou; quando na forma difusa, uma pequena parte; hoje, 

nenhuma parte” (DEBORD, 2006, p. 1598). Ainda assim, A Sociedade do Espetáculo começa com 

a declaração aparentemente inequívoca de que toda a vida tem se convertido em representação. 

Como, então, pode haver qualquer realidade periférica que envolva as formas concentrada ou 

difusa? Porque a noção de história de Debord compreende e significa que o real e o verdadeiro são, 

em última análise, ligados à auto-determinação. Sua formulação nos Comentários, isto é, a alegação 

de que alguns aspectos do real existem “fora” das formas concentradas e difusas, indica que esta 

realidade histórica persiste mais direta e imediatamente, dentro dos aspectos da vida que ainda não 

se enquadram dentro dos limites do espetáculo. Isso significa que o espetáculo pode ser 

compreendido como um tipo de quadro imposto à ação histórica, através do qual a ação histórica é 

canalizada e, assim cooptada94: um quadro que é mais amplo dentro da forma difusa do que dentro 

do seu homólogo concentrado, que é forçado a fazer um maior recurso à ideologia e a métodos 

policiais e de propaganda. Assim, a atividade dentro do espetáculo é uma representação, na medida 

em que constitui um território que corresponde exatamente ao mapa genético do espetáculo; o 

“real”, entretanto, permanece “fora”, e não pode ser incluído por ele. Pode-se, também, notar que, 

em 1966, Debord declarou: “parece-me que a I.S. estaria seriamente em erro ao sugerir que toda a 

vida fora da atividade situacionista era completamente reificada”, conforme fosse, ao se fazer tal 

atividade se tornaria “um resgate místico pelo conceito” (DEBORD, 2006, p. 1167). 

Deve-se, contudo, salientar que o espetáculo é uma forma de mediação, pois isso informa a 

cena bastante confusa na qual o termo “espetáculo” de Debord se refere a vários aspectos distintos 

da sociedade, ao mesmo tempo. O espetáculo é um ponto focal, sendo o corpo de imagens que 

modela a práxis social; mas é, também, o modo de ação e interação que essas imagens geram, na 

medida em que a vida, vivida em conformidade com ele, é alienada, e torna-se representação. 

Consequentemente, o espetáculo não é apenas uma parte da sociedade, senão a sociedade como um 

todo. Daí afirmação hegeliana e tripartida de Debord de que “o espetáculo aparece ao mesmo tempo 

conforme a própria sociedade, como uma parte da sociedade e como meio de unificação” 

(DEBORD, 2006, p. 766). Note-se que a reflexão se volta à estrutura do Conceito de Hegel. 

Como visto, o conceito é composto por três momentos principais, isto é, a universalidade, a 

particularidade e a singularidade. Debord apresenta o espetáculo como uma perversão, ou melhor, 

uma representação da autêntica unidade orgânica implícita pelo modelo hegeliano. Daí a sua 

                                                            
94 “Não pode haver liberdade fora da atividade, e no contexto [estrutural] do espetáculo toda a atividade é negada - toda a 
atividade real, tendo sido capturada em sua totalidade e canalizada para a construção global do espetáculo” (DEBORD, 
2006, p. 772). 



120 
 

afirmação de que o espetáculo é, ao mesmo tempo, um todo, partes desse todo, e a unidade dos dois, 

pois, são as “imagens” em que os indivíduos se concentram95; é a interação entre eles, mediada por 

essas formas alienadas96; consequentemente uma forma de unificação. Como esses indivíduos são 

mediados apenas por imagens, ou seja, formas alienadas de seu próprio poder social, a unidade que 

resulta não é mais do que uma “unidade da separação generalizada”, caracterizada por um 

“constante reforçar as condições de isolamento da “multidão solitária”97” (DEBORD, 1995, p. 22). 

O espetáculo constitui, assim, uma “falsa” unidade que, simplesmente, agrega um conjunto de 

elementos isolados. Na medida em que esta falsa unidade é modelada sobre o conceito hegeliano, e, 

ainda assim, claramente aquém da unidade do conceito, da universalidade e particularidade, a 

unidade, “verdadeiramente” postulada além dele, atualiza a unidade. 

A teoria do espetáculo implica que não só são os espetáculos imagens irredutíveis aos meios 

de comunicação, como também são irredutíveis a uma forma econômica específica, ou mesmo para 

um modo específico de perpetuar e validar as últimas imagens. Debord refere-se igualmente a 

entretenimento, atividades, mercadorias, propagandas, comportamentos, etc. Isso significa que a 

supressão do capitalismo não é necessariamente a supressão do espetáculo, já que a forma de 

separação pode ser mantida em um futuro pós-revolucionário. Assim, para Debord (2006, p. 770), 

“onde há representação independente, o espetáculo reconstitui-se”. Embora Debord concentre-se no 

capitalismo de consumo - e certamente há um motivo para que este último proporcione a mais clara 

expressão do espetáculo e identifique os problemas que definem o movimento revolucionário 

moderno - o capitalismo mercantil ocidental é melhor entendido como o veículo, o melhor e o mais 

bem-sucedido, para uma tendência ao espetáculo. O espetáculo não é redutor e exclusivista, ou seja, 

equivalente ao capitalismo; em vez disso, o capitalismo mercantil oferece o conteúdo mais 

adequado para o formato do espetáculo. 

Para Debord (2006, p. 776) o espetáculo exibe o “princípio do fetichismo da mercadoria”; 

uma alegação que se distingue da alegação comum de que o espetáculo corresponde ao fetiche de 

Marx per se. O “princípio” a que Debord se refere, é o da inversão do sujeito e objeto, e da 

reificação e racionalização a que mercadoria dá origem. Ainda assim, Debord se afasta da 

consideração econômica que funda a inversão. Daí o “princípio” do fetiche, em oposição ao fetiche 

per se.  

                                                            
95 “Como parte da sociedade, esse setor onde toda a atenção, toda consciência, converge” (DEBORD, 2006, p. 766). 
96 “O espetáculo não pode ser definido em oposição abstrata à concreta atividade social (...) a realidade vivida é 
materialmente invadida pela contemplação do espetáculo, e repete dentro de si o fim espetacular, dando-lhe a coesão 
positiva” (DEBORD, 2006, p. 768). 
97 Uma referência ao The Lonely Crowd, um estudo sociológico americano de David Riesman, Nathan Glazer e Reuel 
Denney que apareceu pela primeira vez em 1950. 



121 
 

O espetáculo representa uma ‘falsa’ forma de unidade social, um instrumento de coesão 

externa dentro do qual determinados indivíduos permanecem isolados e separados, mas que deriva 

dos poderes alienados daqueles que estão relacionados e unidos. Isso guarda relação com muitos dos 

principais temas da economia madura de Marx. Para analisar a relação do espetáculo com temas da 

economia madura de Marx, deve-se voltar às primeiras obras de Hegel sobre a Religião, isto é, 

textos que argumentam contra as formas religiosas, na qual Deus é detido para ser separado e 

distanciado dos seus crentes. Esses primeiros escritos apresentam uma contribuição seminal de uma 

universalidade alienada e separada que fica distinta das particularidades a que dizem respeito e isso 

informa e fundamenta a economia madura de Marx. Portanto, os primeiros escritos religiosos 

refletem-se na crítica da filosofia política de Hegel de Marx. 

Pode ser tentador sugerir que Hegel seja um ateu, mas ele continua sendo um filósofo de 

origem luterana, ou mais especificamente, pietista declaradamente cristão. Afinal, em sua opinião, 

“o objeto da religião, como o da filosofia, é a verdade em sua própria objetividade, Deus é nada 

mais que Deus e a explicação de Deus” (PAPAIOANNOU, 1964, p. 28). Ao longo de 1790, Hegel 

era contra as formas de religião que perpetuam a alienação da humanidade de Deus, e que, assim, 

geram a separação da humanidade de sua própria verdadeira natureza e essência. Essas obras podem 

ser lidas como um modelo para as preocupações maduras de Hegel com a unificação do finito e do 

infinito, que encontra a sua resolução inicial na Fenomenologia de 1807; um livro que discutiu que 

cada consciência contém a sua própria “escada” ao “absoluto”, ou neste caso, Deus dentro de si 

(HEGEL, 1977, p. 14). Essas preocupações iniciais são identificadas dentro da última grande obra 

de Hegel, a Filosofia do Direito, em que analisa a atualização completa do “conceito divino”, dentro 

de um estado racional, uma sociedade que compreende uma totalidade orgânica, a universalidade 

dos quais emerge a partir da identidade comum dos elementos que a compõem (HEGEL, 1991, p. 

147). 

Consequentemente, muitas das posições posteriores de Hegel se inserem nos primeiros 

argumentos, quanto aos benefícios das formas “subjetivas” da religião sobre as homólogas 

“objetivas”. O primeiro, conforme definido em 1793, “Sobre as perspectivas de uma religião 

popular”, está ligado ao sentimento, sensação e experiência vivida, que, por sua vez, está associado 

ao dogma, ritual e a imposição da escritura como “fato positivo”98. O argumento de Hegel é que a 

Religião deve ser vivida e sentida, ao invés de apresentada como uma doutrina externa; reitera este 

ponto na obra “A positividade da religião cristã”, de 1795, em que reflete a Religião como um 

                                                            
98 “A religião subjetiva é algo individual, a religião objetiva uma questão de abstração. O primeiro é o livro vivo da 
natureza, das plantas, insetos, pássaros e animais que vivem com e sobrevivem longe uns dos outros (...). A última é o 
gabinete do naturalista, cheio de insetos que ele matou, plantas que são desidratadas, animais empalhados ou conservados 
em álcool” (HEGEL, 1984). 



122 
 

objetivo, uma “verdade externa” separada das particularidades sobre a qual ela é imposta. Contra 

essa separação, Hegel sugere o modelo cristão de uma congregação composta de crentes 

mutuamente amorosos e de perdão, que atualizam sua fé dentro da atividade social vivida. Isto é, em 

verdade, um argumento forte para a realização da filosofia na práxis99 e informa a noção de Espírito. 

Durante o desenvolvimento do pensamento de Hegel, o amor religioso, o perdão mútuo tornam-se 

reconhecimento mútuo que funda o Espírito e que, finalmente encontra a sua expressão completa na 

comunidade orgânica, interagindo com o estado racional. 

Embora Debord e Marx tomem a obra madura de Hegel como principal referência, 

encontram-se ligações com esses primeiros escritos, os chamados escritos da juventude100.As 

objeções de Hegel à universalidade alienada de um Deus separado e independente evoluiu para sua 

crítica dos conceitos dicotômicos estáticos do pensamento representacional do cotidiano. A Religião 

é, afinal de contas, descrita, em sua filosofia madura, como uma mera representação da verdade 

apreendida pela Filosofia101. Isso não só fundamentará as alegações dos jovens hegelianos de que a 

Filosofia em si só pode ser um mero Vorstellung da práxis; além de possibilitar a crítica de Marx 

sobre o estado racional de Hegel. Onde Hegel (2004, p. 39) estabelece o caminho, a escada, para o 

ser, “a ideia divina tal como existe na Terra”, Marx compreendia a Filosofia do Direito como uma 

representação filosófica da unidade que se perpetuava, por meio da apologia da divisão real dos 

elementos particulares da sociedade burguesa. Além disso, Marx sustenta que a celebração do 

Estado prussiano de Hegel contradiz a própria ênfase de sua filosofia no movimento histórico. 

Esses pontos podem ser ilustrados ao se examinar a adoção por Marx do conceito de “classe 

universal” de Hegel. Para Hegel, a classe universal consistia de burocratas, cujos interesses 

particulares próprios encontram-se na mediação e reconciliação dos outros elementos diversos da 

sociedade. A sua tarefa seria, assim, unificar as demandas específicas da sociedade civil com as 

preocupações mais universais da sociedade política102. Para Marx (1975, p. 256), como 

argumentado em sua “Crítica da Filosofia do Direito de Hegel”, o proletariado constituía 

verdadeiramente a “classe universal” da sociedade; conforme o proletariado se emancipasse, 

                                                            
99 Em seu “Sobre as perspectivas de uma religião popular”, Hegel (1984) escreve: “a minha preocupação é com o que 
precisa ser feito para que a religião, com toda a força do seu ensino, possa ser misturada com a estrutura dos sentimentos 
humanos, ligados ao que nos move, e mostra ser eficazes”. 
100 Para Kedourie (1995), Feuerbach - que não tinha conhecimento desses textos - simplesmente reitera a sua aversão à 
alienação religiosa, sem saber que Hegel tinha “resolvido” o problema da alienação identificada na religião, em sua 
concepção do estado racional. De acordo com Kedourie, Marx, em seguida, agrava o erro ao criticar o estado em termos 
semelhantes à crítica da religião de Feuerbach. 
101 “A consciência religiosa vê o mundo de uma forma mais concreta, pictórica [do que a filosofia hegeliana] (...) e assim 
requer um Vorstellung positivo da unidade essencial do homem e Deus [como os oferecidos pela figura de Cristo], a fim 
de ser posta no caminho da verdade” (HOULGATE, de 2005, p. 255). 
102 “A classe universal, a classe devotada ao serviço do governo, tem diretamente em sua estrutura o universal como o fim 
da sua atividade essencial. Só é real particular no estado firmemente ligado ao universal” (HEGEL, 2005, p. 181). 



123 
 

também libertaria “todas as outras esferas da sociedade”, proporcionando, assim, o “resgate total da 

humanidade”. A pressuposição de Marx é que as verdadeiras condições de liberdade são mentiras 

na realização dessas preocupações filosóficas com a universalidade e a particularidade na ação 

revolucionária coletiva. A “filosofia não pode realizar-se sem a superação do proletariado, e o 

proletariado não pode substituir-se sem a realização da filosofia” (MARX, 1975, p. 257). As 

famosas e desafiantes palavras atribuídas por Marx a classe universal proletária, “eu não sou nada e 

devo ser tudo”, tem relação direta com Debord e a própria reformulação existencial da I.S. acerca do 

proletariado, mas o ponto importante é simplesmente a preocupação de Marx com a realização da 

verdadeira unidade orgânica, mediante a realização da Filosofia, refletida na sua afirmação de que 

Hegel tinha apresentado apenas a aparência e a ilusão da unificação, ou seja, a mera “imagem” 

filosófica, que só serviu para mascarar a desunião real da sociedade burguesa. No corpo principal de 

sua crítica, Marx argumenta que Hegel havia gerado um modelo de unidade desde os céus puros da 

“ideia” e imposto isso numa realidade separada e desunida. A Filosofia do Direito, segundo ele, trata 

“as pessoas como ideia, fantasia, ilusão, representação, assim, a verdadeira oposição entre povo e 

governo” (MARX, 1975, p. 134). A mesma análise, Marx repetirá em “Sobre a Questão judaica”, 

que, no Estado, o indivíduo “é o membro imaginário de uma soberania fictícia, ele é despojado de 

sua vida individual real e preenchido com uma generalidade irreal”. 

Marx, contudo, continuaria a refletir e analisar um pouco mais do que apenas usar a inter-

relação da universalidade e particularidade, como forma de criticar a representação filosófica de 

Hegel acerca da sociedade burguesa. Apesar de sua rejeição à metafísica hegeliana, mais tarde 

empregaria essa noção de unidade, quando se conjura o real existente na sociedade burguesa, como 

uma agregação de indivíduos distintos, separados. Essa afirmação foi enquadrada por meio da 

noção feuerbachiana de submissão da humanidade para a sua própria auto alienação, na medida em 

que a universalidade estrangeira, que liga estes indivíduos atomizados em conjunto, é o seu próprio 

poder social alienado. Uma leitura, naturalmente, repetida por Debord ao sustentar que a “separação 

se torna parte da unidade do mundo (DEBORD, 2006, p. 767). 

Em meados de 1840, Marx tinha começado a expressar isso em termos explicitamente 

econômicos: a troca do trabalho por um salário, Marx sustenta, em seus Manuscritos de Paris, faz 

com que “o produto do trabalho confronte o seu produtor como algo estranho, como um poder 

independente do seu produtor” (MARX, 1988, p. 71). O trabalhador é, assim, alienado de sua 

atividade e do produto, mas também de si mesmo e dos outros, porque, na medida em que o 

trabalho é realizado na busca de meios individuais de subsistência, cada trabalhador é separado da 

universalidade da ‘espécie de vida’ da humanidade, ou seja, da transformação da humanidade 

coletiva do mundo. (MARX, 1988, p.76). Ou, como Debord e Lukács diriam mais tarde, a partir da 



124 
 

construção da história, os poderes e os interesses universais coletivos articulam-se através da 

prossecução de interesses distintos, fragmentários e individuais, enquanto que os resultados das 

atividades individuais aparecem como uma potência superior, para além das pessoas em causa. Daí 

as afirmações feitas em A Ideologia Alemã, de 1845, em que poder social alienado está ligado ao 

Estado e apresentado como meio de unificação ilusória: 

 

Só porque as pessoas buscam apenas o seu interesse particular, que para elas não 
coincide com o interesse comum, este último será imposto a elas como um interesse 
“estranho” a elas, e “independente” delas. A luta prática destes interesses particulares 
faz a intervenção prática e controla, necessariamente, o interesse ilusório “geral” na 
forma de Estado. O poder social, ou seja, a força produtiva multiplicada, surge através 
da cooperação de diferentes indivíduos, uma vez que é determinado pela divisão do 
trabalho, aparece a estes indivíduos não como seu próprio poder unido, mas como uma 
força estranha já existente fora deles; a origem e o objetivo de que são ignorantes, e, 
que, portanto, não podem controlar (MARX, 2000, p. 186). 

 

As extremidades universais da sociedade burguesa como um todo são, portanto, perseguidas 

através da fragmentação e separação de objetivos individuais da propriedade privada, da divisão do 

trabalho e da relação salarial. Isto resulta na alienação dos poderes e na capacidade dos indivíduos 

separados em universal, porém, a não generalidade ‘estranha’ que liga determinados indivíduos em 

conjunto, ainda que por meio de agregação em vez de inter-relação; a unidade constitui, portanto, 

não mais a aparência da genuína comunalidade que este estado de coisas nega.  

A trajetória de espécies pode ser encontrada nos textos de Marx, em que as formas abstratas, 

individuais de universalidade se tornam cada vez mais concretas. As formas místicas e religiosas 

tornaram-se a realidade mais sólida do Estado, sobretudo quando se analisa esses temas em O 

Capital e se verifica que a forma-mercadoria, essa universalidade separada de fato, constitui as 

relações sociais e os princípios organizadores da sociedade concreta em si. O Abstrato, em outras 

palavras, tornou-se real.  

Embora Marx tenha passado mais de duas décadas trabalhando em O Capital, apenas um de 

seus volumes projetados foi publicado em vida. Foi só em 1894, e, portanto, vinte e sete anos após a 

publicação do primeiro volume e onze anos após morte do autor, que todos os três livros finalmente 

apareceram impressos; o segundo e o terceiro tendo sido reconstruídos por Engels, a partir das 

anotações e manuscritos deixados por Marx. Mesmo O Capital como tal, já é uma grande 

construção, mas foi inicialmente concebido com uma escala ainda maior; de acordo com esboço 

original de Marx de 1857, em O Capital haveria seis livros ao total; um livro inicial sobre o próprio 

capital, seguido por outras obras sobre a propriedade da terra, o trabalho assalariado, o estado, o 



125 
 

comércio exterior e a crise103. Revisto, ao início dos anos 1860, Marx escolheu criar uma obra de 

quatro volumes, composta por três livros teóricos sobre o capital e, um, sobre a história das 

tentativas de se teorizar a sociedade capitalista, as notas preparatórias as quais foram publicadas 

postumamente como Teorias da mais-valia. Assim, parece que a estrutura tripartite existente em O 

Capital está em conformidade com as intenções originais de Marx, que é um ponto importante, pois 

serve para fundamentar a homologia entre os três livros com o movimento do Conceito hegeliano, 

concebido pelo autor e não apenas pelo seu subsequente editor104, e pela própria obra de Debord, A 

Sociedade do Espetáculo, discutidos anteriormente. 

O movimento do Conceito envolve um ponto de partida inicial, imediato, que se torna 

diferenciado dos outros para si, antes de retornar à identidade própria, embora, incorporando as 

diferenças resultantes numa totalidade complexa mediada. Da mesma forma, o primeiro volume de 

O Capital começa com a “aparência” imediata da sociedade capitalista como uma “imensa 

acumulação de mercadorias” (MARX, 1976, p. 125) e passa a delinear o esquema geral da 

produção capitalista; o volume dois descreve a inter-relação dos vários capitais no seio da 

sociedade; o volume três, em seguida, retorna para a “superfície” da sociedade capitalista e 

desenvolve seus aspectos mais complexos, à luz das determinações estabelecidas pelos volumes 

anteriores. As dívidas para com o Conceito hegeliano podem ser demonstradas por meio da 

referência ao parágrafo de abertura do volume de três105, mas uma discussão mais explícita da 

abordagem de Marx pode ser encontrada nos Grundrisse.  

Ao mesmo tempo em que define o método “correto” da economia política, Marx explica 

que, se fosse tomar a sociedade como ela imediatamente se apresenta, ele iria deixar de vê-la como 

um todo inter-relacionado e teria apenas uma “concepção caótica desta última” (MARX, 1973, p. 

100). A fim de entendê-la como uma totalidade, primeiro ele a decompôs através de um processo de 

abstração, até que atingisse seus conceitos de raiz. Tendo feito isso, em seguida, ele remontou esses 

conceitos, observando suas inter-relações e tensões e, assim, concebeu a sociedade como um todo 

dinâmico, ou seja, como uma totalidade. Isso é lembrado novamente em 1873, no Posfácio à 

                                                            
103 Cf. Felton Shortall (1994) para discussões acerca da estrutura de O Capital. O livro de Shortall apresenta uma 
excelente visão geral da obra de Marx e informa a sugestão desta tese de que o trabalho de Debord pode apontar para 
além de si, a novas formulações. 
104 Cf. COLLETTI (1972) para uma introdução útil a esse problema e REES (1994) para uma visão oposta.  
105 “No primeiro volume foram investigados os fenômenos manifestados pelo processo de produção capitalista, tomado 
por si só, ou seja, o processo de produção imediato. No segundo volume, consideramos o processo de circulação, uma vez 
que medeia o processo de reprodução social. O terceiro volume [objetiva] descobrir e apresentar as formas concretas que 
crescem fora do processo de circulação do capital, considerado como um todo. As configurações do capital, conforme 
desenvolvido neste [terceiro] volume, se aproximam, assim, passo a passo, da forma em que eles aparecem na superfície 
da sociedade” (MARX, 1981, p. 117). 



126 
 

segunda edição alemã do primeiro volume, em que Marx explica a distinção entre o modo de 

análise e seu modo de apresentação (MARX, 1976, p. 102).  

Assim, a fim de superar as aparências imediatas, superficiais da sociedade, O Capital 

desenvolve uma série de níveis cada vez mais complicados, sofisticados e complexos de análise da 

raiz conceitual da mercadoria. Pode-se simpatizar-se com aqueles que argumentam, como Lukács 

(1971, p. 170), que o capítulo de abertura de O Capital contém, in nuce, tudo o que vai seguir a 

partir dele; pode-se também observar que é esta metodologia que dá a obra sua escala 

assustadora106. Contudo, há mais para o tema da aparência do que a necessidade de se teorizar a 

complexidade por si; o capital, de acordo com Marx, de alguma forma gera ilusões e falsas 

aparências que distorcem a sua natureza real. O Capital, portanto, com a sua estrutura tripartida e 

níveis cada vez mais sofisticados de análise, se parece, na forma, com uma cunha e é projetado para 

ultrapassá-lo e romper com as obstruções criadas pelo capital. 

Contudo, e, apesar das analogias frequentes de Marx com as ‘profundezas’ e ‘aparências’ da 

sociedade, essas aparências não são únicas ideais e ideológicas, mas também formam os aspectos 

reais da realidade social vivida. Embora real, o trabalho concreto só conta como socialmente 

necessário dentro do capitalismo; o trabalho socialmente necessário ainda constitui uma 

determinação concreta da prática social real, e constitui uma medida reguladora com a qual este 

deve estar em conformidade. Da mesma forma, o valor de troca pode muito bem ter a forma de 

aparência tomada pelo valor, quando uma mercadoria é colocada em uma relação de troca, mas não 

deixa de ser um aspecto concreto das trocas reais que a sociedade estrutura e forma. Por extensão, o 

fetiche da mercadoria não é apenas uma ilusão subjetiva. Não só os poderes dos sujeitos aparecem 

como os dos objetos; em vez disso, esses objetos realmente agem como se fossem sujeitos, 

determinando os sujeitos reais, como se se tratassem de meros objetos. 

O verdadeiro núcleo interior do capitalismo, a “profundidade” que fundamenta suas 

“aparências”, não é uma verdadeira realidade material que se tornou mascarada pela ideologia e 

ilusão. Em vez disso, o que a análise de Marx revela é algo mais parecido com um núcleo lógico: o 

funcionamento interno, por assim dizer, de um todo operacional. Para alguns, como Postone, a 

leitura do trabalho como uma realidade “natural” sobre a qual foi imposta a “falsa” estrutura do 

capital deve ser falha, pois o trabalho é, em si, um componente integral do funcionamento desta 

“máquina”; isso o leva a afirmar que a precoce antropologia filosófica de Marx é insustentável por 

                                                            
106 Mais de 400 páginas para o total de 1026 páginas do volume de três - e, portanto, após as 1084 páginas do volume um 
e as 599 páginas do volume dois - as observações de Marx, aparentemente sem ironia: “como o leitor terá reconhecido 
com desânimo, a análise das reais conexões internas do processo de produção capitalista é uma coisa muito complexa e 
exige uma obra de grande detalhe” (...). “É”, acrescenta sobriamente, “uma das tarefas da ciência para reduzir o 
movimento visível e apenas aparente ao movimento interno real” (MARX, 1981, p. 428). 



127 
 

suas maduras ideias econômicas. Debord e a I.S., de forma semelhante, rejeitam qualquer 

identificação de emancipação com o trabalho em si. Embora deva ser lembrado que isto não 

provoca a rejeição da antropologia filosófica que Postone descarta; o trabalho capitalista é apenas 

uma expressão alienada de uma longa capacidade mais ampla para a atividade.  

Quando a interpretação de Marx apresenta a realidade, mascarada pelas aparências 

capitalistas como o funcionamento interno do capitalismo, as relações sociais que a compõem e que 

se ligam em conjuntos atomizados, indivíduos particulares por meio da universalidade alienada do 

valor capitalista, confirma-se a afirmação de Debord de que toda a vida se tornou imagem, 

localizando o “real” e o “autêntico” na capacidade histórica que a sociedade espetacular suprime. O 

“real” torna-se, assim, a “vida” considerada como um potencial abstrato e romântico, contra o qual 

se ergue um “capital” que se tornou equivalente a toda presente existência social. Daí a afirmação de 

que, embora, alguns tenham compreendido Debord como um teórico da abstração real, sua teoria é 

de fato muito abstrata; Debord procura observar a sociedade como um todo homogêneo, separado 

de um potencial que, em última análise, reside na subjetividade dormente do espectador. 

 

2.4 Capital, aparência e fetichismo 

 

A primeira frase de O Capital tem a seguinte redação: “a riqueza das sociedades em que o 

modo capitalista de produção prevalece, aparece como uma imensa acumulação de mercadorias; a 

mercadoria individual é a sua forma elementar” (MARX, 1976, p. 125). Note-se que a palavra 

“mercadoria” pode indicar duas interpretações. Uma conotação como de riqueza capitalista, mas 

também quando se refere ao status de mercadoria desta riqueza, resultado dela na “forma 

elementar”107. Ao perder a distinção entre a aparência de riqueza e presumivelmente mais seguro 

fundamento de sua “forma elementar”, a “mercadoria” perde a indicação de ilusão ou desempenho 

expresso pela palavra aparência. A frase de Marx pode ser matizada ainda mais, por meio de 

referência à visão de Hegel de que a aparência não deve ser confundida com mero aparecer, ou mais 

literalmente com “brilho”; para Hegel, o brilho é apenas a inicial determinidade interior de uma 

essência que ainda tem que “brilhar”; a aparência, por outro lado, é a expressão externa desta forma 

interior108. Curiosamente, vis-à-vis o tema da abstração real leva Hegel afirmar que a “essência, 

portanto, não está atrás ou além da aparência, mas já é a essência que existe, a existência é a 

aparência” (HEGEL, 1991, p. 199). A riqueza capitalista, em outras palavras, que é uma imensa 

                                                            
107 “(...) a mercadoria individual aparece como sua forma elementar” (MARX, 1976, p. 125). 
108 “A essência é, inicialmente, uma totalidade interna que brilha, mas não permanece nesta interioridade; em vez disso, 
como a terra, emerge à existência, e da existência, por não ter o seu fundamento em si, mas em um outro, é pura e 
simplesmente aparência” (HEGEL, 1991, p.199-200) 



128 
 

coleção de mercadorias, é indicada como a expressão “externa” de uma “lógica” interna que não foi 

reconhecida. 

A fim de ilustrar o contraste entre o funcionamento interno e suas aparências externas, pode-

se comparar, no primeiro volume, a sua frase inicial com a última. É o seguinte: “o modo capitalista 

de produção e acumulação, e a propriedade privada capitalista, portanto, têm como condição 

fundamental a aniquilação da propriedade privada, que repousa sobre o trabalho do próprio 

indivíduo; em outras palavras, a expropriação do trabalhador” (MARX, 1976, p. 940). O livro 

começa afirmando que a riqueza própria de produção capitalista aparece como uma massa de 

mercadorias, mas termina com a afirmação de que essa riqueza depende do empobrecimento. 

Embora o livro se abra com uma grande coleção de propriedade privada, ou seja, mercadorias, 

apreende-se, durante o curso de sua análise, que a produção de mercadorias implica a expropriação 

dos seus produtores. Em outras palavras, o capital não é apenas a riqueza contrária de pobreza, é 

uma forma de riqueza que gera e depende da pobreza. 

Então, o que é capital? Isso não é de forma alguma uma questão fácil, e para começar a 

respondê-la deve-se traçar algumas das declarações de Marx sobre a questão, através dos estágios 

do desenvolvimento da análise do capital. Marx começa sustentando que o valor é uma medida 

quantitativa do trabalho; que “esta quantidade é medida pela sua duração”, e que “o tempo de 

trabalho em si é medido na escala particular de horas, dias, etc.” (MARX, 1976, p. 129). Ora, esse 

valor não é uma medida física do trabalho real, conduzido de modo a produzir o item em questão, 

bem como da quantidade de média de tempo de trabalho socialmente necessário, dados os meios 

existentes da sociedade de produção. O trabalho, em outras palavras, não tem valor intrínseco, 

embora as relações sociais que articulam o trabalho atribuam valor a ele109. A mercadoria é um bem 

(objeto) que representa uma quantidade de trabalho socialmente necessário, e que, assim, representa 

uma quantidade de valor. Ela pode, consequentemente, ser trocada por outras por meio da mediação 

da mercadoria universal do dinheiro, se o “portador” inicial compra barato e vende caro, então uma 

quantidade de valor irá transferir-se entre as formas físicas envolvidas, ou seja, da mercadoria para o 

dinheiro e vice-versa, e crescerá no processo. É dessa forma que o capital é identificado pela 

primeira vez no texto de Marx, ou seja, como o valor que tem a capacidade de crescer através da 

troca necessariamente social de mercadorias que representam quantidades de trabalhos sociais110. 

                                                            
109 “O trabalho é a substância, e a medida imanente do valor, mas ele não tem valor em si. O valor do trabalho é uma 
expressão imaginária como o valor da terra. Estas expressões imaginárias surgem, no entanto, a partir das relações de 
produção próprias. Elas são categorias que formam o aparecimento das relações essenciais” (MARX, 1976. p. 677). 
110 A definição inicial de Marx do capital é a de um “valor” que “aumenta sua magnitude”, passando através das formas 
sucessivas de dinheiro, de mercadorias e, em seguida, o dinheiro mais uma vez; este “movimento”, escreve Marx, 
“converte-se em capital” (MARX, 1976, p. 252). 



129 
 

Nisso logo transparece que a troca mercantil não é a verdadeira fonte de capital, a troca não 

deixa de ser intrínseca à verdadeira origem do capital: a exploração do trabalho através da extração 

da mais-valia111; ainda que o preço da força de trabalho de um dia possa representar a quantidade de 

trabalho realizado, não seja igual à forma deste último. A análise de mais-valia e as determinações 

que dão origem leva afirmar que a própria existência do capital depende da existência continuada de 

uma classe trabalhadora, privada dos meios para prover os seus próprios meios de subsistência, de 

forma independente, e que estão, assim, obrigadas a vender sua força de trabalho em troca de um 

salário, ou seja, a relação salarial que engendra a produção baseia-se na troca. A resposta de Marx 

para a pergunta acima é, portanto, em última análise, que o capital é uma relação social112; uma 

relação social marcada pelo antagonismo de classe113 e que detém o potencial de sua própria 

superação implícita dentro dele. 

Se o capital é uma relação social, então ele é condicionado a um determinado conjunto de 

condições sociais. Se é assim, o capitalismo não é, de forma alguma, uma necessidade “natural” e 

eterna; ele pode, sim, ser substituído, na medida em que essas condições forem compreendidas. O 

problema, porém, é que o capital procura apresentar-se como uma coisa e essa ilusão está no cerne 

do conceito de fetichismo da mercadoria114. 

Muitas vezes, Marx demonstra suas discussões teóricas em O Capital com manifestações 

factuais e históricas e conclui um volume todo com apenas uma demonstração de seu argumento 

geral115. Marx descreve o capitalismo como o surgimento de um processo histórico, impulsionado 

por suas próprias necessidades, para a instituição de condições favoráveis à sua produção e 

crescimento116. Isso é seguido por uma demonstração ad absurdum, enquanto cita Wakefield, um 

“economista burguês” muito preocupado com a tendência dos trabalhadores, nas colônias, de 

abandonarem o seu emprego, a favor da independência, Marx escreve sobre um infeliz Mr. Peel 

que: 
                                                            
111 “O capital, portanto, não é apenas o comando sobre o trabalho, como pensava Adam Smith. É essencialmente o 
comando sobre trabalho não remunerado” (MARX, 1976, p. 672). 
112 “O capital é uma relação social de produção. É uma relação histórica de produção” (MARX, 1976, p. 932). 
113 “O processo de produção capitalista, portanto, visto como um processo interligado, ou seja, um processo de 
reprodução, produz não apenas mercadorias, não só mais-valia, mas também produz e reproduz a própria relação-capital 
em si; por um lado o capitalista, por outro, o trabalhador assalariado” (MARX, 1976, p. 724). 
114 O uso do termo “fetiche” de Marx é, naturalmente, uma alusão aos elementos da religião africana, em que poderes 
sobrenaturais seriam atribuídos a objetos feitos pelo homem. A palavra “fetiche” vem do francês “fétiche”, que decorre de 
“feitiço” no português; este, por sua vez, é derivado do latim “facere”, que significa “fazer”. O termo foi usado, via 
português, como um meio de descrever artefatos mágicos africanos, e tornou-se popularizado por Charles de Brosses em: 
Le Culte des Dieux Fetiches (1785); um texto que Marx, de acordo com Wendling, “leu na tradução alemã, em 1842” 
(WENDLING, 2009, p. 51). 
115 Marx afirma em uma carta, de 1877, que as seções finais do livro são “nada mais do que o breve resumo dos longos 
desenvolvimentos anteriormente, dados nos capítulos sobre a produção capitalista” (Marx, 1968). 
116 Este processo é conhecido como “primitivo” ou a acumulação originária, e ocorre através da divisão e da destruição da 
terra comum, a apropriação dos meios de produção da sociedade por uma classe capitalista, e a consequente formação de 
um proletariado. 



130 
 

 

(...) levou com ele da Inglaterra para o distrito de Swan River da Austrália Ocidental 
meios de subsistência e de produção na quantia de £ 50.000. Este Sr. Peel, ainda teve a 
clarividência para trazer mais de 3.000 pessoas da classe trabalhadora, homens, 
mulheres e crianças. Uma vez chegado ao seu destino, “Sr. Peel ficou sem um servo 
para fazer a sua cama ou ir buscar-lhe a água no rio”. Insatisfeito o Sr. Peel forneceu 
tudo, exceto a exportação das relações inglesas de produção a Swan River! Ou ainda, 
as relações sociais de produção. (MARX, 1976, p. 933, grifo nosso)  
 

Nas novas colônias, onde os trabalhadores são capazes de fugir e satisfazer as suas 

necessidades de subsistência de forma independente, a relação do capital divide os recursos que o 

Sr. Peel havia enviado para a Austrália; assim, em outras palavras, deixa de ser capital. “A mula”, 

escreve Marx (1976, p. 932), “é uma máquina de fiação de algodão. Apenas em certas relações é 

que se torna capital. Fora estas circunstâncias não é mais capital do que o ouro é o dinheiro 

intrinsecamente, ou açúcar é o preço do açúcar”. A “alma capitalista” desses itens está “tão 

intimamente unida, na mente do economista político, à sua substância material, que baliza o capital 

em todas as circunstâncias” (MARX, 1976, p. 933). Ainda assim, por que essa confusão ocorre e 

como ela é conectada aos temas da universalidade e particularidade? Para responder a essa pergunta, 

pode ser útil ensaiar alguns aspectos básicos da teoria da forma-valor da mercadoria de Marx. 

Assim como o capital só pode existir em determinadas condições sociais, assim são as 

principais características da forma mercadoria; são semelhantemente dependentes de condições 

específicas, que são delineadas no capítulo de abertura de O Capital. Esse primeiro capítulo 

descreve uma sociedade de produtores de mercadorias independentes, cada um dos quais produz os 

artigos que são de uso para outros que não eles próprios, e cada um assegura os artigos que eles 

próprios requerem, para trocar os seus próprios produtos com os dos outros. Observe-se que na 

estrutura de O Capital, o primeiro capítulo não é uma descrição histórica da sociedade pré-

capitalista, ao contrário, é uma abstração, um esquema inicial, que surge a partir da compreensão 

das condições de existência da própria forma da mercadoria. 

Um objeto só pode ser uma mercadoria, se é para ser vendido a outro indivíduo. Deve, 

portanto, ser útil para alguém que não seja seu produtor, ou melhor, para alguém que não seja seu 

possuidor inicial e deve, portanto, ter um valor de uso (MARX, 1976, p. 131). A localização de 

mercadorias dentro de um sistema de câmbio de mercado dá origem a seu valor de troca, na medida 

em que o valor de uma mercadoria está relacionado com o de outro. O valor de uso e o valor de 

troca, em outras palavras, os aspectos duais da mercadoria, pressupõem a existência de mercado. 

Além disso, o valor que vier a ser expresso como valor de troca é igualmente ligado ao mercado, 

não representa a quantidade de bens, trabalho físico despendido na produção do objeto, mas a 

quantidade de tempo de trabalho socialmente necessário, que este ato de produção representa, isto é, 



131 
 

a soma quantitativa de trabalho abstrato, socialmente necessário, que terá de ser ampliado a fim de 

produzir o item conforme os meios de produção atuais. Essa abstração e homogeneidade117 só 

podem surgir através da generalização do (inter) câmbio entre diferentes trabalhos, isto é, desde a 

quantitativa equivalência abstrata das diferenças qualitativas. A forma da mercadoria é, portanto, 

peculiar a um sistema social no qual o indivíduo satisfaz sua necessidade, através da troca 

generalizada, e em que o trabalho qualitativo se torna trabalho abstrato universal. 

O que se torna aparente é a situação em que a particularidade qualitativa é subsumida e 

articulada por uma generalidade quantitativa, uma generalização que implica a organização de 

temporalidades particulares sob a rubrica do tempo social abstrato. Assim, mesmo nos termos 

introduzidos no Primeiro Capítulo de O Capital, verifica-se que determinados trabalhos são 

lançados como elementos da massa universal do trabalho social e que as trocas que isso envolve são 

conduzidas de acordo com uma medida, que decorre da generalidade e abstração da mesma 

universalidade. Em termos hegelianos, os indivíduos particulares são, portanto, relacionados por 

meio de sua própria identidade universal compartilhada, ou seja, trabalho social abstrato. Isso, 

entretanto, é uma forma inerentemente alienada e separada de universalidade. Esses indivíduos não 

interagem diretamente; a reprodução da sociedade ocorre por meio da troca de mercadorias, e não 

através da interação direta e da organização dos sujeitos em causa. Consequentemente, a 

universalidade torna-se um aspecto real e concreto da sociedade, na medida em que constitui uma 

relação entre indivíduos; ainda, na medida em que fica aquém da inter-relação orgânica total, pode 

ser classificada como uma representação da unidade mais autêntica, mais ou menos da mesma 

maneira que as objeções ao Estado burguês. É certo que este último ponto não é um tema dominante 

em O Capital em si, contudo, pode ser aí discernido. 

Essa mesma reflexão é identificada na obra de Debord e é notável que ele levante essa 

problemática em relação ao tempo e à temporalidade, enquanto faz referência à afirmação de Marx 

(2000, p. 196) de que “a realidade que o comunismo está criando, é precisamente a verdadeira base 

para torná-lo impossível, pois alguma coisa deve existir independentemente dos indivíduos”. 

Debord (2006, p. 836) expressa uma coletividade composta por “uma variedade de tempos 

autônomos, mas efetivamente federados”. As condições da unidade e da ação histórica, portanto, 

envolvem a inter-relação de temporalidades individuais. 

Feitas essas observações, pode-se agora voltar ao fetiche. No mercado cambial, o valor 

aparece como o valor de troca, porque o valor de uma mercadoria é expresso numa relação 

                                                            
117 “A total força de trabalho da sociedade, que se manifesta nos valores do mundo das mercadorias, resulta numa massa 
homogênea de força de trabalho humana, embora composta de inúmeras unidades de força de trabalho” (MARX, 1976, p. 
129). 



132 
 

quantitativa com a de outra (MARX, 1976, p. 152). Agora, se o valor de troca de um retrós de linha, 

para usar um dos próprios exemplos de Marx, é equivalente ao de uma peça de roupa, então, o valor 

de uso, ou seja, o corpo físico da roupa serve como expressão do valor da linha (x quantidade de 

linha = uma peça de roupa)118. Esta é a base do fetiche: um valor que resulta de relações sociais 

aparece como características objetivas de um produto dessas relações. “O casaco”, escreve Marx 

(1976, p. 149), é “dotado de forma de valor pela própria natureza, tanto quanto a sua propriedade de 

ser pesado ou a sua capacidade para nos manter quentes”. A origem do valor no trabalho social 

torna-se obstruída, uma vez que aparece como um atributo do próprio casaco. Quando o casaco é 

substituído por dinheiro, essa base é obscurecida por completo: o valor, em seguida, aparece como 

preço. 

Note-se que a troca possibilita a diferença no trabalho, por meio da universalidade da 

relação social do trabalho. Com a introdução do dinheiro, a universalidade derivada da inter-relação 

de produtores específicos fica expressa sob a forma de um produto universal, isto é, o dinheiro, em 

que cada mercadoria específica é equivalentemente processada119. O dinheiro, escreve Marx, é “a 

forma final do mundo das mercadorias”, porque “esconde o caráter social do trabalho privado e as 

relações sociais entre os trabalhadores individuais” (MARX, 1976, p. 168). 

A consideração de abertura de Marx acerca da mercadoria, no primeiro capítulo de O 

Capital, já retrata a incapacidade dos produtores em gerenciar e organizar seus próprios negócios de 

forma consciente. Enquanto as relações sociais, por meio das quais a sociedade se reproduz, 

“assumem a forma fantástica de uma relação entre as coisas”, cada homem é separado da 

organização geral do todo. Os homens tornam-se subordinados a uma universalidade abstrata e 

separada que surge a partir deles, mas que de fato dita os seus movimentos, ou seja, o “seu próprio 

movimento dentro da sociedade tem a forma de um movimento feito pelas coisas, e essas coisas, 

longe de estar sob seu controle, na verdade, controla-os” (MARX, 1976, p. 167). Isso simplesmente 

significa que os indivíduos se relacionam por meio das interações dos seus produtos; 

consequentemente, a atividade social será ditada pelo trabalho alienado, envolvido na produção de 

mercadorias e do câmbio. 

Na relação salarial, as peculiaridades da forma mercadoria, que identifica as coisas com seus 

preços, faz com que o trabalho realizado durante o dia seja substituído pelo preço da força de 

trabalho vendida ao capitalista. A distinção entre o trabalho remunerado e não remunerado é 

                                                            
118 Para uma reflexão acerca dessa temática, são extremamente pertinentes as observações de Anselm Jappe, no volume 1, 
n. 2, da Revista Limiar, do 1º semestre de 2014. (Cf.: JAPPE, 2014, 5-29)  
119 Este ponto é mais complexo: Marx passa a observar que o preço do dinheiro oscila e, no terceiro volume, ele descreve 
a compra e venda de dinheiro como uma mercadoria de pleno direito. O ponto, porém, é que ele serve como expressão da 
universalidade do trabalho social. 



133 
 

mascarada e a origem do capital em mais-valia some de vista. Em consequência, a desigualdade da 

produção capitalista aparece como a igualdade das trocas de mercadorias, o comprador e o vendedor 

do trabalho se confrontam como iguais, possuidores dos mesmos direitos de propriedade. Assim 

para Marx (1976, p. 680), “todas as noções de justiça realizadas tanto pelo trabalhador como pelo 

capitalista, são ilusões do capitalismo sobre a liberdade, todos os truques apologéticos de economia 

vulgar, tem [isto] como base”. Daí a famosa distinção de Marx entre a “esfera da circulação”, onde 

“tudo se passa na superfície e à vista de todos”, e a “morada oculta da produção” (MARX, 1976, p. 

280). As noções burguesas de Justiça e Direito não só exploram a máscara, mas, também, a 

facilitam ativamente. Note-se que O Capital oferece muito mais do que uma crítica meramente 

moral da desigualdade, que ficaria atolada dentro das mesmas noções liberais de igualdade como 

“esfera de circulação” em si.  

As determinações subsequentes do fetiche, apresentado nas outras fases de O Capital, 

continuam a desmascarar o status do capital como relação social antagônica. No volume dois, a 

indefinição do preço do trabalho com o das matérias-primas acabadas trazem o fetiche à sua 

realização. No volume três, Marx afirma que “o caráter fetichista do capital” torna-se completo sob 

a forma de capital de juros, na medida em que o valor cresce espontaneamente, pois, “aparece como 

uma fonte misteriosa e auto-criadora do seu próprio aumento” (MARX, 1981, p. 51). 

O fetiche está intimamente ligado à teoria do trabalho, do valor e da alienação em Marx, ou 

melhor, em suas formulações maduras. Para o fetiche, a obstrução das relações sociais capitalistas 

promove o status autônomo do capital, como força que determina a natureza e alocação de trabalho 

e da atividade dentro da sociedade. O fetiche está, portanto, intimamente ligado ao tema da inversão 

do sujeito-objeto em O Capital. 

Em primeiro lugar, encontrar a última explanação inicial de Marx dos aspectos fetichistas da 

troca, demonstra que o capital se torna cada vez mais evidente que o próprio capitalismo. Como 

demonstra Marx (1981, p. 352), a “produção apenas para o capital, e não o inverso, ou seja, um 

padrão constante de expansão da vida para a sociedade dos produtores”. Os indivíduos, em outras 

palavras, tornam-se subservientes aos seus próprios produtos objetivos e da atividade alienada. Essa 

inversão assume várias formas, mas, em última análise, exige o domínio do “sujeito automático”, de 

valor capitalista, ou seja, um monstro, uma “substância auto-móvel” que está em vigor na substância 

universal compartilhada pelo próprio trabalho alienado da sociedade (MARX, 1976, p. 256). 

Contudo, o importante é o sentido em que o capital de giro, como poder alienado, não chega 

a captar a natureza completa da situação. Em vez disso, o capital é uma relação social dentro da qual 

esse poder torna-se alienado. Assim, para Marx (1973, p. 308), “aqueles que demonstram que toda a 

força produtiva atribuída ao capital é um deslocamento, uma transposição da força produtiva do 



134 
 

trabalho, esquece precisamente que o próprio capital é essencialmente este deslocamento, esta 

transposição”. É, portanto, um erro tratar o capital como se fosse uma força em si própria. 

Para se analisar o capital em tais termos, é preciso promover um sentido monolítico, em vez 

de um conjunto contingente de relações sociais e, assim, prejudicaria todo o sentido a que pode ser 

inerentemente antagônico. Pode-se encerrar este movimento retornando ao infeliz Mr. Peel, de 

Marx. O colonizador, que confundiu seus meios de produção com o capital, e cujos trabalhadores o 

abandonaram, quando confrontados com a possibilidade de escapar das condições geradas pela 

propriedade privada dos meios de produção. Pode-se afirmar que a raiz do erro de Mr. Peel reside 

na situação em que a forma da mercadoria faz com que o valor seja apresentado como um atributo 

do próprio produto; daí a sua incapacidade em reconhecer que o dinheiro, os meios de produção e os 

meios de subsistência “só se tornam capital nas circunstâncias em que eles servem, ao mesmo 

tempo, como meio de exploração e de dominação sobre o trabalhador” (MARX, 1976, p. 933). 

Junto ao erro, vem a consequente tendência de se observarem as relações como “uma necessidade 

eterna, ordenada pela natureza” (MARX, 1976, p. 575). Contudo, a infelicidade de Mr. Peel 

também serve para ilustrar uma outra questão. Embora a verdadeira natureza do capital como 

relação social seja mascarada e apesar de a natureza permear e informar a totalidade da sociedade, 

Marx mantém uma meta clara, isto é, sua análise, na medida em que mostra o capital como uma 

relação social antagônica assentada na exploração, e identifica a relação-salário como o ponto que o 

capital deveria abordar. Ainda que não se discuta a validade absoluta do seu diagnóstico, nos 

capítulos que se seguem, ele difere de Debord, e de alguma forma, dá origem a uma série de 

problemas:  onde Marx aponta para a relação salário, Debord apresenta, como ponto de ruptura, a 

alienação do sujeito individual, a partir de um mundo em grande parte homogeneizado. Isso mina 

qualquer crítica acerca do funcionamento real do capital.  

O espetáculo, analisado por Debord, é caracterizado como uma tendência histórica, que traz 

a sua plena expressão por meio do capitalismo mercantil moderno120. Ainda assim, o espetáculo não 

é, em última análise, específico do capitalismo. O fim do capitalismo não é necessariamente o fim 

do espetáculo, já que o espetáculo é essencialmente a negação da ação histórica. Algumas formas de 

espetáculo continuam existindo, desde que algumas formas de poder social separados se 

mantenham, e, por este motivo, não pode haver nenhuma simples equivalência entre o espetáculo e 

a mercadoria. Afinal, não são apenas as mercadorias expressões do espetáculo, mas também, e 

sobretudo, os modos de comportamento e as formas de oposição política. Por isso a objeção da I.S. 

aos seus próprios admiradores contemplativos, que eles apelidaram de ‘pró-situs’ (DEBORD, 2006, 

                                                            
120 “O mais desenvolvido [isto é, o espetáculo moderno] mostra a origem em outra luz, que finalmente é a verdadeira luz” 
(DEBORD, 2004a, p. 45). 



135 
 

p. 519). Assim, a luta contra o espetáculo não pode ser restrita a tentativas de abordar 

exclusivamente o capitalismo, e de fato, exige um projeto muito mais amplo; um projeto de cunho 

ético e estético, uma vez que é econômico. É por essa razão que o trabalho de Debord implica a 

superação efetiva da interpretação clássica de Marx. 

No dia 21 de março de 1968, The Times Literary Supplement avaliou a obra de Debord, A 

Sociedade do Espetáculo, e a de Raoul Vaneigem, A revolução da vida cotidiana. Admitindo-se 

que “sob os densos invólucros hegelianos com o qual eles fundamentaram suas páginas, várias 

ideias interessantes estão à espreita”, o revisor fez a seguinte analogia: “M. Debord e M. Vaneigem 

trouxeram os seus principais textos há muito esperados. O Capital o que está para ser feito, por 

assim dizer, pelo novo movimento?” (I.S., 2006, p. 501). Embora equivocada, tais comparações não 

deixam de ser comuns, e foram recepcionadas e aprovadas pela própria I.S. Em 1964, no centenário 

da formação do original A.I.T., a I.S. declarou-se ser um dos os primeiros sucessores diretos das 

internacionais121, e em 1969 fizeram a seguinte alusão: 

 

Sabe-se que Eisenstein queria fazer um filme sobre O Capital. Considerando suas 
concepções formais e a submissão política, pode-se duvidar se este filme teria sido fiel 
ao texto de Marx. Mas, por nossa parte, estamos confiantes de que podemos fazer 
melhor. Por exemplo, assim que possível Guy Debord vai fazer uma adaptação 
cinematográfica de A Sociedade do Espetáculo que certamente não vai ficar aquém do 
livro (I.S., 1997, p. 673). 
 

O filme foi finalmente feito, em 1973, e foi seguido por outro, logo em 1975: Refutação de 

Todos os Julgamentos, pró ou contra, sobre o Filme A Sociedade do Espetáculo, onde, no script, 

Debord afirma que, se muito, “não houve três livros de crítica social de tal importância nos últimos 

cem anos” (DEBORD, 2006, p. 1310).  

Debord (1947b) também não era avesso a equiparar-se a Marx pessoalmente, ainda que 

ironicamente. No entanto, por trás dessa ironia, havia o tom da realidade, isto é, Debord via a si 

mesmo, bem como a I.S inseridos no “pensamento da história”, tendo conferido uma perspectiva 

“mais elevada” que seus antecessores, em virtude de sua localização histórica122. 

Debord alega merecer “o ódio universal da sociedade do seu tempo”, e sustenta ter “se 

esforçado para ser intolerável”. Ele e a I.S. tinham se alistado no “partido do Diabo”123, e suas 

                                                            
121 Uma produção em comemoração ao centenário destaca uma fotografia de Marx com um balão de fala com os 
seguintes dizeres: “em 28 de setembro de 1964 será exatamente cem anos desde que começamos a Internacional 
Situacionista. Está realmente acontecendo o agora!” (GRAY, 1998, p. 118). 
122 Isso deve ser moderado ao observar que Debord e a I.S. reconhecem a sua própria localização histórica e limitação; em 
suas “Teses sobre a IS e seus tempos”, Debord escreve: “quem ajuda o tempo presente para descobrir o seu potencial está 
blindado dos defeitos deste mundo” (DEBORD, 2006, p. 1133).  
123 Isso não é sinalizado na lista de détournements de Debord, mas é uma referência ao “The Marriage of Heaven and 
Hell” de Blake, em que Blake liga o artístico, o apaixonado e potencialmente transgressor ao “diabólico”; “a razão pela 



136 
 

observações assumem conotações messiânicas124, quando ele próprio e a I.S. lançam-se como 

“emissários do Príncipe da Divisão” (DEBORD, 2006, p. 1381) Entre tais comentários está a 

adoção da afirmação de Mallarmé, “a destruição foi minha Beatriz” (DEBORD, 2006, p. 1663) e, 

ao relacionar tal afirmação a uma das próprias referências de Marx de A Divina Comédia, forma-se 

uma ilustração rápida da IS. acerca da suposta “superação” do marxismo clássico. Na conclusão do 

primeiro prefácio, do primeiro volume de O Capital, Marx escreveu o seguinte: 

 

Congratulo-me com todas as opiniões baseadas na crítica científica. Quanto aos 
preconceitos da chamada opinião pública, a quem eu nunca fiz nenhuma concessão, 
como sempre, minha máxima é a do grande florentino: “segui il tuo corso, e lascia dir 
le genti” [Siga o seu caminho, e deixe o povo falar]” (MARX, 1976, p. 93). 
 

Marx cita o Canto V, o verso 13, do Purgatório. Ao começar sua escalada do Monte 

Purgatório, Dante e Virgílio ultrapassam as almas dos atrasados arrependidos, indivíduos que são 

punidos, por sua indolência, com um atraso em sua própria ascensão. Quando Dante faz uma pausa 

para ouvi-los, maravilha-se com a sua natureza corpórea e é repreendido por Virgílio, que o lembra 

da necessidade de se esforçar em direção ao divino125. Em cada etapa da Divina Comédia, Dante, 

como protagonista e não como narrador, espelha a natureza do círculo que passa126, e, nesse caso, 

ele reflete a preocupação das almas ociosas com o mundano e o trivial. Tendo em conta a reflexão 

do contexto e mentalidade, bem como a preocupação com o movimento do desenvolvimento 

harmônico das noções hegeliana e marxista da história, pode-se ler mais floreios literários de Marx 

neste prefácio, que são, em grande parte, entregues à “necessidade férrea” que rege as “leis naturais 

da produção capitalista”, com ironia, pois, assim como Dante espelha a preocupação das almas 

ociosas com o presente, também, segundo Debord, o “científico-determinismo” de Marx reflete “a 

fraqueza do proletariado revolucionário de seu tempo” (DEBORD, 2006, p. 797). 

Para Marx, é a luta e, de maneira nenhuma, a lei econômica, que tem de ser compreendida; 

Debord, por sua vez, mantém o convite de Marx para a realização da Filosofia e da Práxis para 

formar o real, o núcleo radical do seu trabalho. Debord, contudo, também afirma que a derrota das 

1848 insurreições e da Comuna promoveu as tentativas de Marx em reforçar essa luta com o 

                                                                                                                                                                                          
qual Milton escreveu em grilhões quando tratou sobre os anjos e Deus, e a liberdade, quando dos demônios e do inferno, é 
porque ele era um verdadeiro poeta e partidário do diabo sem o saber” (BLAKE, 2008, p. 129). 
124 Novamente, isso não é sinalizado na lista de détournements de Debord, mas parece ser uma alusão a Jesus Cristo: “eu 
vim para lançar fogo sobre a terra (...) Cuidais vós, pois que vim trazer paz à terra? Eu lhes digo, não, mas, divisão” (Lc 
12, 49-56). O “príncipe” para Debord é, no entanto, o proletariado histórico, em que é imediatamente escalado como 
“aquele que fora injustiçado” (DEBORD, 2006, p. 1383); isso, de acordo com as notas de Debord no In girum, era uma 
senha usada pelos “milenaristas italianos”, e referenciado por Bakunin (DEBORD, 2006, p. 1418). 
125 “Mantenha-se comigo e deixe o povo falar! (...) O homem que permite seus pensamentos serem desviados / por uma 
coisa ou outra, vai perder de vista / seu verdadeiro objetivo, sua mente minará sua força” (ALIGHIERI, 1979, p. 49). 
126 “(...) a Alma é fixada eternamente naquilo que ela escolheu. Por isso a reação que suscita em Dante pode haver mais 
do que o reflexo do que ele tem em si” (ALIGHIERI, 1979, p. 50). 



137 
 

conhecimento das leis econômicas. Marx permitiu-se ser atraído para dentro do solo das dominantes 

formas de pensamento. Isso deu origem ao lado científico-determinista do pensamento de Marx, que 

abriu uma “brecha” para que o processo de ideologização fosse capaz de penetrar; foi dessa forma, 

mutilada e definitiva, que a teoria de Marx se tornou marxismo. Debord e a I.S. concebiam o 

“economismo” marxista como um exemplo de fetichismo que o próprio Marx havia identificado; 

ora, o progresso ascendente foi prejudicado por uma abordagem que apenas refletia a maneira pela 

qual a história humana, dentro do capitalismo, realmente está formada “pelos produtos das mãos dos 

homens” e não pelos próprios produtores (MARX, 1976, p. 165).127 

Em contraste, e, como a Beatrice negativa de Debord pode indicar, ele e a I.S. defendem 

uma negatividade constante, perpetuamente oposta ao momento presente e, portanto, oposta a 

qualquer atribuição da ação para a determinação econômica ou estrutural128. Daí a rejeição pela I.S. 

de Ernest Mandel, como um “trotskista”, cujo “Tratado sobre a Economia Marxista”, por si só 

contradiz todo o método revolucionário de Marx” (I.S., 1997, p. 442). 

 A explicação de Marx, separada das universalidades generalizadas e das abstrações 

operativas do capitalismo, que são alienadas dos indivíduos particulares e que se estruturam e 

articulam, é escalada como um conjunto de leis abstratas, separadas e até mesmo hostis em relação 

aos indivíduos, cuja auto-consciência histórica se propõe a fornecer. Na verdade, a sua análise do 

capitalismo mantém a inversão da história, do sujeito e objeto, na medida em que os agentes 

permanecem subordinados às “leis” de sua própria criação econômica. 

Em contraste, o “inimigo”, para Debord e para a I.S. não foi apenas o próprio capitalismo, 

mas toda a separação da história; os fracassos políticos do Século 20 foram realizados para revelar 

“a organização revolucionária, pois já não se pode combater a alienação por meio de formas 

alienadas de luta” (Debord, 2006, p. 819). 

 

2.5 O marxismo como ideologia e espetáculo 

 

As afirmações anteriores são contextualizadas observando-se algumas das influências que as 

informam, entre as quais destacam-se o marxismo e Filosofia, de Korsch, e história e Consciência 

de Classe, de Lukács. Ambos apareceram em 1923, mas recebem traduções francesas em 1964 e 

1960, ajudados, em grande parte, pela notoriedade engendrada pela reação, inicialmente hostil, do 

partido para com essas obras. O marxismo e Filosofia de Korsch é particularmente pertinente, uma 

                                                            
127 “Algumas perspectivas do capitalismo refletem a influência da própria ideologia capitalista (...) [e] expressam, em suas 
profundezas a essência da visão capitalista do homem” (CASTORIADIS, 1974). 
128 Como estabelecido por um slogan em maio de 1968: “estruturas não marcham nas ruas” (NOYS, 2010, p. 54). 



138 
 

vez que intenciona combater a tendência de a Segunda Internacional voltar-se para a democracia 

social e para a ideologia estática. Em certo sentido, prefigura as tentativas dos situacionistas em 

recuperar o projeto comunista, a partir da sua própria representação e, similarmente, afirma que o 

marxismo deve ser um movimento histórico em curso, em vez de uma representação teórica de um 

momento histórico particular.  

Para Korsch (1970, p. 57), reduzir-se o marxismo a um conjunto de leis econômicas, 

implica separar sua conexão com a construção da história, e, portanto, convida ao reformismo; 

porque, se ele permanece “dentro dos limites da sociedade burguesa e do Estado burguês”, as suas 

críticas já não serão necessariamente desenvolvidas pela sua própria natureza, na prática 

revolucionária. As denúncias oficiais de Korsch promoveram sua tendência para a ultra-esquerda 

(GILES-PETERS, 1973). 

Em 1950, para Korsch, todas as tentativas em se restabelecer a doutrina marxista como um 

todo, na sua função original, eram utopias reacionárias; a prática revolucionária, bem como a teoria 

devem procurar fontes além Marx. Lukács, por sua vez, observa em história e Consciência de 

Classe que o erro essencial do pensamento “burguês” reside na tendência em ver o momento 

histórico da sociedade capitalista como uma verdade eterna; Debord observa, na mesma proporção, 

que as leis naturais da produção capitalista e sua necessidade férrea são exemplos deste mesmo erro 

de Marx.  

As credenciais de subversão, pretendidas pela abordagem hegeliana de Marx, foram 

promovidas por Lefebvre. Note-se, curiosamente, neste momento, que um movimento em direção 

ao cotidiano já pode ser encontrado em Sartre. Em sua “busca por um método”, um ensaio que 

apareceu pela primeira vez em 1957 e que formaria parte da introdução de sua Crítica da Razão 

Dialética, ele se opõe ao que considera ser a tendência do marxismo, em recolher a particularidade 

de indivíduos específicos e as circunstâncias em categorias universais a priori. “Para a maioria dos 

marxistas”, escreve Sartre (1960), “pensar é reivindicar a totalidade e, sob este pretexto, substituem 

a particularidade por um universal”. Tal método, afirma ele, “já formou seus conceitos; já está certo 

de sua verdade. O seu único objetivo é forçar os eventos, as pessoas, ou os atos, considerados como 

moldes pré-fabricados”. As objeções de Sartre ao marxismo clássico são semelhantes a antipatia 

situacionista ao abstrato e as leis econômicas universais, pois, qualquer forma universal deve 

emergir de um estudo dos elementos particulares em causa129. 

                                                            
129 “O marxismo deve estudar os homens reais em profundidade, não os dissolver em um banho de ácido sulfúrico” 
(SARTRE, 1960). 



139 
 

Há outras influências e homologias que podem ser conferidas aqui. São notáveis as ligações 

com o pensamento anarquista130, embora a adoção de Marx, por Debord, possa ser compreendida e 

enquadrada em termos de conjunto entre o interesse de Lefebvre no cotidiano e a afirmação de 

Castoriadis de que a contradição principal do capitalismo moderno já não podia ser concebido em 

termos clássicos. Tal referência pode ser encontrada no “Capitalismo Moderno e Revolução” de 

Castoriadis (1974); um texto elaborado em 1959, que coincidiu, em termos da sua publicação com 

Socialismo ou Barbárie, com a adesão de Debord ao grupo131. Ele apresenta um grande número de 

pontos de semelhança com a teoria de Debord, inclusive porque enfatiza a autonomia subjetiva e 

afirma que o marxismo clássico tende a substituir as ações dos indivíduos com uma lei dinâmica e 

objetiva natural.  

Para Castoriadis, o desemprego diminuiu, os salários e o padrão de vida aumentaram, a 

classe trabalhadora deixou de ser uma “classe em si”. Considera, ainda, que a luta de classes 

mantém-se como um determinante econômico e, quando se relaciona às novas condições de vida, 

revela a redundância da análise marxista tradicional, ou seja, a capacidade do capital suportar um 

aumento nos salários se choca com a teoria da mais-valia; e, como esses aumentos resultam da luta 

de classes, os indivíduos devem ser possuidores de uma ação maior do que a permitida pelas leis e 

tendências de Marx, ou mesmo pelas formas burocráticas de organização política que a teoria de 

Marx fomenta. 

O potencial revolucionário, no interior do capitalismo moderno, poderia, portanto, deixar de 

ser entendido em termos de extração da mais-valia e, em vez disso, uma nova contradição seria 

identificada. Para Castoriadis (1974), o capitalismo é obrigado tanto a incluir quanto a excluir seus 

trabalhadores. Primeiro para reduzi-los a meros cumpridores de ordens e autômatos na produção, 

alienados da sua própria atividade; em segundo, para promover a subjetividade que a produção 

nega, através do consumo.  

Nenhum requisito pode ser plenamente satisfeito e o resultado é uma força de trabalho 

descontente, bem como a consequente divisão da sociedade em “patrões” e “empregados”. A 

análise de Castoriades se harmoniza com as de Debord, especialmente quando se observa a 

interpretação de Castoriadis de que este novo contexto gera uma revolta que critica todos os 

                                                            
130 Debord também parece ter tirado alguns escritos anarquistas, particularmente aqueles de Bakunin, cujo hegelianismo 
tácito pode ter favorecido o interesse de Debord. Bakunin opôs-se aos “discípulos da escola doutrinária do comunismo 
alemão”, em uma veia similar às objeções de Debord ao dogmatismo econômico, queixando-se da subjugação da vida e 
do indivíduo à lei científica abstrata. “O que eu prego é a revolta da vida contra a ciência” (BAKUNIN, 1970, p. 59). 
Note-se que das Teses 91 a 95 de A Sociedade do Espetáculo são uma crítica do Anarquismo de Debord, mas deve ser 
observado que ele descreve os anarquistas espanhóis de 1936 como aqueles que instituíram “o modelo mais avançado do 
poder proletário já percebido” (DEBORD, 2006, p. 803). 
131 O texto aparece em Socialismo ou Barbárie, n. 31-33, entre 1960-1961; Debord foi membro do movimento a partir do 
final de 1960 a maio 1961. 



140 
 

aspectos da vida contemporânea, uma crítica muito mais profunda do que qualquer coisa tentada no 

passado. Assim, a “restrição” econômica e as “questões políticas”, afirma Castoriadis (1974), 

tendem a tornar-se “cada vez menos relevantes”. Isso leva diretamente ao “novo proletariado” de 

Debord, um conceito que surgiu como resposta à aparente ausência do capitalismo moderno e da 

pobreza material que tinha explicado Marx.  

Retomando a “classe universal” em Hegel, conforme descrito em sua Filosofia do Direito, 

bem como a apropriação desse conceito por Marx, na sua crítica ao texto de Hegel, observa-se que, 

para Hegel, a “classe universal” era uma classe de burocratas estatais, encarregados de mediar os 

interesses gerais e particulares da Sociedade; para Marx, por outro lado, a verdadeira “classe 

universal” era o proletariado, que tinha sido acusado de abolir a separação, a falsa universalidade da 

sociedade burguesa e com isso instituído uma forma mais autêntica de comunalidade. Assim, 

quando Hegel apresenta o estado burguês como a realização da Ideia, Marx prevê a sua abolição por 

meio da realização de uma forma nova e mais genuína da comunidade social. O grito de guerra da 

classe universal de Marx (1975, p. 254), “eu não sou nada e devo ser tudo”, sustenta forte 

semelhança com a unidade existencial e o proletariado de Debord, nomeadamente no que diz 

respeito à movimentação do proletariado em direção à forma de unidade sujeito-objeto.  

Onde a classe universal de Marx se opõe à burguesia, a fim de proporcionar as condições da 

verdadeira universalidade, através da superação revolucionária da classe adversária, Debord 

desenvolve um afastamento das noções tradicionais de classe e categorização econômica. A 

universalidade do proletariado deriva da sua ubiquidade, que, por sua vez, deriva da oposição à 

separação, em vez de fatores econômicos por si. Sendo assim, o espetáculo não pode ser reduzido 

ao capital por si só, como força irredutível em determinantes puramente econômicos. Marx (1976, 

p. 272) tinha definido a classe proletária como todos os que estão privados dos meios de reprodução, 

de forma independente dos seus próprios meios de subsistência e, assim, obrigados a vender sua 

força de trabalho por um salário. Para Debord, a tecnologia e automação exprimia o sistema 

econômico com base no trabalho, o que era um anacronismo.  

A trajetória de crescimento contínuo do capital significava o desenvolvimento contínuo da 

possibilidade de se abolir o trabalho assalariado por completo, assim como os bens e as 

necessidades fabricadas pelo capital. A fim de mascarar a sua própria obsolescência, foram se 

tornando cada vez mais triviais e banais. Para Vaneigem (1994, p.162), “o consumo de bens carrega 

em si as sementes de sua própria destruição e as condições de sua própria transcendência”. Apesar 

da abundância de mercadorias ter resolvido o problema básico de sobrevivência, ela o tinha 

retardado, de modo que ele, continuamente, se regenerava em um nível superior” (DEBORD, 2006, 

p. 778). No meio da abundância, em outras palavras, a humanidade ainda está continuamente 



141 
 

obrigada a trabalhar não só em função dos elementos essenciais de sobrevivência, ou melhor, das 

necessidades básicas da vida dentro de uma sociedade132, mas para a pobreza dourada, dita para 

“aumentar a sobrevivência”, segundo a leitura de Debord (2006, p. 778). Daí as ligações entre 

espectador e a consciência infeliz hegeliana. Porque, como Vaneigem coloca:  

 

O consumidor não pode e não deve nunca atingir a satisfação, a lógica do objeto de 
consumo exige a criação de novas necessidades, mas a acumulação de tais falsas 
necessidades agrava o mal-estar dos homens confinados, com dificuldades crescentes, 
unicamente à condição de consumidores” (VANEIGEM, 1994, p.162).  
 

Para Debord (2006, p. 779), o reconhecimento e a superação da constante busca pela própria 

auto-alienação era quase inevitável, posto o capital nunca dominar completamente e subsumir o 

desejo humano. Ele só pode tentar satisfazê-lo com a “sobrevivência consumível” com mais 

produtos de base, o aumento da abundância do que era inversamente proporcional à sua capacidade 

de satisfazer. Ao se localizar o potencial revolucionário dentro desse “vale climatizado de lágrimas” 

(I.S., 1997, p. 246), ao contrário de basear-se unicamente na produção, a I.S. identificou a 

possibilidade de um novo modo de vida completo; um futuro revolucionário, que não se constituiria 

numa versão mais equitativa do presente, modelado numa forma “mais justa” de produção e 

distribuição, mas que, ao invés, constitui algo genuinamente novo133.  

A questão proeminente é que a obsolescência do trabalho significa a obsolescência da 

política, baseada redutivamente no trabalho, pois, exclui a restrição do proletariado à classe 

trabalhadora. Isso não é negar a centralidade, dentro da expansão proletária. Em 1962, a I.S. (1997, 

p. 253) declarou que o proletariado foi integrado e os trabalhadores estavam satisfeitos, ou 

identificando-se com alguma categoria separada dos trabalhadores. Tal afirmação é extremamente 

reacionária, porque a demanda dos trabalhadores, para a superação do trabalho assalariado era, 

necessariamente, um com o desejo mais amplo, mais universal de suplantar a banalidade de uma 

sociedade fundada no trabalho assalariado.  

Esse ponto é esclarecido à medida em que remete ambos, operário e capitalista, como 

igualmente determinados pelo capital. Embora ambos sejam alienados, para Marx (1976, p. 990) o 

“trabalhador está num plano mais elevado em relação ao capitalista, uma vez que o capitalista tem 

suas raízes no processo de alienação e encontra satisfação absoluta, enquanto o trabalhador é vítima 

que o enfrenta como um rebelde”. Com a banalidade da vida espetacular e a onipresente alienação, a 

                                                            
132 “(...) O número e a extensão dos chamados requisitos necessários, assim como a maneira pela qual estão satisfeitos, 
são eles próprios produtos da história, e dependem, portanto, em grande medida, do nível de civilização atingido por um 
país” (MARX, 1976, p. 275). 
133 “(...) pela primeira vez o problema não é superar a escassez, mas dominar a abundância material de acordo com os 
novos princípios. (...) não apenas mudando a maneira como ela é compartilhada, mas totalmente reorientando-a” (I.S., 
1997, p. 419). 



142 
 

determinação externa se torna ainda mais evidente. A oposição ao capital rompe, assim, a divisão de 

classes e deixa de ser obrigado às lutas sindicais no local de trabalho. É por essas razões que a I.S. 

compreende ser o “novo proletariado” capaz de “abranger a todos” (I.S., 1997, p. 253). Este novo 

proletariado é claramente semelhante aos “compradores” de Castoriadis, em oposição a quem está 

na sociedade, ou seja, aos “doadores”. 

Em 1963, portanto, após a adesão de Debord ao movimento Socialismo ou Barbárie, a I.S. 

(1997, p.309) considerou que “no atual contexto, a realidade está começando a tomar forma, 

podemos considerar como proletários todas as pessoas que não têm possibilidade de alterar o 

espaço-tempo que a sociedade lhes permite” e considerou que os “governantes são aqueles que 

organizam este espaço-tempo, ou pelo menos tem uma margem significativa de escolha pessoal”. 

Em 1965, atestaram: “uma nova consciência proletária” está emergindo entre a população e a 

descreveram como sendo marcada pela preocupação aparentemente existencial de que as pessoas 

“não são os mestres de suas próprias atividades, de suas próprias vidas”. Essa visão pode ser 

considerada um parâmetro que conduziu A Sociedade do Espetáculo: 

 

O proletariado é o portador da revolução que não pode deixar nada fora de si mesma, a 
exigência da dominação permanente do presente sobre o passado134 e a crítica total da 
separação (...). Nenhum alívio quantitativo de sua pobreza, sem a ilusória incorporação 
hierárquica, pode fornecer uma cura duradoura para a sua insatisfação; o proletariado 
não pode realmente reconhecer-se em qualquer mal particular, já sofrido, nem no 
endireitamento de qualquer mal particular, nem mesmo no endireitamento de muitos 
destes males, mas apenas no mal absoluto de ser rejeitado as margens da vida 
(DEBORD, 2006, p. 816) 
 

Em suma, o novo proletariado é simplesmente aquele que queria mais da vida, em oposição 

aos satisfeitos com o presente ou engajados em mantê-lo. Assim, apesar da preocupação de Debord 

com o fundamento histórico das afirmações dentro de um contexto específico135, a contradição que 

define a sociedade moderna foi observada, nos termos de uma oposição abstrata entre um presente 

fixo e um futuro potencial. Isso, apesar das virtudes do trabalho da I.S., talvez sirva para destacar a 

sua aceitação bastante limitada das relações sociais capitalistas. 

                                                            
134 Uma referência ao Manifesto Comunista: “Na sociedade burguesa (...) o passado domina o presente; na sociedade 
comunista o presente domina o passado” (ENGELS; MARX, 1985, p. 97). 
135 Este local histórico é importante e Debord critica um membro da seção italiana por negligenciá-lo, referindo-se ao seu 
trabalho como idealismo (DEBORD, 2006, p. 341). Uma posição semelhante pode ser encontrada na sua crítica ao 
anarquismo, tal como estabelecido em A Sociedade do Espetáculo; sua objeção não parece ser com o anarquismo em si, 
mas com o que se espera de sua realização, independentemente do contexto histórico. A insistência de Debord sobre a 
diferença entre a I.S. e o Anarquismo deve-se às possibilidades situacionistas em observar uma conjuntura tecnológica, 
artística e econômica específica. 



143 
 

O espetáculo se funde ao capitalismo e o inclui dentro de si mesmo, apesar de ele próprio ser 

levado à plenitude pelo capitalismo136. Se o espetáculo não é redutivamente equivalente ao 

capitalismo, então ele não pode ser restritivamente identificado somente com a mercadoria e seu 

fetiche. Ao se fazer uma equação direta e redutora entre a mercadoria e a imagem, isso é, em última 

análise, contradizer os postulados debordianos. Tal suposição pode ser ilustrada com referência ao 

artigo, de 1969, “Como não entender os livros situacionistas”, que procurou responder às críticas 

publicadas das obras recentes de Debord, Vaneigem e Viénet137. No que diz respeito ao livro de 

Debord, a revisão apontada para o ataque era de um artigo extremamente crítico, apresentado por 

Claude Lefort, um ex-membro do movimento Socialismo ou Barbárie, embora tenha pertencido ao 

grupo antes da adesão de Debord138. Em artigo, que apareceu na edição de fevereiro de 1968, em La 

Quinzaine Littéraire, embora cometa uma série de erros de interpretação, Lefort apresenta diversos 

pontos críticos que refletem alguns aspectos desta Tese, e significativamente as respostas da I.S. 

para estes pontos são, em grande parte, ad hominem e sem substância. Contudo, se justifica 

plenamente atacar as conclusões de que Lefort retira sua afirmação de que Debord simplesmente 

substitui “a mercadoria pelo espetáculo” (I.S. 1997, p. 616). De acordo com Lefort, Debord é 

encantado pelo fetiche de Marx. 

 

Enquanto intoxicado pelo fetichismo, Debord leva-nos a “entender que não é o sistema 
de produção de mercadorias ao qual se deve o movimento fantasmagórico que habitam 
[as mercadorias]; pelo contrário, a produção da fantasmagoria governa as mercadorias 
(LEFORT, 1968). 
 

Lefort, em outras palavras, lê o espetáculo como cumplice ou coincidente com o fetiche da 

mercadoria, ou ainda, como uma grande extensão dela. Para Lefort (1968), Debord confunde o 

fetiche com a “substância auto-móvel do valor”. Seu artigo, de uma forma bastante didática, 

demonstra que, para Marx, é o valor que movimenta as mercadorias e não o fetiche, e então, 

erroneamente, centra-se sobre o fetiche e obscurece a base real, fazendo Debord perder a verdadeira 

fonte do problema. Em termos gerais, Lefort está totalmente correto; Debord, de fato, resolve um 

sintoma, como se fosse uma causa. Em termos de componentes técnicos da teoria, Lefort está 

completamente equivocado, pois o sintoma real em  que Debord se concentra, não é o fetiche, e sim 

um conceito muito mais amplo, trans-histórico do poder alienado; e onde Lefort defende ter Debord 

                                                            
136 “Agora é a hora do espetáculo. Se reconhece, também, o momento atual como o da luta contra o espetáculo; o 
momento em que a revolução descobre sua tarefa na realização geral e direta de toda a vida histórica” (DEBORD, 2004a, 
p. 44). 
137A Sociedade do Espetáculo (1967), A Revolução da Vida Cotidiana (1967), a Fúria Situacionista no Movimento de 
Ocupação (1968), respectivamente. 
138 Lefort tinha sido considerado desfavorável, por Debord, no final de 1950. No artigo da Internationale Situationniste, 
que foi escrito quase dez anos mais tarde, ele é acusado de conservadorismo por ter dito que toda a organização 
revolucionária está fadada ao colapso da burocracia. 



144 
 

afirmado a produção do fetiche governar a mercadoria, o próprio Debord, como os próprios 

situacionistas foram rápidos em apontar que  tinha, de fato, afirmado que “o oposto”, isto é, o 

espetáculo é “simplesmente um momento do desenvolvimento da produção de mercadorias” (I.S., 

1997, p. 616). 

A declaração pode contradizer a tese de que a produção de mercadorias é, de fato, um 

momento de uma tendência histórica mais ampla da produção do poder social alienado. Entretanto, 

se o capitalismo mercantil traz essa tendência à sua plena expressão, atualizando-o assim e 

tornando-se manifesto, então a aparente contradição é aliviada. Nas efetivas palavras de Debord 

(2006, p. 778), na passagem a que se refere a resposta da I.S. ao posicionamento de Lefort: “o 

espetáculo corresponde ao momento histórico em que a mercadoria completa sua colonização na 

vida social”. Isso não acarreta uma identidade redutora entre a mercadoria e o espetáculo; em vez 

disso, o capitalismo mercantil é simplesmente a forma mais adequada à tendência econômica de 

poder separado que dá origem ao espetáculo. Se, um sistema social diferente, for introduzido e 

replicado ou, até mesmo, avançado nessa separação, logo ele seria caracterizado pelo seu próprio 

modo de espetáculo. 

Retomando a afirmação de Debord (2006, p. 776) de que o espetáculo exibe o “princípio do 

fetichismo da mercadoria”, esta Tese, por sua vez, reafirma que esse “princípio” reclama um 

afastamento da teoria de Marx. A fim de resolver esta problemática, deve-se observar a 

“sobrevivência aumentada” e a ligação entre esse conceito e a noção de valor de uso. 

Sob o espetáculo, a “satisfação das necessidades humanas primárias” é substituída pela 

“incessante construção de pseudo-necessidades” (DEBORD, 2006, p. 782). Isso significa, não 

somente ter as formas de uso, como também precisa adequar à sobrevivência por si só, ligada no 

âmbito do valor capitalista; além disso, o espetáculo “monopoliza” o “cumprimento” de “todo o 

valor de uso humano” (DEBORD, 2006, p. 780). Debord é conduzido a sustentar que a tensão 

contraditória, entre valor de uso e valor de troca, deu lugar à vitória da troca sobre a forma. O valor 

de uso, segundo ele, tendo se tornado inteiramente subsidiário à capacidade da mercadoria em 

realizar o capital, agora é necessário para funcionar como álibi139; e, como a utilidade prática da 

mercadoria é corroída, trata-se, então, de funcionar como mercadoria enquanto valor de uso140. 

A principal preocupação de Debord (2006, p.789) é com a construção da “falsa” 

necessidade, mas essas posições não o aproximam da semelhante noção de “valor simbólico” de 

                                                            
139 “O valor de uso, que antigamente era implícito na troca do valor, agora deve ser explicitamente proclamado, dentro da 
realidade invertida do espetáculo, justamente porque a sua realidade efetiva é corroída pelo excesso de desenvolvimento 
da produção de mercadorias” (DEBORD, 2006, p. 781). 
140 “Os casos excepcionais de esses produtos que têm preços sem ter qualquer valor não serão considerados aqui” 
(MARX, 1976, p. 292). 



145 
 

Baudrillard. Ora, se os produtos são comprados por causa de suas denotações simbólicas, então se 

está extremamente próximo da perspectiva, a partir da qual essas denotações são como 

determinantes-chave da economia, eclipsando a do trabalho. Além disso, apesar de sua própria 

compreensão de Marx, Debord chega perto de adotar uma posição parecida com a suposição 

comum de que o fetiche da mercadoria, simplesmente, se refere a uma fixação irracional sobre as 

marcas, denotações, elogios, etc. de um item, isto é, ao contrário do rumo atual do conceito de Marx 

sobre a abdicação do controle consciente da organização da atividade social.  

Como observado, Postone apresenta os aspectos mais aparentes da problemática da teoria 

do valor-trabalho como um marcador para a sua validade. Debord, por sua vez, apresenta as 

disparidades entre essa noção mais superficial do próprio fetiche, como uma demonstração de o 

capitalismo ter dado origem a uma forma mais pura e concentrada do fetichismo de Marx, pois, a 

mercadoria tem o sentido de mistificar, não porque mascara as relações sociais, a partir das quais 

surgiu, mas por causa da importância conferida e do desejo que atrai. A mistificação, por 

conseguinte, deixa de se referir a qualquer coisa, explicitamente, como processo do trabalho e de 

mais-valia. 

Note-se, Debord não rejeita explicitamente a clássica teoria do valor-trabalho. No entanto, o 

corolário desta posição é tornar o trabalho um fator determinante econômico menos importante do 

que as imagens e as ideias associadas a seus produtos. Sua interpretação compreende a capacidade 

técnica da sociedade, para o fim do trabalho assalariado, ou seja, na medida em que as dimensões 

simbólicas da mercadoria não dizem respeito à satisfação das necessidades materiais “reais”, mas às 

“pseudo-necessidades” e utilizações, geradas por uma economia de um sistema redundante, a fim de 

garantir sua auto-perenidade. Em outras palavras, as mercadorias inúteis surgem a partir da 

obsolescência de trabalho, portanto, desejar o uso desses produtos totalmente inúteis significa 

desejar o uso de um mundo sem trabalho.  

A dimensão absoluta da inversão sujeito e objeto, descrita por Marx é, portanto, resultado de 

uma situação em que a causa real da inversão, ou seja, a relação salarial, torna-se cada vez mais 

irrelevante. O problema, porém, é este: havendo a possível diminuição do trabalho e da produção, 

logo se começará a perder a noção clara do status do capital como uma relação social, ou, no 

mínimo, se perderão os pontos de vista de Marx sobre a relação social; com essa perda, vem a clara 

noção da capacidade real do capital e de como ele pode ser tratado. Em vez disso, acabar-se-á com a 

posição de que o capital postula ser uma entidade em seu próprio direito. 

Chamou a atenção para a classificação do proletariado como sendo aqueles aos quais é 

negada a capacidade de organizar o “espaço-tempo”. Acrescente-se a isso o fato de a classe 

adversária, a que estes indivíduos se puseram contra, foi simplesmente descrita como “aqueles que 



146 
 

organizam este espaço-tempo” (I.S., 1997, p. 309).  E, na medida em que os governantes organizam 

a direção de seus governados, Debord apresenta a classe revolucionária como “consumidores” e não 

como “produtores”. Para ele, a grande maioria consome o odioso espaço-tempo social, que destrói a 

alma “produzida” por uma pequena minoria. Note-se que essa minoria não produz literalmente 

nada, a não ser esta organização, enquanto “consumo” do espaço-tempo, no sentido que se está 

usando aqui, engloba a totalidade da produção normal, onde a alienação do consumo e de toda a 

vida, obviamente, tem suas raízes (I.S., 1997, p. 309).  

O consumo torna-se, assim, o paradigma definitivo da produção, em virtude da reificação, 

racionalização, da totalidade da ação e experiência do indivíduo. O indivíduo simplesmente 

“consome” a vida que lhe é atribuída. E, assim como a produção é abrangida pelo consumo, o 

mesmo acontece com o consumo, ao tornar-se tão alienado quanto a produção. O “consumo 

alienado”, diz Debord (2006, p. 779), é “adicionado à produção alienada como um dever iniludível 

das massas”. 

A percepção debordiana do consumo esclarece a compreensão da I.S. acerca da revolta 

política. Em 1965, o distrito de Watts141, de Los Angeles, presenciou um grande tumulto, que durou 

por aproximadamente seis dias e resultou em 34 mortes e mais de 3400 detenções. A I.S. respondeu 

imediatamente com um ensaio seminal intitulado “Le déclin et la chute de l’économie 

spectaculaire-marchande”, que rapidamente foi traduzido e distribuído para Europa e para os EUA, 

até o final daquele mesmo ano. A ligação do texto com a agitação predominantemente da classe 

operária ao “novo proletariado” explícita o motim como “uma rebelião contra a mercadoria, contra 

o mundo da mercadoria” (I.S., 2006, p. 197). Debord alega que os manifestantes tomaram a 

propaganda capitalista moderna, literalmente, na medida em que exigem “possuir todos os objetos 

mostrados e abstratamente acessíveis” (I.S., 2006, p. 197). Ao fazerem isso, os manifestantes 

“desafiaram o valor de troca, a realidade da mercadoria que eles moldaram para os seus próprios 

fins”, na medida em que precisavam “usá-las” (I.S., 2006, p. 197). Em outras palavras, o espetáculo 

deve localizar todos os “valores de uso” no seu âmbito, o motim constituiu um desafio direto à 

ordem espetacular, isto é, uma tentativa de recuperar a própria vida. Isso reflete a intencionalidade 

da contradição que caracteriza a sociedade espetacular, ou seja, essencialidade “vida” e “não-vida” 

do espetáculo. (DEBORD, 2006, p. 766).  

De acordo com Debord (2006, p. 779), o espetáculo difuso da “totalidade do trabalho 

vendido” é transformado num conjunto de “mercadoria total” que é, então, “transformado na forma 

                                                            
141 É importante ressaltar que a revolta de Watts é “uma revolta contra a mercadoria, o espetáculo, a sociedade da 
abundância americana, a qual, com miragens inalcançáveis de riqueza, impõe a eles o trabalho proletário, a frustração 
social e segregando-os à vida nos guetos” (PERNIOLA, 2009, p. 93. 



147 
 

fragmentária, reificada, do indivíduo, que está completamente separado da ação conjunta das forças 

de produção”. Dentro do espetáculo concentrado “a mercadoria que a burocracia apropria é a 

totalidade do trabalho social, e a vende de volta para a sociedade; é a sobrevivência da própria 

sociedade” (DEBORD, 2006, p. 787). Em ambos os casos, a universalidade do potencial produtivo 

histórico da sociedade é alienada, como um todo, e volta como elementos fragmentários, 

particulares que garantem a atomização contínua dos indivíduos em causa. Este processo assegura a 

sua própria perpetuidade. No espetáculo difuso, persegue-se continuamente a satisfação perpétua da 

sobrevida aumentada, ao passo que no espetáculo concentrado é a própria sobrevivência que está 

em vantagem. Consequentemente, o desejo da revolta de Watts de reivindicar todo valor de uso é, 

implicitamente, uma demanda de unificação e um desejo de quebrar essa busca interminável; uma 

tentativa de ir além da constante fuga da consciência infeliz. 

 

Uma revolta contra o espetáculo se situa no nível da totalidade, porque - mesmo se não 
se produzisse no único distrito de Watts - ela é um protesto do homem contra a vida 
desumanizada; porque ela começa no nível do indivíduo real isolado e porque a 
comunidade, da qual o indivíduo revoltado é separado, é a verdadeira natureza social 
do homem, a natureza humana: a superação positiva do espetáculo (I.S., 1997, p. 423). 
 

A citação aponta para as formas da unidade sujeito-objeto, de modo que a preocupação se 

volta para o nível em que esses pontos se afastam do próprio Marx. Note-se que, no final do 

primeiro volume de O Capital, Marx faz a seguinte afirmação: 

 

A classe capitalista está constantemente dando aos projetos da classe trabalhadora, a 
forma de dinheiro, em uma parte do produto produzido pelo operário e apropriados 
pelo capitalista. Os trabalhadores retribuem estes projetos da mesma maneira e 
constantemente aos capitalistas, e, assim, retiram dele a parte atribuída de seu próprio 
produto (MARX, 1976, p. 713). 
 

Curiosamente, Marx enfatiza a oposição entre as classes e, Debord, com base na noção de 

alienação universalizada de Marx, apresenta uma oposição generalizada entre a vida e a sociedade 

atual. Então, o que é capital? A primazia do valor-trabalho influenciou a teoria de Debord. A ênfase 

na relação salarial se torna anacrônica, o que implica um afastamento do foco na mais-valia e a 

análise econômica é lançada como incursão no território do inimigo. Como resultado, e apesar de 

suas outras virtudes, a teoria do espetáculo oferece uma análise singular do capital; contudo, a teoria 

avança na superação das consequências do uso do capital. Na descrição de Debord, a existência 

social é alienada em bloco, consequentemente, qualquer sentido em que possa haver contradições 

intrínsecas dentro dele, são substituídas pela ênfase na oposição a ela; daí a dicotomia abstrata entre 

“vida” e “capital”, ou melhor, “não-vida”. 



148 
 

Dauvé e Lefort fazem objeções semelhantes a essa análise. A “Crítica da Internacional 

Situacionista”, de Dauvé, contém uma breve seção sobre os problemas teóricos de Debord que, por 

vezes, reflete algumas das objeções apontadas nesta Tese. A I.S., para Dauvé:  

 

(...) não realizou nenhuma análise do capital, somente o compreendeu através de seus 
efeitos. Eles criticam a mercadoria, não o capital, ou melhor, criticam o capital como 
mercadoria e não como um sistema de avaliação que inclui a produção e a troca” 
(DAUVÉ, 1979). 
 

A mercadoria é, em verdade, intrínseca à produção e à troca, e, por extensão, a organização 

da atividade social como um todo. A questão, porém, é que Dauvé identifica corretamente o 

desinteresse de Debord e o repúdio da I.S., acerca do fundamento e da base do capital, na 

exploração da mão de obra. “Debord”, escreve Dauvé (1979), “permanece na fase da circulação, 

sem o momento necessário da produção, do trabalho produtivo”, apesar de que, o que “alimenta o 

capital não é o consumo, como Debord dá a entender, mas a formação do valor pelo trabalho”. 

Assim como Lefort, Dauvé chega à conclusão correta pela via errada. Embora sustente que 

Debord “reduz o capitalismo à sua dimensão espetacular isoladamente”, ele relaciona o espetáculo 

às formas ideológicas e semióticas, que perpetuam a ordem capitalista. As “representações” de 

Debord são tratadas de forma literal. Em consequência, a reclamação correta de Dauvé, quanto à 

inexistência de mão de obra do espetáculo, também se realiza sob a égide literal. Na sua leitura, 

Debord apresenta a publicidade, o marketing, a moda etc. como a característica definidora do 

capitalismo moderno, e centra-se sobre eles, em vez de assistir ao modo de produção que elas 

refletem. Por outro lado, a bem da verdade, Debord descreve um conceito muito mais amplo e 

complexo de alienação. Contudo, apesar desta disparidade, as principais críticas de Dauvé ainda 

estão em vigor. Ele afirma que a teoria do espetáculo é um exemplo do “fetichismo da mercadoria”: 

 

No fetichismo da mercadoria, a mercadoria aparece como seu próprio movimento. Até 
no fetichismo do capital, o capital assume uma autonomia que não possui, 
apresentando-se como um ser vivo (...) não se sabe de onde vem, quem o produz, por 
qual processo o proletário o engendra, com que contradição ele vive e pode morrer 
(DAUVÉ, 1979). 
 

A observação de Dauvé reflete a explicação inicial do fetiche, estabelecido no Primeiro 

Capítulo do Primeiro Volume de O Capital. A questão é que do foco de Debord nos efeitos resulta a 

negação das suas causas. A teorização de Dauvé é, de fato, semelhante às objeções de Lefort. Para 

Lefort, Debord apresenta o fetiche como a força motriz do capital, ignorando o valor e seu 

fundamento no trabalho. Trata-se, na verdade, de uma concepção absolutamente incorreta, pois, o 

espetáculo é distinto do fetiche. Debord compreende ser o valor capitalista composto de poder 



149 
 

separado, mas, em seguida, extrapola-o para além dos limites do valor. Ainda que se afaste do 

compromisso teórico dos valores, algumas das objeções de Lefort, podem ser mantidas. “A 

Sociedade do Espetáculo”, escreve Lefort (1968), “é apresentada antes da observação de que nunca 

seria perturbada, e não quis saber nada do lugar onde foi feita”. Isso ocorre porque a alienação é 

“distribuída de acordo com uma perspectiva panorâmica” (LEFORT, 1968). Ou seja, ilustra a 

ausência das relações antagônicas, engendradas pela produção do valor, tornando a “reaparição da 

história” um tanto misteriosa. Zombando do hegelianismo de Debord142, Lefort (1968) caracteriza 

esta reaparição como a realização do filósofo do conhecimento absoluto, referenciando a notória 

“astúcia da razão” de Hegel; ele escreve ser a “irracionalidade também astuta”, como “o espetáculo 

da sociedade é realizado no espírito de Debord”. 

Pode-se objetar, contra esta Tese, quanto à existência de uma dicotomia abstrata na teoria de 

Debord, que apresenta o espetáculo marcado por relações dialéticas. Os exemplos das características 

dialéticas do espetáculo podem, de fato, ser usados para reforçar os argumentos da Tese, tal como se 

constata com a frequente e mal compreendida citação de que “em um mundo realmente invertido, o 

verdadeiro é um momento do falso” (DEBORD, 2006, p. 862). 

A afirmação de Debord é complexa. Em verdade, é uma referência oblíqua à uma passagem 

do prefácio de Hegel à Fenomenologia, onde explica que, embora o genuinamente verdadeiro 

integre o falso, o falso não pode ser considerado um momento da verdade; os termos “verdadeiro” e 

“falso” são distintos um do outro e, assim, perdem seu significado original dentro daquela unidade. 

Isso conduz Hegel (1977, p. 23) a escrever: “o falso não é mais, enquanto falso, um momento da 

verdade.” Entretanto, Debord chega a essa referência por Lukács, que se refere a ela por meio de 

uma formulação bastante opaca em seu primeiro prefácio de história e Consciência de Classe.  

O materialismo histórico refere-se ao intelectual como um aspecto do material e, portanto, a 

falsidade ideológica é parte de um verdadeiro conjunto histórico. Tais falsidades não são falsas por 

si sós, mas “verdadeiras” e “falsas” ao mesmo tempo, porque com a “pura historicização da 

dialética”, afetada pelo materialismo histórico, a declaração de Hegel recebe ainda mais uma 

inovação, ou seja, o “falso” torna-se um aspecto do “verdadeiro”, e, ao mesmo tempo, “falso” e 

“não-falso” (LUKÁCS, 1971, p. 57). A interpretação lukacsiana indica a dicotomia rígida entre o 

“verdadeiro” e o “falso”, fazendo desaparecer os erros e as falsidades, quando considerados 

fenômenos históricos. 

A própria formulação de Debord (2006, p. 1622) inverte a afirmação de Hegel, daquela 

informada e construída por Lukács, da própria reviravolta de Hegel.  Debord inverte a declaração de 

                                                            
142  Segundo Lefort (1979), a frequência com que as inversões das sentenças hegelianas ocorrem em A Sociedade do 
Espetáculo é demasiadamente “obsessiva”.  



150 
 

Hegel em dois sentidos. Em primeiro lugar, ele muda a posição do “verdadeiro” e “falso” na 

declaração, acarretando, assim, que o “falso” implica o “verdadeiro” e não vice-versa. Em segundo 

lugar, Debord indica que cada um, pode realmente ser considerado como momento do outro; 

consequentemente, ele se diferencia completamente de Hegel, para o qual o falso não pode ser 

entendido como um momento do verdadeiro. O primeiro destes dois movimentos reflete a equação 

material do “verdadeiro”, do concreto e da realidade histórica de Lukács. O ponto é que o “real” foi 

traduzido como “falso”, como resultado de sua alienação. O segundo movimento insinua ser o 

mundo do espetáculo desprovido da verdadeira unidade da identidade na diferença, exigindo, assim, 

a necessidade de unidade autêntica e o fim da separação. Em outras palavras, exigiria que a unidade 

da “verdade” e da “falsidade” tivessem um significado maior do que o possuído pelos dois termos, 

quando em oposição binária. 

Ora, se toda a “verdadeira” prática vivida é um momento do “falso” do espetáculo, então, a 

possibilidade de autenticidade e unidade orgânica existe apenas como um potencial negado pela 

existência presente. Isso continua sendo o caso, mesmo ao se compreender a ênfase de Debord na 

interação dialética entre sujeito e objeto. Ele salienta: 

 

Não se pode abstratamente opor ao espetáculo a atual atividade social; esta divisão se 
encontra dividida. O espetáculo que inverte o real é, de fato, produzido. Ao mesmo 
tempo, a realidade vivida é materialmente invadida pela contemplação do espetáculo, 
incorporando a ordem espetacular e dando-lhe a coesão positiva (DEBORD, 2006, p. 
1622). 
 

O espetáculo não é apenas ideologia. É uma prática social real, ou seja, uma ideologia 

materializada. Contudo, como a interação do material com o ideal é apresentada como uma troca 

cíclica entre ideologia e sua atualização, tal como o espetáculo é pensamento e prática, é claro que 

não se pode fazer recurso à existente realidade, presente na sociedade espetacular, como um estável 

ponto externo de oposição ao espetáculo, mas apenas como um campo mais amplo de ação 

histórica, que recepciona o espetáculo. Assim, apesar da afirmação de Debord (2006, p. 1064) de 

que “a sociedade ainda não se tornou homogênea”, o modelo teórico se opõe à base, principalmente 

dentro de uma capacidade latente contra o bloco homogeneizado do mundo espetacular. A oposição 

torna-se um potencial ideal e o poder alienado, enquanto espetáculo, apega-se à existência presente, 

que se torna indeterminado. 

A teoria de Debord faz relação e suporta os estudos marxistas da “abstração real”. Ao 

responder as alegações de que tinham ignorado a importância do trabalho capitalista, a I.S. (1997, p. 

479) respondeu acreditar ter “tratado pouco ou nenhum outro problema do que a do trabalho de sua 

época; suas condições, suas contradições e seus resultados”. Ora, o trabalho torna-se coincidente 



151 
 

com a vida ao ponto de a teoria do espetáculo ter afinidade com a abstração real, de modo a ser 

abstrata demais para ser de uso político. 

 

2.6 O Estranho movimento da mercadoria ao espetáculo 

 

A estrutura artística, política e filosófica do pensamento de Debord, sua história intelectual, 

bem como os interesses da I.S., em torno de temas relacionados com a natureza e o estado do 

“encerramento” hegeliano, foram concatenados numa análise dialética. Tal análise proporciona uma 

reflexão acerca da natureza do hegelianismo marxista de Debord, fundado na temporalidade da 

situação construída. Se a noção de práxis histórica, em Debord, implica a realização do Absoluto, e 

se o espetáculo é a negação do absoluto, então, conclui-se que a teoria de Debord exige uma 

realização. Em comum, estão Hegel e Debord, espelhados pela unificação hegeliana da 

universalidade e particularidade. A explicação contida em O Capital, bem como a teoria do 

espetáculo de Debord, envolvem uma forma de universalidade que fica separada dos indivíduos dos 

quais surge. Uma forma que se liga e prende os indivíduos numa relação que mantém seu 

isolamento, que se torna uma força atuante em seu lugar, submetendo os seus interesses ao seu 

próprio. Ambos os autores exigem modos alternativos de coletividade143. Contudo, a teoria do 

espetáculo replica a subjugação do particular pelo universal. Debord, certamente, foi influenciado 

pela afirmação de que a economia de Marx subordina a ação individual às abstratas categorias 

econômicas, mas as próprias posições de Debord são abertas a essa acusação. Ao conceber a 

totalidade da sociedade, sob a rubrica da imagem e a um observador, a teoria do espetáculo admite 

efetivamente as diferenças específicas e as tensões das relações sociais vividas sob a universalidade 

abstrata da consciência do espectador. Isso dá origem a uma problemática dicotomia, na qual a 

teoria apresenta a sociedade como uma massa homogênea, enquanto Marx situa a oposição e o 

antagonismo dentro de um conjunto de relações sociais, Debord localiza-os dentro de uma 

consciência que está fora deles. O resultado é uma oposição entre a “vida” romantizada e um 

“capital” igualmente abstrato e indeterminado, efetivamente coincidente com a própria sociedade.  

À medida que o problema da universalidade e da representação decorre da subjetividade 

individual de Debord, reflete uma tensão entre suas preocupações políticas, de caráter individualista 

e comunista, reproduzindo as próprias dificuldades de Sartre a esse respeito. A teoria do espetáculo 

                                                            
143  A “associação de homens livres, trabalhando em conjunto com os meios de produção, realizados em comum, e 
gastando suas diferentes formas de força de trabalho na auto-consciência plena, como uma única força de trabalho social” 
(MARX, 1976, p. 171). As observações de Debord sobre a “comunicação direta e ativa, marcam o fim de toda 
especialização, toda hierarquia, e toda a separação, e graças as condições existentes são transformadas ‘em condições de 
unidade’” (DEBORD, 2006, p. 817).  



152 
 

fundamenta a exposição da totalidade social num modelo existencial da subjetividade individual, 

bem como as tentativas de se construir uma política comunista, por meio de uma história universal, 

sobre o mesmo fundamento individualista e subjetivo.  

A teoria do espetáculo, certamente, não nega à importância dos momentos, nem a relação 

entre um sujeito finito e as circunstâncias em que se encontra; no entanto, envolve a subsunção 

repetida de particulares, das diferenças específicas. A teoria desmorona a especificidade das relações 

capitalistas num todo, generalizada, focando o sujeito individual alienado. A subjetividade 

individual sucumbe sob uma noção abstrata de humanidade, modelada na figura do espectador 

ocidental alienado. Se a teoria de Debord se baseia na integração da equivalência geral de uma 

consciência universalizada, e se, consequentemente, postula uma teleologia hierárquica, em que a 

maior revela a verdade da menor, então a teoria emprega a própria representação a que ela se opõe. 

A teoria de Debord revela, portanto, uma forma não-representacional da história 

universal144, não uma análise pormenorizada e explicativa do capital. Debord aborda o capital por 

meio de formulações que comprometem a proibição da representação, e, por outro lado, as ideias, 

que encontra a teoria, acarretam o desenvolvimento estratégico e as formas de ação coletiva não 

hierárquica; assim, pode ser possível tomar essas ideias, ou, pelo menos, indicar até onde elas 

podem levar. 

Se a conexão entre o absoluto hegeliano e o processo histórico está ligado às implicações 

com a coletividade “autêntica” e se a noção de atividade incorpora essas dimensões estratégicas, 

conclui-se que o trabalho de Debord deve ser tomado como uma teoria da práxis coletiva. Essa 

constatação pode ser corroborada, a partir da circular auto-fundamentação e dos aspectos da auto-

determinação da Ideia hegeliana, bem como da sua concomitante noção de liberdade e necessidade. 

Postone, referindo-se à teoria de Marx, retoma alguns dos aspectos da teoria de Debord e 

chega à sua conclusão lógica. Para Postone, o trabalho é fundamental para o capitalismo. No 

entanto, a qualquer projeto político, centrado nos riscos trabalhistas, replicar-se-á o capitalismo 

centrado no trabalho assalariado, ou seja, o modo de distribuição e a forma de produção existente 

continuariam. Isso está, certamente, muito próximo da própria posição de Debord. Mas a diferença é 

que, onde Debord define isso em oposição a Marx, Postone extrai suas conclusões das próprias 

palavras de Marx. Além disso, onde Debord reformula a luta de classes, de modo a “libertá-la” de 

suas formas tradicionais, Postone (1996, p. 17) a descarta como um componente funcional do 

sistema capitalista. 

                                                            
144 Debord trata da “história universal” como um movimento evolutivo mundial (DEBORD, 2006, p. 698). 



153 
 

O interesse em Postone reside na ênfase colocada na apresentação da sociedade capitalista 

de Marx, como uma totalidade inter-relacionada. Postone (1996, p. 164) salienta que o papel 

fundamental da mercadoria “é tanto particular, como valor de uso, e em geral, como uma mediação 

social”. As relações sociais capitalistas são marcadas por uma tensão entre o “universalismo 

abstrato” e o “particularismo especifico”. Em sua análise, “a forma de dominação, relacionada a esta 

forma abstrata do universal, não é meramente uma relação de classe escondida por uma fachada 

universalista”, assim como essa universalidade não mascara a realidade concreta das relações sociais 

(POSTONE, 1996, p.163), pelo contrário, é intrínseca e atual. 

 A tensão que surge, assim, entre a universalidade abstrata do valor e os elementos 

particulares das estruturas, “aponta para a possibilidade de uma outra forma de universalismo, não 

com base na abstração de todas as especificidades concretas” (POSTONE, 1996, p. 164). Assim, 

como Debord e Marx, Postone menciona algo mais próximo das formas orgânicas da inter-relação 

hegeliana. Postone oferece um verdadeiro avanço, na teoria de Debord, na medida em que apresenta 

a sociedade capitalista como um todo inter-relacionado e não como um bloco eficazmente 

homogeneizado. Essa totalidade repousa sobre o trabalho capitalista e se conclui que a afirmação 

política do trabalho é problemática; além disso, também o é qualquer visão filosófica do trabalho 

como uma força ontológica constitutiva145. O que leva Postone a realizar algumas manobras 

peculiares.  

Postone observa que Marx, nos seus primeiros escritos, sustenta que Hegel atribuiu as 

qualidades de auto-determinação da subjetividade e da atividade humana a uma ideia filosófica e 

tentou corrigir isso transpondo o movimento de volta para a atividade humana. Postone, em seguida, 

detecta a volta de Hegel ao ponto principal. Onde o jovem Marx observou a filosofia hegeliana 

descrever a ação humana e a subjetividade, em termos mistificados, Postone (1996, p.75) constata, 

no Marx maduro, a percepção deste em detectar ser o capital, não a humanidade, o que “possui os 

atributos que Hegel concede ao Espírito”. Em outras palavras, o jovem Marx é uma vítima da 

ideologia capitalista, como foi Hegel. Ambos apresentaram as propriedades do capital como 

propriedades fundamentais dos seres humanos. A partir dessa perspectiva, a filosofia de Hegel, 

pode-se dizer, não só consagra o Estado burguês, mas também lança o movimento do capital como 

a lógica fundamental do próprio ser. Consequentemente, adotar esse movimento para a atividade 

histórica seria, para Postone, um erro grave, pois, correr-se-ia o risco de se replicar precisamente 

                                                            
145 Para Jappe (1999, p. 151), “a recusa em fazer do trabalho a base de sua teoria não era, de modo algum, falha”, como, 
ao se fazer o contrário corre-se o risco de “transformar uma característica do capitalismo numa necessidade ontológica 
eterna”. 



154 
 

aquilo a que se opõe. Assim, apesar das homologias sinalizadas, a abordagem de Postone ao 

marxismo hegeliano é quase uma antítese do próprio Debord. 

É relevante a relação do movimento da auto-fundamentação da ideia hegeliana de absoluto, 

a que Postone dispõe a operação do capital. Referindo-se ao trabalho abstrato, e, assim, ao valor, 

Postone (1996, p. 15) vislumbra ser a “razão do trabalho o seu próprio carácter social no 

capitalismo, em virtude de sua função historicamente específica, como uma atividade socialmente 

mediadora”, o que significa que o “trabalho no capitalismo se torna seu próprio campo social”; 

“pois esse trabalho medeia a si, se fundamenta socialmente, e, portanto, apresenta os atributos da 

“substância”, no sentido filosófico” (POSTONE, 1996, p. 156). O capital funciona, portanto, como 

um sujeito histórico, que cria suas próprias condições de existência e que perpetuamente se produz 

de novo, a partir dessa base. Postone, portanto, espelha o movimento atribuído à ação histórica por 

Debord. 

Chris Arthur (2004, p. 7) fizera uma distinção útil entre o que ele refere como história e 

sistemática do marxismo hegeliano. A primeira, manchada pela associação “Diamat”, tem sido bem 

aceita; a segunda, ele situa a si mesmo e Postone e está crescendo em popularidade. Também se 

observou que Debord (2006, p. 793) partilha a opinião de Postone de que a filosofia de Hegel reflete 

a ascensão do capitalismo, mas que, em sua opinião, meramente “contemplando” um mundo que se 

fez, e, portanto, exige a necessária inversão de Marx. Debord observa, assim, que a posição 

“sistemática” tende para a replicação das falhas de Hegel. Postone poderia, então, perpetrar uma 

forma de fetichismo, em que as características da organização humana são atribuídas a seus 

resultados capitalistas. Enfim, assim, conclui-se que Debord e a I.S. oferecem um meio de se obter 

um marxismo hegeliano “historicista”, que pode ser capaz de evitar algumas das falhas autoritárias e 

dogmáticas de seus antecessores. A obra de Debord reclama uma forma de superação ou de não 

dependência da relação “senhor e escravo” da Fenomenologia ou a consciência infeliz; em vez 

disso, adota o “incansável” movimento do próprio absoluto hegeliano. Nesse contexto, o último 

Capítulo da Tese vai tentar vincular o movimento auto-fundador que Postone atribui ao capital às 

dimensões estratégicas do marxismo hegeliano de Debord. 

 

 

 

 

 

 

 



155 
 

CAPÍTULO III 

 

A NOVA FASE DA TEORIA DO ESPETÁCULO 

Do Jogo à Guerra 

 

Estudei, portanto, a lógica da guerra. 
Mais que isso, consegui, já há muito, evidenciar o essencial de seus movimentos, a partir de um quadro muito simples: as 
forças que se enfrentam e as necessidades contraditórias que vão se impondo às operações de cada uma das duas partes. 

Joguei esse jogo e, na conduta frequentemente difícil de minha vida, utilizei alguns ensinamentos dele - para essa vida, 
eu também tinha fixado uma regra do jogo, e a segui. 

(DEBORD, Pan. p. 64) 
 

3 Estratégias de superação do espetáculo 

 

A dimensão mercantil da existência humana afirma a própria hegemonia, autopromovendo-

se de modo capilar, difundindo na sociedade o intenso desenvolvimento capitalista. Ela invade o 

“contexto” existencial de cada indivíduo e, consequentemente, altera o comportamento de toda a 

sociedade. Os padrões de comportamento são determinados pela necessidade de crescimento dos 

lucros econômicos do sistema de mercado, mas, ao mesmo tempo, tem um impacto sobre as 

necessidades, aspirações, mobilidade social e na vida política da sociedade. Parece que a vida existe 

apenas como portadora de um equivalente comercializado. A exposição dos produtos é o ponto-

chave dessa “invasão”. Em verdade, é através da exposição que se realiza o momento comunicativo 

do objeto-mercadoria que, de um simples bem, com uma função prática, transforma-se em qualquer 

outra coisa, graças ao valor adicional, um significado simbólico que lhe confere as características de 

fetiche. O caráter alienante do espetáculo, materializado na imagem da mercadoria, que aprisiona a 

sociedade, torna a vida cotidiana alienada de sua realidade. Assim sendo, para libertar o homem e a 

sociedade de tudo que não são eles mesmos, tornar a trazê-los à sua existência concreta, ensinar-lhes 

a auto-realizar-se nas ligações reais com o mundo, emancipá-los das quimeras que obscurecem o 

espírito, que os tornam estranhos à vida e os interditam para o reconhecimento da verdade, Debord 

estabelece um projeto filosófico emancipatório, a partir de conceitos que, por vezes, não são 

observados com rigor em sua teoria. Trata-se dos conceitos de jogo, lúdico, estratégia e guerra. Para 

Debord, a vida só pode ser vivida quando repleta de estratégias, de ludicidade, que superam, numa 

constante guerra, as amarras do espetáculo. O presente Capítulo analisa os temas construídos, 

elaborados e concatenados com a história e o tempo na filosofia de Debord. 

 

 



156 
 

3.1 Um interesse pouco conhecido: do jogo à guerra 

 

Um dos elementos fundamentais a ser analisado para compreensão da “realização da 

filosofia” e, mais especificamente, da ideia de Política e sua importância no conjunto geral da obra 

de Debord é o conceito de “jogo”. A “construção de situações” é a livre organização dos elementos 

disponíveis para a produção de novos ambientes e de novos comportamentos. O “jogo” aparece 

como o elemento que remete a uma superação da rigidez da influência do meio urbano sobre a vida 

cotidiana. A “construção de situações” seria o “jogo” com o conjunto de meios disponíveis, a livre 

configuração destes elementos, para a construção de uma política da vida livre, que supera todo tipo 

de espetáculo. Ao mesmo tempo, poder-se-ia dizer que o “jogo” serve para estabelecer o mais 

parecido ao que Debord e a I.S. estabeleceram como “antropologia”: tanto no campo da luta da 

produção cultural, como no da luta política; Debord e os situacionistas conceberam uma 

subjetividade não marcada pela produtividade, tal e como fez o marxismo, senão pelo jogo. A busca 

do prazer, a satisfação dos instintos, encontrou na tematização do jogo seu elemento antropológico. 

Superada a necessidade do trabalho assalariado, o trabalhador teria que dedicar-se à construção de 

situações, baseadas no jogo constante com o meio, em seu livre uso, de tal modo que poderia 

aparecer uma nova vida cotidiana livre, liberada de qualquer amarra do modo de produção 

capitalista. 

Recorrendo à herança do Surrealismo e seu desejo de libertação da vida, de “poetizar a 

vida”, de “realizar a arte sem superá-la”, Debord e os situacionistas entenderam que a liberação da 

vida cotidiana não poderia basear-se numa experiência marcada pela seriedade e pelo sacrifício que 

haviam marcado as revoluções socialistas. A vida cotidiana livre teria que viver-se dentro da 

aparição do momento lúdico, dentro da possibilidade de estratégias e experimentações da vida, 

através do jogo. Desse modo, a I.S. e, consequentemente, Debord insistiam na ideia de “revolução”, 

que estava anulada de um modo prático quando ganhava umas condições de vida iguais às 

produzidas pelo capitalismo. Portanto, Debord e a I.S. vislumbram a construção de uma civilização 

com base no jogo, porque pressupunham que os avanços técnicos permitiam aos trabalhadores 

dedicar-se ao ócio, ao lúdico, ao jogo, enquanto as máquinas realizariam a maioria do trabalho, 

assim como concebera Paul Lafargue na segunda metade do Século XIX. Note-se que o elemento 

lúdico se conecta com a ideia de “automatização”, com uma concepção do conhecimento científico 

a serviço da libertação dos trabalhadores de sua atividade assalariada. Debord e a I.S. atualizam o 

projeto utópico de uma vida cotidiana que tem superado uma organização determinada de escassez. 

Este passo estaria baseado, para Debord, na apropriação dos meios de produção, que facilitariam a 



157 
 

redistribuição do trabalho socialmente necessário, assim como dos produtos desse trabalho, ou seja, 

dos meios com quais se garantem a subsistência dos membros da sociedade. 

Em seus aspectos essenciais, o conceito de “jogo” de Debord provém do livro Homo 

Ludens, de Johan Huizinga, em que se explica o papel fundamental do jogo naquelas civilizações 

nas quais o lúdico teve um papel central. Foi concebido como o estudo do ser humano a partir de 

seu elemento lúdico. Sua perspectiva antropológica aponta a necessidade de o sujeito conceber sua 

cultura, sua vida cotidiana como jogo. Debord encontrou, no livro de Huizinga, a base antropológica 

para estabelecer seu projeto de vida cotidiana livre; logo, a superação do próprio espetáculo. Sem 

essa base, dito projeto não poderia superar a perspectiva antropológica do marxismo, baseada na 

produtividade. Porém, com a antropologia de Huizinga foi possível, para Guy Debord, fundamentar 

um novo projeto revolucionário, cujas raízes profundas se situavam além dos limites das teorias 

clássicas de mudança social como foram o marxismo e o Anarquismo.  

A pergunta essencial da obra de Huizinga: qual o conteúdo da caracterização do homem 

como um animal lúdico? Huizinga o estabelece do seguinte modo: 

 

O jogo é uma ação ou ocupação livre que se desenvolve dentro de uns limites 
temporais e espaciais determinados, segundo regras absolutamente obrigatórias, porém 
livremente aceitas, ação que tem seu fim em si mesma e vai acompanhada de um 
sentimento de tensão e alegria e da consciência de ser de outro modo que na vida 
corrente. Só a criatura (humana) tem consciência de que está jogando e que faz uso 
dessa privadíssima circunstância. Todo fazer do homem não é mais que um jogar, ou 
seja, que a cultura humana brota do jogo. O jogo é mais velho que a cultura 
(HUIZINGA, 1998, 12-13). 
 

A definição remete a vários elementos que ecoam na filosofia de Debord e da I.S. Em 

primeiro lugar, o jogo é uma ação “livre que se desenvolve dentro de uns limites temporais e 

espaciais determinados”. A “construção de situações” surgiu em termos parecidos, como limitada 

no espaço e no tempo. Para que na “situação construída” pudesse aparecer o jogo, era necessário 

que isso fosse tão limitado como a possibilidade de aparição do próprio jogo.  

O jogo é uma “ação que tem seu fim em si mesma e vai acompanhada de um sentimento de 

tensão e alegria e da consciência de ser de outro modo que na vida corrente”. O jogo implica uma 

ação que não é utilitarista. A diferença do trabalho capitalista, que sempre tem como fim uma 

objetividade exterior, a mercadoria, o jogo constitui uma esfera de ação própria, em que o fim é o 

mesmo.  Joga-se pelo prazer de jogar, não porque isso dê lugar a outra coisa, não por que se consiga 

nada com ele. Por isso, o jogo implica a consciência de ser um âmbito de ação diferenciado da vida 

cotidiana. Esta está marcada por atividades sempre relacionadas com finalidades exteriores, em 

concreto, com atividades dirigidas à supervivência. No jogo, as atividades se realizam por si 

mesmas e, portanto, ocorre a consciência de ser uma esfera separada da vida cotidiana. A liberação 



158 
 

dessa esfera é, nessa perspectiva, sua transformação na atividade lúdica. Ademais, “todo fazer do 

homem não é mais que um jogar, ou seja, a cultura humana brota do jogo. O jogo é mais velho que 

a cultura”. Talvez isto seja o elemento com mais carga de profundidade. O que Huizinga diz aqui é 

que toda cultura é jogo, surge da capacidade subjetiva e coletiva de jogar com os elementos que a 

rodeiam. Sem o elemento lúdico não existiria cultura. Portanto, Huizinga está situando o jogo no 

nascimento da própria cultura. Para Debord esse elemento é fundamental. Nessa perspectiva, a 

relação que se estabelece entre uma nova vida cotidiana, o campo da cultura, como campo da 

transformação dessa vida cotidiana, e o jogo como elemento que as relaciona, não seria mais que a 

volta à essência da própria cultura humana. Só com a aparição do capitalismo, com a separação de 

esferas de conhecimento e de ação e com o sentimento de todas as ações da vida cotidiana ao 

problema da “supervivência”, só assim a cultura poderia eliminar seu elemento lúdico. Num 

contexto de libertação dessa restrição, teria que se voltar à liberdade da relação lúdica.   

Este elemento de exterioridade com respeito à vida cotidiana dá ao elemento lúdico um 

caráter de construto social: 

 

Uma convenção a favor da qual todo o meandro do que ali, no delimitado terreno se 
realiza, é o fruto de uma espécie de conjunto artificial de regras que, por outra parte, 
carecem de efetividade e de valor na vida diária, na vida de todos os dias. Se estabelece 
dessa maneira um “como se” em que os julgadores e o público estão de acordo 
(HUIZINGA, 1998, p.  13). 
 

Esta ficcionalidade do “como se” é o que lhe dá o caráter de seriedade como construto 

social. Remetendo ao conceito de “al sob” da filosofia kantiana, em que se refere ao uso regulador 

das ideias puras, em termos de uma razão que tem que atuar como se seus postulados 

correspondessem a objetos empíricos, o “jogo” é, para Huizinga, um construto social em que se atua 

“como se” o jogo não fosse uma esfera da ação artificial. Mas, especificamente, este conceito de 

“como se” remete à filosofia de Hans Vaihinger, cujo conceito básico é o de “ficcionalidade”: 

 

A realidade torna-se, neste ponto de vista, uma série de representações ficcionais, ou 
seja, imaginárias que autoriza a posse do real como se essas fossem substancialmente 
objetivas e universalmente válidas (HUIZINGA, 1998, p.  13). 
 

Não deixa de ser relevante que o componente de “ficcionalidade” seja tão decisivo no 

conceito de “jogo” de Huizinga. Para Debord, esse caráter de representação da realidade, através do 

conceito de espetáculo, remete a uma traição aos elementos da vida “autêntica”. A “ficcionalidade”, 

entendida a partir da perspectiva de Huizinga, implica uma certa superação da realidade da vida 

cotidiana, a construção de um mundo artificial em que as regras que o determinam se fazem passar 

“como se” fossem regras realmente efetivas. Portanto, a importância da “ficcionalidade” é o que 



159 
 

conecta Debord e os situacionistas com o projeto surrealista. Através da construção de mundos 

oníricos, os surrealistas buscaram estabelecer uma crítica prática da vida cotidiana, uma 

“poetização” da vida para levá-la fora de sua miséria. O jogo, para Debord e a I.S., apresenta-se em 

termos parecidos, conformando-se como um âmbito de ação que vai além da miséria da vida 

cotidiana. Contudo, essa “ficcionalidade” não implica que o “jogo” não seja levado a sério. As 

regras do jogo sempre são obrigatórias. Não se pode pôr limites externos a elas. Inclusive, são 

levados mais a sério que as próprias regras da vida cotidiana. Paradoxalmente, o conceito de “jogo” 

de Huizinga implica que as regras de um jogo, em particular, vão acabar levando mais a sério do 

que a vida cotidiana, que termina quando o jogo começa. Este, com suas regras, conforma um 

mundo alternativo que acaba por tomar-se mais a sério que a própria vida cotidiana. Este mundo que 

abre a perspectiva do jogo produz uma diferença entre a “vida cotidiana” e o mundo do jogo. O jogo 

tem sentido enquanto não é “vida cotidiana”. Através do jogo, se supera a miséria da vida cotidiana, 

criando as condições e regras de uma esfera de ação completamente diferente. É, portanto, a 

ficcionalidade absolutamente séria do jogo que supera os limites da vida cotidiana: 

 

Portanto, o jogo, em seu aspecto formal, é uma ação livre executada “como se” e 
sentida fora da vida corrente, porém que, apesar de tudo, pode absorver por completo o 
jogador, sem que haja nela nenhum interesse material nem se obtenha nela proveito 
algum, que se executa num determinado tempo e num determinado espaço, que se 
desenvolva numa ordem submetida à regras e que dá origem a associações que tendem 
a se cercar de mistérios ou a disfarçar-se para destacar-se do mundo habitual 
(HUIZINGA, 1998, p. 51). 

 

O jogo é a esfera da realidade que supera a “vida cotidiana”. Longe de servir de 

transformação revolucionária desta, é a reconfiguração da realidade, de tal forma que se criam novas 

relações sociais, baseadas em regras artificiais, porém que se tornam absolutamente sérias. A 

“deriva” e a “psicogeografia”, por exemplo, apontam nesse sentido. Debord e a I.S. tomam as regras 

da “deriva” absolutamente a sério, como se essas regras não fossem fictícias, mas as consideram 

como se fossem elementos objetivos de uma relação lógica com a cidade. Nesse sentido, o 

componente lúdico se pode rastrear na maioria das ações da primeira época situacionista, enquanto 

era o lugar para se produzir novas formas de “vida cotidiana” que servissem para criar novos 

ambientes e novos comportamentos experimentais. Além de sua “ficcionalidade”, Huizinga resume 

as características do jogo. Primeira característica: ele é livre, é a liberdade. 

 

De qualquer modo que seja, o jogo é para o homem adulto uma função que se pode 
abandonar a qualquer momento. É algo supérfluo. Somente nesta medida que 
precisamos dele, que surge do prazer que com ele experimentamos. Em qualquer 
momento se pode suspender ou cessar por completo o jogo. Não se realiza em virtude 
de uma necessidade física e muito menos de um dever moral. Não é uma tarefa. Joga-



160 
 

se em tempo de ócio. Todo jogo é, antes que nada, uma atividade livre (HUIZINGA, 
1998, p. 42). 
 

O “jogo” não remete a uma finalidade exterior a ele. Remete a si mesmo. O jogo sempre 

tem um caráter de liberdade, realizada sem coerção. Este conceito choca com a identificação 

moderna do jogo com os espetáculos esportivos, nos quais o jogo se converte em uma atividade 

mercantilizada, isto é, carente de liberdade, igualando o “jogo” com o trabalho assalariado. O 

profissional do jogo não tem eleição, não tem escolha no momento de jogar. Seu trabalho consiste 

em jogar um jogo determinado, com regras determinadas. Por este motivo, resulta tão complicado 

conceber atualmente o jogo como algo separado e diferenciado da vida cotidiana, enquanto esta tem 

colonizado o jogo como uma forma a mais de trabalho assalariado. Esta transformação do jogo já 

foi observada por Huizinga, para o qual “o que estava estatuído como uma evasão lúdica do 

cotidiano, passou a transformar-se em motivo contínuo de estreiteza coletiva” (HUIZINGA, 1998, p. 

15). 

A transformação do “jogo” em atividade assalariada transforma o mundo do jogo em um 

mundo de competição, do mesmo modo que o mundo do trabalho está marcado pela competição 

dentro da produção. O “jogo” acaba por converter-se, enquanto atividade mercantil, em competição 

(paidiá), o que Huizinga relaciona com o conceito grego de agón: 

 

É o agón helênico. O jogo tem se convertido em luta, em campeonato. O agón, por sua 
vez, transformou-se em agonia, que primariamente significou competição e mais tarde 
angustia, e, também, (...) agonia estrita (HUIZINGA, 1998, p. 14).  
 

O profissional do jogo se converte em um competidor. Assim, deixa de jogar para competir. 

Com isso, elimina-se todo componente lúdico do jogo, isto é, elimina-se a liberdade que, segundo 

Huizinga, tem que ter todo jogo. Huizinga dirá que o que se perde é o componente infantil que todo 

jogador tem que ter. Somente as crianças jogam: 

 

Para se entregar de corpo e alma ao lúdico deve tornar-se uma criança, ou seja, 
esquecer-se das urgências da vida e entregar-se com todo o corpo e com toda a alma ao 
que ocupa alegremente a nossa atenção. O componente essencial do jogo é a alegria, o 
prazer da entrega absoluta. A seriedade está em desacordo com a diversão festiva 
(HUIZINGA, 1998, p. 17). 
 

Segunda característica: o jogo tem que desenvolver-se “como se” fosse a vida cotidiana. O 

“jogo” não se assemelha a uma piada, ao que se tem que tomar rapidamente, à ligeira. O “jogo” se 

tem que realizar com a maior seriedade. O “jogo” é executado como se fosse a própria vida 

cotidiana, o jogo. Somente em sua semelhança com a seriedade, o “jogo” pode começar a exercer 



161 
 

algum tipo de função; pode chegar a ser um ato significativo, isto é, “o valor inferior do jogo 

encontra seu limite no valor superior do sério” (HUIZINGA, 1998, p. 43) 

Terceira característica: estar encerrado em si mesmo e sua limitação. O jogo constitui um 

mundo paralelo, em que se é consciente de que é algo diferente da vida cotidiana. O jogo sempre 

pode reconhecer porque tem um espaço e um tempo determinado de desenvolvimento. O jogo é 

limitado (HUIZINGA, 1998, p. 46). Por este motivo, o trabalho assalariado enfrenta o “jogo” como 

uma esfera de ação completamente diferente, diferenciadas em sua finalidade. Enquanto o jogo é 

autoreferencial, isto é, joga-se pelo prazer de jogar, o trabalho assalariado é sempre um meio, uma 

mediação para a produção de mercadorias. Aí reside o elemento que se pode observar em Debord e 

na I.S. -  esse aspecto que faz do jogo um espaço de ação onde já se dá uma liberdade de 

comportamento e uma possibilidade de experimentação o que não é possível ver no trabalho 

assalariado. 

Quarta característica: o jogo cria ordem e é ordem. Ao ser uma introdução de regras em um 

mundo confuso, o jogo cria ordem. Para jogar tem que seguir essas regras porque, do contrário, o 

jogo já não se pode jogar. Esse sentido de ordem é que conecta o jogo com a esfera estética, 

enquanto que a estética, entendida certamente de um modo clássico, tem a ordem, a proporção, 

como um dos pilares básicos. Não é de se estranhar, portanto, que a I.S. e Debord estabeleceram 

uma relação determinada entre o jogo e a ação no campo da cultura. Somente na esfera estética é 

possível estabelecer uma relação lúdica com os elementos dados. Só na arte é possível jogar com as 

formas, com os conteúdos, dentro de um contexto auto-referencial em que a arte, ao menos na 

concepção da arte como esfera autônoma, remete sempre a si mesma. 

Debord recuperou a concepção do jogo como elemento de superação das limitações da vida 

cotidiana como campo de força alternativo ao trabalho assalariado. Os situacionistas (2007, p. 4), 

em Contribuição a uma definição situacionista de jogo, buscaram superar o antigo conceito de jogo 

através de dois elementos principais que se observa em Huizinga.  De um lado, a ideia de 

competição. O jogo não deve ter como fim a vitória ou a derrota, senão a construção conjunta de 

espaços lúdicos. A competição está diretamente relacionada com uma sociedade de produção de 

mercadorias, ou seja, com uma sociedade onde toda a atividade se identifica com o trabalho 

assalariado. Mas, além desta sociedade, não teria sentido um jogo com base na competição. Só 

assim se entende o papel dos desportistas como mitos vivos, ídolos, como vedetes (DEBORD, 2006, 

p. 785).  

De outro, opõe-se a ideia de separação entre “vida cotidiana” e “jogo”. Este tem de fundir-

se com a vida cotidiana”, ou seja, vida e jogo devem ser o mesmo. Somente a lógica do trabalho 

assalariado faz possível esta separação. Em um modelo social, em que o trabalho deixa de ser o eixo 



162 
 

da ação, seria possível dedicar-se à atividade principal a construção de um jogo coletivo (I.S., 2007, 

p. 9). 

Debord não caracterizou sua teoria tão somente por um progresso teórico do conceito de 

“jogo”, formulado por Huizinga. Sua aportação foi a de aplicar esse conceito através de toda uma 

série de práticas como o “desvio”, a “deriva” e a “psicogeografia” em que o elemento lúdico e todas 

as características já estavam presentes. É, portanto, mérito da I.S. e de Debord haver levado o “jogo” 

à esfera da prática, ensaiando as possibilidades de uma “vida cotidiana” baseada no jogo e na 

experiência lúdica. 

No entanto, apesar da importância que tinha este conceito de “jogo” para a I.S., em sua 

primeira etapa, com a expulsão de todos os artistas, este elemento desapareceu quase por completo 

dos textos da I.S. Da lógica interna situacionista, o abandono do campo cultural, como esfera de 

operações, tinha que implicar também o abandono do “jogo” como característica básica dessa 

esfera. A substituição da “realização da arte” pela “realização da Filosofia” implicava um gesto 

cujas contradições haviam sido vividas pelos surrealistas: o projeto de “poetizar a vida” implicava a 

construção de um mundo onírico, através do qual se poderiam estabelecer novas experiências e 

novas formas de vida, longe da miséria da vida cotidiana. No entanto, o Surrealismo deixaria intacta 

a organização da mesma miséria da vida cotidiana. A fuga da realidade não exigia sua 

transformação, senão somente a possibilidade de estabelecer novos reinos independentes, regidos 

por regras diferenciadas. Os limites dessa perspectiva levaram os surrealistas a quererem estabelecer 

relações com o mundo comunista, com a ideia de que só com o complemento da luta política 

poderia levar à “revolução espiritual” surrealista. No caso da I.S. e Debord, ocorreu algo parecido: a 

“construção de situações”, a “deriva”, a “psicogeografia” apontavam a construção de um mundo 

certamente artificial. No entanto, a miséria da “vida cotidiana” permaneceu intacta. A descoberta de 

novas possibilidades, dentro da “sociedade do espetáculo”, não eliminou a organização coercitiva 

dessa organização social. Em suma, ambos, os surrealistas e os situacionistas, deram-se conta de que 

a fuga das condições da miséria da “vida cotidiana” não implicava sua superação, mas a construção 

de mundos adjacentes à realidade da “vida cotidiana” (PLANT, 1992, p. 93-104). 

Apesar do abandono do “jogo” como um conceito central, dentro da teoria emancipadora de 

finais dos anos 60, é certo que isso serviu para uma nova tematização deste conceito em alguns dos 

intelectuais mais importantes dentro do marxismo. A tematização de Debord do “jogo” serviu, 

também, para conceber o “jogo” como um novo elemento a pensar as posições marxistas. Um 

desses autores, no qual se pode observar, de forma mais clara, a influência do conceito de “jogo” e 

sua conexão com outros conceitos como os de “vida cotidiana”, é Agnes Heller. A partir de um 

comentário da obra do pouco conhecido, mas muito influente, Leo Kofler, Agnes Heller realizou 



163 
 

uma análise do trabalho assalariado que a levou a se relacionar com o conceito de jogo. Para Heller 

(1982, p. 70), o trabalho assalariado em sua forma não alienada, isto é, em sua forma não prisioneira 

do modo de produção capitalista, é idêntica ao “jogo”, ou seja, o trabalho que não é, ao mesmo 

tempo idêntico ao jogo, é trabalho assalariado. 

Heller faz uma análise histórica dessa questão, retrocedendo ao momento anterior à 

civilização do trabalho, em que este e o jogo eram um, através de uma interpretação da relação entre 

os mitos de Dionísio e Apolo. Pensava Heller, com a civilização, cujo centro apareceu o trabalho 

assalariado, o prazer havia sido reduzido ao âmbito privado, caracterizado contemporaneamente 

pela esfera do consumo, tal como observado por Debord na Sociedade do Espetáculo. Diante disso, 

o ideal de uma humanidade livre, que Heller identifica com a promessa última do socialismo, teria 

que ser o retorno de uma união primigênia de Apolo e Dionísio, isto é, prazer e esforço, trabalho e 

jogo unidos numa mesma esfera (HELLER, 1982, p.74). Para Heller, todas as atividades do homem 

deveriam ser eleitas livremente pelo próprio sujeito. Ademais, haveriam de constituir um fim em si 

mesmas, na linha do conceito de “jogo” como visto anteriormente. Assim, todas as atividades 

humanas deveriam pôr em jogo a fantasia e o livre jogo das forças do que falara Kant, nas Críticas 

sob a interpretação marcuseana do conceito de “autonomia da arte” (KANT, 1977, p.134-138). 

A posição de Heller tem uma dupla importância: de um lado, é o reflexo da influência de 

Debord e da I.S. dentro do mundo marxista. Todavia Heller foi discípula de Lukács, com o qual 

cresceu dentro do conjunto de conceitos lukacsianos que já influenciaram Debord e a I.S. como 

“fetichismo da mercadoria” e “reificação”; o certo é que esta temática já não era central nos 

trabalhos de Lukács dos anos 60.  Do mesmo modo que se tem visto que o problema da 

supervivência, em conexão com a “automatização”, é uma temática que a I.S. compartilha com 

Marcuse, assim também o conceito de “jogo” difundiu-se através de alguns dos autores e correntes 

mais importantes dos anos 60. Como apontado anteriormente, Debord afirma em uma carta de 

1974, que: 

 

O princípio do trabalho que, parece-me, é preciso exercer, conforme ao contrário 
complementar à sociedade do espetáculo, que descreveu a alienação congelada (e a 
negação que está implícita na mesma) a teoria da ação histórica. É preciso avançar na 
teoria estratégica em seu momento vindo. Nesta fase, e para falar esquematicamente, os 
teóricos básicos para recuperar e desenvolver não são mais Hegel, Marx e 
Lautréamont, mas Tucídides, Maquiavel e Clausewitz. (DEBORD,1974a)  
 



164 
 

A teoria e a estratégia militar foram do interesse de Debord146, desde os tempos 

situacionistas (DEBORD, 2006, p. 285), mas essas preocupações se tornam muito mais 

proeminentes em seus últimos anos.  

Apesar de um aumento da propensão para alusões e referências a temas militares e 

estratégicos, o homem que uma vez declarou: “eu nunca vou dar explicações” permanece fiel à 

forma; no entanto, uma pequena pista disso é dada a partir da “teoria da ação histórica” (DEBORD, 

2006, p.70). A “teoria da ação histórica”, em Debord, não chamou a atenção de seus principais 

comentadores e nem se prendeu aos autores interessados em se pronunciar sobre o assunto. Giorgio 

Agamben (2000, p. 73), por exemplo, escreveu, em 1990, que os livros de Debord “devem ser 

usados (...) como manuais, como instrumentos de resistência ou êxodo”. Quase todos esses 

comentários podem ser reduzidos a versões reformuladas das notas de Agamben ou simplesmente 

às observações da existência do interesse de Debord a esse respeito. Muito pouco é dito acerca do 

que exatamente o interesse pode significar ou implicar em relação às preocupações teóricas de 

Debord e seu trabalho como um todo, ou mesmo quanto ao que pode permitir deduzir destes 

interesses. 

O interesse de Debord nos conceitos de “jogo”, “estratégia” e “guerra” não estão em suas 

obras como manuais de guerra contra o capitalismo moderno. Em vez disso, o objetivo é abordar a 

noção de ação estratégica, que pode ser inferida, a partir destes conceitos, e delinear uma possível 

abordagem do marxismo hegeliano que, talvez, possa ser elaborado a partir dela.  

 

3.2 O estratégico, o lúdico e a história 

 

O espetáculo constitui o ápice de uma linha evolutiva para a separação do poder social, e a 

sua “aperfeiçoada” separação constitui o momento dialético, a partir do qual uma história da 

autodeterminação livre pode emergir. Note-se que, em parte, a estrutura da subjetividade 

situacionista não foi só informada pelo absoluto hegeliano, mas também pela relação do acaso com 

a contingência. Assim, observando a importância que isso implica, o modelo de ação subjetiva, em 

Debord, é sempre caracterizado pela finitude e é contextualmente específico; parece ser obrigado a 

recriar continuamente novas condições da unidade sujeito-objeto e, portanto, novas situações, ao 

relacionar a possibilidade e a contingência levada pelo tempo. Deve, portanto, ser caracterizado por 

certo grau de “mau infinito”, apesar das ligações atribuídas à circularidade, movimento de 

                                                            
146 O Kriegspiel foi patenteado em 1965, desenvolvido em 1976, lançado como Le Jeu de la Guerre em 1987, e 
publicado em Inglês como A Game of War, em 2006 (BECKER HO; DEBORD, 2006, p.7). Algumas seções do mesmo 
foram, entretanto, publicadas pela primeira vez em Inglês como um apêndice da obra “Guy Debord: Revolutionary” de 
Len Bracken (1997, p. 240). 



165 
 

autodeterminação do absoluto hegeliano. Essa ênfase na possibilidade diz respeito às dimensões 

lúdicas da situação e conecta-se às preocupações estratégicas de Debord. É, assim, que as 

concepções de Debord sobre a história e a práxis constitui uma estrutura na qual a teoria do 

espetáculo pode ser localizada.  

O espetáculo torna-se apenas uma intervenção estratégica entre outras; uma intervenção que 

devia ser substituída pela subsequente resposta a um presente em mudança. Isso dá origem a dois 

outros corolários. Em primeiro lugar, o “jogo”, a “estratégia” e a “guerra” possibilitam uma visão 

sobre como o próprio Debord pensou que o espetáculo poderia ser superado; mas, em segundo 

lugar, e talvez mais importante, esse modelo de atuação histórica pode tornar-se mais importante do 

que as instâncias da teoria que ele suporta.  

Os biógrafos de Debord, muitas vezes, empregam o interesse de Debord na estratégia como 

meio de caracterizar o sujeito, mas se pode observar que têm surgido outros comentadores que têm 

tentado discutir em detalhes o assunto. Wark (2008, p. 28), por exemplo, tem tentado “lançar 

algumas luzes sobre o pensamento de Debord”, projetando-o como um “estrategista”. Fazendo 

referência à distinção de Gramsci entre a “guerra de posição”, que ele vincula às formas leninistas 

de organização, e a “guerra de manobra”, ligada ás ideias luxemburguistas de sindicalismo, ele 

argumenta que o Kriegspiel “refuta” a antiga importância de derivar estratégia de operações táticas, 

em oposição às ditas “táticas superiores” (WARK, 2008, p. 32). Sua implicação parece ser que o 

conflito político torna-se, assim, mais fluido e, menos hierárquico. Essas alegações de Wark são 

consideráveis, já que sugerem que o Kriegspiel é “realmente um diagrama de possibilidades 

estratégicas do tempo espetacular”, embora esta observação seja pouco desenvolvida.  

Jappe (1999, p.114) apresenta o interesse de Debord na estratégia como nostalgia de um 

passado pré-espetacular. Esse interesse poderia ser interpretado como um desejo de permanecer 

amarrado a um mundo ainda essencialmente inteligível e com um alto grau de previsibilidade. 

Contra isso, argumenta-se que a estratégia é uma tentativa de pensar e agir com oportunidade, acaso 

e incerteza, não contra ela, como o próprio Clausewitz (1996, p.96) diz, “nenhuma outra atividade 

humana é tão universalmente contínua ou ligada ao acaso”. 

Kaufmann (2006, p.204) compreende que na teoria do espetáculo o sentido do pathos e 

toques ocasionais de sublimidade, atribuídos à experiência do tempo, em trabalhos posteriores de 

Debord, pois são questões frequentemente ligadas à perspectiva melancólica de Debord, em seus 

últimos anos. Como resultado, ele se junta a Jappe, ao ver o interesse de Debord, na estratégia em 

termos de nostalgia. Admiravelmente, ele tenta se conectar aos vários aspectos do conjunto da obra 

de Debord, mas, ao invés de estabelecer essas conexões através do conteúdo teórico e filosófico 

destes materiais - como observado antes, ele não terá nenhuma relação com “o mito do Debord 



166 
 

‘teórico’” - ele lê os Comentários de Debord sobre o tempo, em termos de melancolia poética. 

Debord estava preocupado com a “guerra e a derrota”, afirma ele, porque “são duas faces da mesma 

fome para o irrevogável, para experiências que são perdidas para sempre.” A temporalidade 

situacionista sofre, assim, uma inversão de tipos, do mesmo modo que a realização da negatividade 

se torna a aceitação trágica de um tempo que simplesmente acontece. A teoria de Debord reflete 

uma teodiceia de pantragedismo, resultando assim como uma contemplação estóica.  

Nesse sentido, a análise de Kaufmann aproxima-se da reflexão de Stone-Richards 

(2001) que apresenta a obra de Debord como uma forma elaborada de nobreza, um estoicismo 

aristocrático. A esse respeito, ainda, ele faz ligações com pensadores como o imperador romano 

Marco Aurélio (1997, p. 20), cuja Meditações, amiúde ressoam em algumas das observações de 

Debord acerca da temporalidade147. 

Considerando que a teoria de Debord reflete uma teodiceia de pantragedismo, resultando 

como uma contemplação estóica, poder-se-ia dizer que as objeções de Hegel (1977, p.121) ao 

Estoicismo são pertinentes aqui. Hegel assinala na Fenomenologia - a título de referência indireta a 

Marco Aurélio - que a consciência estóica é “indiferente” para saber se é “sobre o trono ou nas 

cadeias”. As proposições de Stone-Richards são convincentes, especialmente em relação à retirada 

da vida pública que, muitas vezes, diz-se caracterizar os últimos anos de Debord, mas, apesar das 

homologias ao Estoicismo enfatizarem a aceitação e duração do presente momento, esta parece 

qualificar a preocupação de Debord e da I.S. com a mudança pró-ativa da forma.  

Bracken (1997, p. 94) oferece algumas observações que analisam o hegelianismo de 

Debord. Ele descreve as ideias de Debord sobre o tempo e a história, por analogia a Vico, e até 

mesmo afirma que “para Debord a apreensão do tempo foi colorida com a preocupação de Hegel 

com a criação autoconsciente da história com os atos da negação”. Bracken (1997, p. 217) 

subdesenvolve estas afirmações e, finalmente, vê o interesse de Debord na estratégia em termos de 

manobras, como um meio de alcançar os fins no “campo de batalha da vida cotidiana”.  

Até certo ponto, isso é inegável. As correspondências de Debord estão repletas de 

comentários sobre estratagemas, artimanhas e especulações, quanto às intenções dos outros, e isso, 

às vezes, pode apresentar uma imagem, em última análise, entristecedora de alguém aparentemente 

obrigado a ver os sujeitos em termos de interesses antagônicos e conflitantes. Contudo, num plano 

teórico, resta muito mais a ser dito. As dimensões temporais da noção de subjetividade, em Debord 

implicam a obrigação constante de fazer escolhas com base em conhecimentos limitados, o que 

                                                            
147 Por exemplo, “lembre-se (...) que cada um de nós vive apenas no presente; neste momento fugaz de tempo”; “a arte de 
viver (...) deve estar pronta e firme para enfrentar qualquer tormenta, mesmo quando imprevista” (AURÉLIO, 1997, p. 
65). 



167 
 

requer a construção e a negociação da vida como um projeto estratégico existencial. Daí o gosto de 

Debord pelas obras de Baldassare Castiglione, “O Livro do Cortesão” e de Gracián, A arte da 

Sabedoria Mundana, obras que descrevem a “arte de lidar com o mundo”.148 A arte, em outras 

palavras, quando percebida como a vida, pode assumir uma dimensão estratégica, pode-se viver 

bem ou mal; Debord não tinha nenhuma dúvida de que a sua própria vida tinha sido nada menos do 

que exemplar. Talvez mais interessante, porém, é o grau em que essas ideias podem influenciar nas 

noções de práxis política e, para analisar isso, é preciso fazer referência aos comentários de 

Benjamin Noys, acerca de Guy Debord e da I.S. 

Em Persistência da Negação, Noys (2010, p. 13) argumenta que grande parte da teoria e da 

filosofia política contemporânea é marcada pelo “afirmacionismo”. Uma tendência em afirmar a 

criatividade, o desejo, o potencial produtivo e a importância da novidade como forças que se opõem 

ao capitalismo. Para Noys (2010, p.15), essa tendência constitui um problema, na medida em que 

conduz os modelos teóricos a refletirem a dinâmica própria do capital. Por exemplo, as correntes 

filosóficas de deslocamento, o nomadismo, os fluxos e discussões teóricas sobre o potencial criativo 

do “trabalho imaterial”. Noys argumenta, assim, sobre a importância da negação, e prepara-se para 

“escavar” uma negação politicamente relevante através de uma crítica imanente da teoria 

contemporânea, afirmando que isso deve servir como “a condição para re-articular 

umareflexãosobre a ação”. 

Debord e a I.S. são, de fato, instrumentos teóricos utilizados por Noys para defender sua 

posição: “o pensamento estratégico da I.S.”, escreve ele, “pode oferecer um instrumento de 

intervenções nas abstrações reais”. E, embora o desejo de Noys (2010a, p. 98) em “assumir a 

negação através de um percurso de Debord e da I.S.” ao exigir a separação do interesse de Debord, 

na estratégia de seu enquadramento hegeliano e existencial, ele quer evitar tanto a negação dialética 

e o nada sartreano. A negação politizada é surpreendentemente próxima do próprio Debord. Noys lê 

Debord e o interesse da I.S. no Tempo, através de Bergson149 em vez de Hegel, e o vê como um 

puro fluxo negativo. Contra isso, ele argumenta que “a negatividade não pode ser pura, mas sempre 

deve ser pensada como uma relação de ruptura, misturada e contestada continuamente na sua 

positividade” (NOYS, 2010a, p.100). Este é precisamente o hegelianismo de Debord, ou seja, a 

negação e a dialética disposta no Tempo. Convém, contudo, notar que a antipatia de Noys, em 

relação aos modos de pensamento que refletem a dinâmica do capital, pode ser seguida pelo 

                                                            
148 “Você deve passar pela circunferência do tempo”, escreve Gracián, “antes de chegar ao centro da oportunidade” 
(GRACIÁN, 2000, p. 24). Sua observação de que “não temos nada que seja nosso, exceto o tempo, que mesmo aqueles 
sem um teto podem desfrutar” foi usada como epígrafe do capítulo sete de A Sociedade do Espetáculo (GRACIÁN, 2000, 
p.100); Debord também se refere a Gracián nos Comentários como “grande autoridade no tempo histórico” (DEBORD, 
2002, p.85). 
149 A conexão com Bergson também é sugerida por Jappe (1999, p. 137) 



168 
 

argumento de Postone, de que a auto-fundação do movimento circular do absoluto hegeliano 

corresponde à do capital.  

 

3.3 A força ativa do espetáculo integrado  

 

Em Comentários, Debord sustenta que o espetáculo continuou a se desenvolver e a evoluir 

depois de 1967, ou seja, depois de A Sociedade do Espetáculo. De acordo com Debord (2006, 

p.1595), essa evolução deu origem a certas “consequências práticas” que são apresentadas, quase 

desde o início, por meio de metáforas militares. O espetáculo é “uma força ativa”; Debord (2006, 

p.1595) irá analisar as suas “linhas de avanço”; é uma “invasão” com que alguns “colaboram”150 e 

isso resulta no “espetáculo integrado”: uma nova forma que combina o espetáculo difuso e o 

“espetáculo concentrado”. Sua aparente oposição política, durante a Guerra Fria, havia se resolvido 

em uma forma superior, com base na subsunção do espetáculo concentrado pelo seu homólogo, o 

espetáculo difuso151. A forma integrada combina, assim, a unificação do Estado e da economia, o 

poder de polícia e a vigilância com consumo de mercadorias. Debord qualifica seu uso da palavra 

“integrado” com a seguinte observação:  

 

(...) o sentido final do espetacular integrado é o fato de ele se ter integrado na própria 
realidade à medida que falava dela e de tê-la reconstruído ao falar sobre ela. Agora essa 
realidade não aparece diante dele como coisa estranha. Quando o espetacular era 
concentrado, a maior parte da sociedade periférica lhe escapava; quando era difuso, 
uma pequena parte; hoje, nada lhe escapa. O espetáculo confundiu-se com toda a 
realidade, ao irradiá-la. (DEBORD, 1997, p. 173) 
 

O espetáculo é uma formação especial dentro da totalidade da prática histórica e é o canal 

vivido na realidade, através dos seus paradigmas e modelos, reduzindo, assim, a prática vivida da 

“representação”. Assim, enquanto o espetáculo de 1967 é um “mapa que cobre exatamente o seu 

território” (DEBORD, 2006, p.774), as zonas periféricas externas do “território” ainda podem 

permanecer de “fora”, ou seja, as áreas da vida que não se enquadram nos paradigmas do 

espetáculo. Com o espetáculo integrado, todas essas áreas tornaram-se apenas “poluídas” como tudo 

o mais. (DEBORD, 2006, p.774) Para Debord, as formas concentrada e difusa são, em última 

análise, localizadas dentro da realidade histórica, assim também é o espetáculo integrado. O 

espetáculo é “um período arrastado pelo movimento do tempo histórico” e, assim como se tem 

                                                            
150Bracken (1997, p. 5) aponta que a visão de Debord da sociedade moderna pode ser flexionada pela França ocupada de 
sua infância 
151 Vale assinalar que os Comentários foi escrito pouco antes da queda do Muro de Berlim e também diante das notórias 
observações de Fukuyama (1992) sobre o fim da história. O último foi apresentado pela primeira vez em uma palestra na 
Universidade de Chicago em 1989; os Comentários foram escritos entre fevereiro e abril de 1988. 



169 
 

visto, a história, na visão de Debord, existe, embora implicitamente, desde que a consciência 

humana existe dentro do Tempo.  

Note-se, porém, essa análise não significa negar que o espetáculo integrado apresenta 

problemas para a concepção da “consciência histórica” de Debord. Essa nova forma de espetáculo é 

caracterizada por cinco características principais: “incessante renovação tecnológica; integração do 

Estado e da economia; sigilo generalizado; irrespondíveis mentiras; um eterno presente”. 

(DEBORD, 1997, p. 175) O dois primeiros correspondem à racionalização e à autonomia da 

economia espetacular descrita em 1967, ainda que levado a um nível mais alto; a “renovação 

tecnológica” promove a dominação espetacular através do refinamento dos modos de controle  

cibernético e aumento da especialização, enquanto que a “integração do Estado e da economia” 

auxilia a construção e aplicação de um modo de vida adaptado à produção de mercadorias e 

consumo. As três outras características do espetáculo integrado são os efeitos desse novo nível de 

domínio espetacular e o espetáculo da negação histórica.  

Para Debord (1997, p.176), “as pessoas que não têm todo o sentido histórico, podem ser 

facilmente manipuladas”. A supressão e a administração da história ajudam, assim, na propagação 

de “histórias não verificáveis, de estatísticas não checáveis, explicações improváveis e raciocínio 

insustentável”, daí a profusão da terceira característica do espetáculo integrado, “mentiras 

irrespondíveis” (DEBORD, 1997, p. 176). O quarto, o “segredo generalizado”, é igualmente ligado 

à privação do “sentido histórico”; que se refere à capacidade do espetáculo em administrar o 

conhecimento, mas também a generalização da necessidade, provocada pelo emaranhado de 

interesses conflitantes, que compõem o espetáculo integrado, ao perseguir, guardar e falsificar as 

informações. A quinta característica, a de um “eterno presente”, é obviamente ligada ao fim do 

espetáculo da história. O ponto que se destaca aqui é que as características principais do espetáculo 

integrado dizem respeito à perda subjetiva da história, que para Debord significa a perda do 

pensamento independente e crítico. A supressão da história, em outras palavras, exige a supressão 

de uma base e de um ponto de referência comum, e, portanto, lança os espectadores em uma hiper-

realidade infundada. Como a história não pode ser abolida ou encerrada, mas somente gerenciada 

pela ação dos sujeitos no tempo, ela pode retornar; e isso significa a reivindicação enigmática se 

torna particularmente significativa: “para a lista dos triunfos de poder”, escreve Debord (1997, p. 

178), devemos “adicionar um resultado que se revele negativo, ou seja, um estado cuja gestão é 

duradoura e instalada num grande déficit de conhecimento histórico, que já não pode ser conduzido 

de forma estratégica.” Aqueles que administram o espetáculo são, portanto, encarregados do 

gerenciamento de uma entidade que é antitética à direção histórica.  



170 
 

Novamente, os Comentários têm sido, muitas vezes, descritos exemplificando a perspectiva 

melancólica que caracteriza os últimos anos de Debord. Hussey (2002, p. 353) escreve que em 1988 

- o ano em que a obra apareceu - “houve claramente um sentimento de derrota no pensamento e na 

atitude de Debord”; Merrifield (2005, p.123), por sua vez, observa os Comentários como uma 

“ressaca escura” e Crary (CRARY apud MCDONOUGH, 2004, p.462) o descreve como 

“profundamente pessimista”, “tão pessimista”, de acordo com Plant (1992, p.153), “como a idade 

em que ele surge”152. Contudo, o livro é menos derrotista do que essas declarações podem indicar. 

Em uma carta, em que faz referência à investigação preparatória para os Comentários, Debord 

(1986c) brinca dizendo que “o trabalho de crítica revolucionária é, seguramente, não levar as 

pessoas a acreditar que a revolução se tornou impossível” e, como Jappe (1999, p. 146) também 

aponta, as observações posteriores de Debord, sobre os Comentários em Cette Mauvaise 

Réputation, mostram uma noção de renúncia total a ser completamente falsa. Isto é, fica exposto na 

epígrafe do livro, que é tomada a partir de A arte da Guerra de Sun Tzu: 

 

Por mais críticas que sejam a situação e as circunstâncias, não aceite o desespero; nas 
ocasiões em que tudo leva ao medo, não se deve ter medo de nada; quando se está 
rodeado de perigos, não se deve temer perigo algum; quando já se esgotaram os 
recursos, deve-se contar com todos os recursos; quando se é surpreendido, deve-se 
surpreender o próprio inimigo (SUN TSÉ apud DEBORD, 2006, p. 1593). 
 

A ênfase de Sun Tzu, sobre a reversão dos opostos, decorre dos princípios taoistas que 

formam A arte da Guerra.153 Já os Comentários, de Debord, seguem, por inspiração, o conselho de 

Sun Tzu de que se deve tentar transformar a fraqueza em força e vice-versa. É necessário “usar o 

inimigo para derrotar o inimigo”, de acordo com Sun Tzu (1988, p. 64). Dada a natureza do 

espetáculo, a significativa declaração entoada por Sun Tzu (1988, p. 104), sobre a necessidade de 

inescrutabilidade, é enfática: “seja extremamente sutil”, aconselha ele, assim, “você pode ser o 

diretor do destino do inimigo”. 

Está-se, portanto, expondo a maneira pela qual a obra de Debord tenta unificar sua forma e 

conteúdo e isso, ao que parece, é a sua resposta primária para o problema de articular uma crítica do 

espetáculo, dentro do discurso do próprio espetáculo.154 

A Sociedade do Espetáculo faz uso fundante do desvio (détournement) e, assim, concretiza 

sua crítica por meio de sua enunciação; muitos exemplos semelhantes podem ser encontrados em 

                                                            
152 Plant (1992, p. 153) acrescenta que “a imagem [que o livro] pinta não é de forma alguma fechada e sem esperança.” 
153A afinidade que estes princípios proporcionam com a dialética hegeliana apelam claramente a Debord, que observou e 
elogiou “as relações entre a arte da guerra e o pensamento dialético de Maquiavel e Clausewitz (...)” (DEBORD, 2008, p. 
204) 
154 Como o próprio Debord reconheceu, “para analisar o espetáculo é preciso falar a sua língua, até certo ponto - na 
medida em que somos obrigados a executar a metodologia [pass sur la terrain méthodologique] da sociedade para que o 
espetáculo apresenta sua verdadeira expressão” (DEBORD, 2006, p. 768). 



171 
 

toda a obra de Debord.155 Essa técnica foi tornada bastante mais complexa e complicada nos 

Comentários, como resultado da observação da “integração” do espetáculo na sociedade; onde A 

Sociedade do Espetáculo havia descrito a negação da sociedade espetacular, os Comentários 

respondem à emergência do espetáculo dentro dessa negação. 

Nas “Teses sobre a I.S. e os tempos”, Debord (2006, p. 1106) observa que “quando a 

subversão invade a sociedade e espalha sua sombra no espetáculo, as atuais forças espetaculares 

também surgem dentro do nosso grupo156.” Essa passagem trata de informar a dissolução da I.S. Em 

1988, depois de ter vivenciado o assassinato de um amigo e tendo se tornado envolvido na intriga 

violenta da política italiana, Debord tinha chegado à conclusão de que “a maior ambição do 

espetáculo integrado é (...) que os agentes secretos se tornam revolucionários e revolucionários se 

tornam agentes secretos” (DEBORD, 2006, p. 1599). Assim, a fim de expressar verdadeiramente a 

imanente negação do espetáculo, Debord foi obrigado a destacar o espetáculo do trabalho, no 

âmbito do próprio trabalho, embora, sem prejudicar suas características negativas. 

Atento ao presente, Debord (2006, p.1593) aparentemente presunçoso, contudo 

surpreendentemente presciente, esteve preocupado com a possibilidade de seu trabalho ser estudado 

e usado por aqueles “que se dedicam a manter o sistema de dominação espetacular”.157 

Assim, apesar da tiragem do livro, ele escreveu que esperava ser recebido por um público de 

elite de “cinquenta ou sessenta pessoas” (DEBORD, 2006, p. 1593), metade dos quais se esforçam 

em manter o espetáculo, enquanto a outra metade tenta o contrário. Como consequência, explicou 

que se “deve tomar cuidado para não dar muita informação para qualquer pessoa” (DEBORD, 

2006, p.1593). Essa declaração é seguida de uma passagem ainda mais peculiar:  

 

Nossos tempos infelizes obrigam-me, mais uma vez, escrever de uma maneira nova. 
Alguns elementos serão intencionalmente omitidos; e o plano terá de permanecer 
pouco claro. Alguém será capaz de encontrar ali, como grande marca da época, certas 
iscas. Enquanto determinadas páginas são interpoladas aqui e ali, o significado global 
pode aparecer; assim, como cláusulas secretas podem ser acrescentadas aos tratados 
abertamente; assim como alguns agentes químicos só revelam suas propriedades 
ocultas quando são combinados com os outros. No entanto, neste breve trabalho haverá 
muitas coisas que são, infelizmente, fáceis de entender (DEBORD, 2006, p. 1593). 
 

O livro é, portanto, apresentado como uma espécie de quebra-cabeça158. Contudo, enquanto 

este “quebra-cabeça” é frequentemente observado na literatura sobre Debord, ele permanece sem 

                                                            
155 Para indicar alguns: as obras cinematográficas de Debord são igualmente compostas de elementos de détournément; os 
comentários sobre o assassinato de Gérard Lebovici se recusam a tratar “dos disparates confusos de nonsense” da mídia 
de “forma ordenada” (DEBORD, 2006, p. 1540); Debord, mais tarde, observaria que sua autobiografia, Panegirico, tinha 
procurado mostrar através de sua “extravagância subjetiva” o “não-valor da sociedade atual” (DEBORD, 2008, p. 228). 
156 Debord está fazendo referência a Internacional Situacionista. 
157 Eyal Weizman trabalha nas Forças de Defesa de Israel e usa as obras de Debord, Deleuze e outros autores como meio 
de re-conceber o combate urbano (WEIZMAN, 2006). 



172 
 

solução. Plant (1992, p.152) observa que “há muito mais nas páginas dos Comentários”, mas 

sustenta que “é evidente até os vinte e cinco ou trinta leitores revolucionários com condições de 

colocar o texto em conjunto”. “As cláusulas secretas devem ser feitas para se manifestarem de 

alguma forma”, escreve Brown (1991); “mas o que é o ingrediente que falta?” Kaufmann (2006, 

p.264) vai tão longe com a alegação de que, “a fim de negociar uma sociedade escrava de uma 

multiplicidade de serviços secretos Debord tornou-se uma espécie irônica de Hercule Poirot”, mas 

dá pouca indicação do que exatamente o grande detetive tem escondido.  

Pode-se encontrar uma pista na indicação de Debord de que as “iscas” do livro podem estar 

no seu plano ou estrutura e que a “marca registrada da época” pode ser um “encontro” com elas159; 

a “marca” que, então, reflete a própria suscetibilidade do leitor para tal engano. Isso pode ser 

qualificado pela seguinte declaração, feita a partir de uma carta de 1989 para um leitor dos 

Comentários: 

 
Pode-se chamar de qualquer coisa ‘isca’ aquilo que engana a leitura rápida ou 
mecânica. Em qualquer caso, não há uma única peça inexata ou enganosa de 
informações [em meu livro]. Sugiro outra hipótese para você: e se, neste livro - para um 
leitor capaz de compreensão dialética, de pensamento estratégico (Maquiavel ou 
Clausewitz) - não há, de fato, iscas? E se a única atração é a evocação da possibilidade 
de haver iscas? (DEBORD, 2008, p. 78) 
 

Um ponto muito semelhante é observado em Cette Mauvaise Reputation160, e, novamente, 

em uma carta a um tradutor espanhol dos Comentários.161 O que é mais importante é a relação entre 

a “dialética e o pensamento estratégico” que Debord exige de seus leitores e a falta de capacidade 

estratégica que ele atribui ao próprio espetáculo integrado; isso, consequentemente, tem duas 

implicações: em primeiro lugar, que a impossibilidade de decifrar os Comentários exemplifica o 

sintoma de erradicação do espetáculo da história; e, em segundo lugar, que as habilidades 

necessárias para demonstrar o caminho, através do livro, parece conectar-se à necessidade em 

atravessar o próprio espetáculo integrado. Tem-se, assim, o início de uma resposta à proposta de 

Agamben de que as obras de Debord podem ser lidas como “manuais de resistência”.  

Os Comentários tentam usar o próprio espetáculo contra ele. A crítica do livro apresenta-se 

como contendo “iscas” e significados ocultos, evocando, assim, a natureza confusa e ilusória do 

                                                                                                                                                                                          
158 Talvez uma unificação apropriada de forma e conteúdo em seu próprio direito; ao comentar sobre seus diagramas 
explicativos para o Kriegspiel, Debord observou que “os números pareciam um verdadeiro quebra-cabeças aguardando 
solução, assim como o tempo em que vivemos”. BECKER-HO; DEBORD 2006, p.9 
159 “Nós podemos encontrar lá, como a mesma assinatura no momento, algumas iscas” (DEBORD, 2006, p.1594). 
Tradução de Imrie da segunda frase: “os leitores vão encontrar certos chamarizes, como a grande marca da época”. 
DEBORD, 1998, p. 2.  
160 “Talvez [a sugestão de iscas] seja um engodo? Talvez a única?”. (Cf.: DEBORD, 2001a, p. 33) 
161 “Eu não acredito que se deve traduzir “isca”, um termo originalmente usado por caçadores e que evoca uma trilha 
perdida pela armadilha brutal; não há nenhuma informação falsa que possa levar o leitor a “cair no erro”, em meu livro”. 
DEBORD, 2008, p. 93 



173 
 

espetáculo. E, assim, expressa a integração do espetáculo em sua própria oposição, e, por isso, 

guarda o seu próprio conteúdo com o mesmo gesto que reflete a verdadeira natureza do seu objeto. 

Essa interpretação pode parecer forçada, mas pode ser justificada por algumas observações que 

Debord desenvolve em outros lugares. Em várias cartas, Debord afirma que seu objetivo era criar 

um livro “destinado a paralisar um computador”, completando, que os computadores “não são 

capazes de compreender a dialética” (DEBORD, 2001a, p.102). A oposição rígida da linguagem 

binária, presumivelmente, não é adequada para a identidade dos opostos, ou mesmo qualquer leitura 

superficial; para criar um livro “deliberadamente confuso”162 e que exprime, assim, a verdadeira 

natureza de um mundo em que os “espiões vigiam e conspiram contra si mesmos”, por “evocarem 

(...) desordem” através de um “estilo desordenado”. Note-se que isso é relevante, para lembrar o 

interesse de Debord na obra Homo Ludens, de Johan Huizinga, que como observado anteriormente, 

ele tinha lido no início da década de 1950. Huizinga vincula não apenas o jogo à guerra e à 

estratégia, mas também a poesia, que ele, por sua vez, conecta a enigmas e quebra-cabeças.163 

Os efeitos do espetáculo integrado, na negação da história, indicam as razões pelas quais 

Debord se preocupa com a necessidade do pensamento estratégico. A primeira observação a se fazer 

é que a passividade do espectador é prejudicial para o diálogo crítico, e, assim, para o pensamento 

independente. Porque atualmente “não há espaço para qualquer resposta” ao discurso espetacular; a 

sociedade espetacular sofre uma “dissolução da lógica” (DEBORD, 2006,p. 1610). Isto é devido, 

em parte, à sua mediação técnica. Debord sustenta, em 1967, que a comunicação instantânea, 

celebrada e promovida pelo espetáculo é “essencialmente unilateral” ou unidirecional, ou seja, parte 

de um sistema cibernético de controle. Nos Comentários isso é aumentado por uma antipatia distinta 

aos computadores, que promovem a “aceitação sem reservas do que foi programado, de acordo com 

os desejos de outra pessoa” (DEBORD, 2006, p. 1609). A ausência de lógica na sociedade, isto é, a 

perda da capacidade de perceber o que é significativo e o que é “(...) irrelevante” transforma teóricos 

e filósofos em ideólogos; tais indivíduos164 provaram-se comprometidos com a superação de “todo 

o campo operacional da lógica dialética de conflitos”, e, assim, com a “(...) lógica ao nível da 

estratégia”. (DEBORD, 2006,p.1611) 

A perda de resultados na história da difamação do pensamento crítico e da ação, mina a base 

sólida para a oposição e crítica constituída pelo conhecimento histórico. Assim, a perda da história 

envolve a capacidade de reflexão estratégica. Por conseguinte, embora a expansão do espetáculo e 

                                                            
162 “Vou resumir o capítulo em questão, deliberadamente confundido” (DEBORD, 1989). 
163 “Só quem pode falar a linguagem artística [de enigmas poéticos] ganha o título de poeta. Esta linguagem artística 
difere do discurso comum na medida em que emprega termos especiais, imagens, figuras, etc., que nem todo mundo vai 
entender”. (HUIZINGA, 2000, p.133) 
164Debord está se referindo aos associados com o Pós-modernismo, na medida em que esses problemas estão enraizados 
na perda da história universal. 



174 
 

da crescente redundância de sua base econômica engendrem antipatia, tédio e as exigências do 

“novo proletariado”, também implica que as pessoas em causa sejam cada vez menos capazes de 

agir sobre esse descontentamento. O resultado é um conjunto de circunstâncias em que “ninguém 

realmente acredita no espetáculo”. (DEBORD, 2006, p.1629) 

As alegações de Debord são, portanto, caracteristicamente dialéticas: o crescimento da 

sociedade espetacular, como previsto em 1967, favoreceu o descontentamento; por isso mesmo, as 

próprias condições, que alertam o descontentamento, agravaram os efeitos subjetivos da dominação 

espetacular, tornando a mudança política ainda mais difícil. Como a perda da história corrompe a 

capacidade de pensamento estratégico, ela também torna a direção da sociedade espetacular uma 

tarefa cada vez mais difícil. 

As seções finais dos Comentários são quase tão enigmáticas como as passagens de abertura 

do livro. Debord começa citando a clássica definição de Clausewitz (1993, p. 146) sobre estratégia e 

tática, segundo o qual “tática é o uso de forças armadas no engajamento; estratégia é a utilização do 

engajamento para o objetivo da guerra”. Após uma longa discussão sobre as “mudanças na arte da 

guerra” trazidas pelo novo armamento na era napoleônica, Debord (2006, p.1644) indica que o 

desenvolvimento de novos espetáculos e a “integração” engendrarão as revelações por parte de seus 

governantes, quanto às vantagens que lhes são oferecidas pelos novos espetáculos de características 

integradas. A mosquetaria, explica Debord, rapidamente provou ser mais eficaz em formações de 

escaramuça, embora o pensamento militar continue a insistir em seu uso em saraivadas amontoadas 

de linhas fixas; até que as exigências da guerra exigiram a aceitação da ineficiência relativa de tais 

formações. Da mesma forma, o estabelecimento da dominação espetacular tem “alterado 

radicalmente a arte de governar”, de tal forma que “aqueles que servem aos interesses da 

dominação” serão obrigados a “ver quais os obstáculos devem superar e se são capazes de fazer 

isso” (DEBORD, 2006, p. 1646). 

A análise parece contradizer a ênfase que se tem colocado sobre a afirmação de Debord de 

que o espetáculo não pode mais ser conduzido de forma estratégica. O importante de Debord é que, 

enquanto ele pode promover um nível de consciência tática entre os seus gestores, ele não dá origem 

ao pensamento estratégico. 

As alegações de encerramento são precedidas por uma longa discussão sobre a importância 

da conspiração, vigilância e manipulação dentro do espetáculo integrado. Os países e empresas 

atualmente espionam uns aos outros, extraem informações apresentando falsidades: “milhares de 

enredos a favor do emaranhado da ordem estabelecida se chocam em quase toda parte, como a 

sobreposição de redes secretas e questões ou atitudes secretas aumentam estupidamente.” 

(DEBORD, 2006, p. 1642) 



175 
 

A oposição política, entretanto, tem desaparecido, ou pelo menos, está sujeita a 

manipulações. A vigilância e a intervenção, atualmente, “operam no próprio terreno desta ameaça, a 

fim de combatê-los com antecedência..” (DEBORD, 2006, p.1643). Esta referência chama a 

atenção para “a estratégia napoleônica (...) de utilizar as vitórias antecipadamente”; as suas vitórias 

foram utilizadas “como se fossem adquiridas a crédito”. Debord assevera que na medida em que ele 

foi capaz de “entender as manobras (...) desde o início como conseqüência de uma vitória que, 

embora não tivesse ainda atingido, certamente poderia acontecer no primeiro ataque” (DEBORD, 

2006, p. 1644). Debord localiza uma ligação entre a manipulação do espetáculo de sua própria 

oposição e a capacidade de Napoleão em ditar as ações de seus inimigos.165 

Significativamente, a interpretação de Debord sobre as habilidades militares de Napoleão 

remontam a Clausewitz, que afirma, na obra Da Guerra, que “Bonaparte poderia, impiedosamente, 

atravessar todos os seus inimigos em busca de batalha, porque ele, raramente, duvidava do resultado 

da batalha” (CLAUSEWITZ, 1993, p. 462). Porque a estratégia é influenciada por eventos de nível 

tático: a superioridade tática pode sabotar a estratégia do inimigo; e, como salienta Clausewitz, o 

sucesso de Napoleão resultou da permissão de eventos táticos que moldaram sua própria estratégia 

de desdobramento e confundiram a de seus oponentes. 

A conclusão é que a “integração” do espetáculo na sociedade envolve uma capacidade 

similar para examinar “impiedosamente” a estratégia do inimigo, como ela erradica o conhecimento 

histórico e, portanto, a estratégia. Daí a conexão napoleônica de Debord (2006, p. 1644): “alterações 

na arte da guerra espetacular para mudanças na arte de governar” (DEBORD, 2006, p. 1645). 

Debord sustenta que a erradicação da história conduz à falta de organização coerente e contínua, e 

que isso prejudica a própria operação estratégica do espetáculo. Assim, embora o espetáculo seja 

capaz de organizara sua própria oposição “com antecedência”, a sua “estratégia’ é ditada 

exclusivamente pela força de suas próprias vitórias táticas. Pode-se notar que esta mesma dinâmica 

foi descrita pelos historiadores militares, tanto a força quanto a fraqueza da abordagem de Napoleão. 

De acordo com Michel Handel (2006, p. 354), o perigo é que “em vez de se tornar a força motriz da 

guerra, a estratégia torna-se um mero subproduto ou uma reflexão tardia”.166 

                                                            
165 Rejeitando o fixo, as formações geométricas em favor das linhas de defesa, as divisões menores e artilharia móvel, 
Napoleão adotou uma abordagem muito mais fluida para o combate. O Grande Armeiro foi capaz de viver fora das terras 
que conquistara e sua flexibilidade implicava as grandes manobras que poderiam ser usadas como um elemento de 
estratégia de batalha e não como seu prelúdio. Por exemplo, a Manobra de Derrière de Napoleão: envolvidos nos 
cruzamentos das linhas de abastecimento do exército inimigo e, forçando assim uma situação em que ele foi forçado a 
fugir ou lutar enquanto enfraquecido e desmoralizado. A aniquilação total do inimigo não só foi perseguida através de 
uma ação decisiva que ditou a natureza da batalha, mas também através de meios econômicos e políticos. 
166 Lukács faz semelhantes apontamentos em história e Consciência de Classe no que respeita aos limites do pensamento 
burguês: “(...) o capitalismo é o primeiro sistema de produção capaz de alcançar uma penetração econômica total na 
sociedade, e isso exige que, em teoria, a burguesia deve ser capaz de [atingir] (...) uma [imputada] consciência de classe 



176 
 

Para Debord (2006, p.1616), “precisamente o que define esses tempos espetaculares” é que 

“uma economia omnipotente” se tornou “louca” e agora cultiva situações autodestrutivas. Quanto à 

discussão das questões ecológicas167, ele observa que “chegou a hora de declarar guerra aberta 

contra os seres humanos; não apenas contra suas possibilidades de vida, mas contra suas chances de 

sobrevivência” (DEBORD, 2006, p. 1616); mesmo a “ciência”, que Debord (2006, p. 1100) declara, 

em 1972, estar no encalço do modo de produção”, não pode “imaginar uma derrota real do presente 

esquema das coisas” e está, portanto, “completamente incapaz de pensar estrategicamente.” Note-

se que os comentários de Clausewitz sobre a abordagem de Napoleão acerca da estratégia são feitos 

durante uma discussão sobre a arte de defesa contra a invasão inimiga. Fazendo referência ao 

débâcle da Rússia de Napoleão de 1812168, Clausewitz enfatiza que quanto mais um ataque 

progride, mais fraco ele se torna. Parece que para Debord a ausência de orientação estratégica do 

espetáculo implica que ele avance para além daquilo a que Clausewitz se refere como “ponto 

culminante”, ou seja, o ponto além do ímpeto diminuído de um ataque que é superado por sua 

resistência. Novamente, isso pode parecer uma leitura um pouco forçada, mas, pode-se notar que a 

Eslovênia tornou quase exatamente ao mesmo ponto em 1969. Em um curto parágrafo intitulado “O 

ponto culminante do espetáculo ofensivo”, lança os acontecimentos precedentes de Maio como 

inaugurando um movimento que iria confirmar “o pensamento dialético de Clausewitz”. (I.S., 1997, 

p. 618) 

Talvez isto sirva para realçar o sentido no qual Debord, nos últimos anos, ainda mantinha 

um modelo dialético de consciência emergente e de revolta169. Debord compreende que a crescente 

abundância de mercadorias espetaculares é inversamente proporcional à sua capacidade de 

satisfação e reforça que o desenvolvimento do espetáculo para o estágio integrado causou desgaste 

na sua “maquiagem”. A “mesma questão”, ele escreve em 1992, “está prestes a ser colocada 

novamente em todos os lugares; como pode o pobre ser feito para trabalhar, uma vez que suas 

ilusões foram destruídas e, uma vez que, a sua força foi derrotada?” (DEBORD, 2006, p. 1794) O 

                                                                                                                                                                                          
de todo o sistema de produção. Por outro lado, a posição detida pela classe capitalista [implica] (...) que ela seja incapaz de 
controlar o seu próprio sistema de produção, mesmo em teoria”. LUKÁCS, 1971, p. 62 
167 Em 1971, Debord consagra um ensaio inteiro à poluição e os danos ecológicos (“La Planète Malade”) e outras 
observações sobre o assunto podem ser encontradas ao longo de sua obra tardia. No texto de 1971, ele escreve que o 
slogan “Revolução ou morte” “não é mais a expressão lírica da consciência das revoltas, é a última palavra do 
pensamento científico de nosso século” (DEBORD, 2006, p. 1069). 
168 Em 1812, o Grande Armeiro avança para a Rússia. As forças de Alexander recuaram, e empregam uma política de 
terra queimada conforme, de fato, fizeram. Quando os franceses exaustos e famintos, finalmente, chegam a Moscou, 
Napoleão foi capaz de exigir a cidade. Como três quartos do que tinham sido queimados, e como o Czar não chegara a 
um acordo, Napoleão não tinha escolha a não ser abandonar Moscou e recuar para a Polônia. Durante o curso dessa 
retirada ele foi forçado a lutar novamente em Berezina. Quando o exército em retirada finalmente entrou na Polônia, sua 
força original de 420 mil tinha diminuído 10.000 (HANDEL, 2006, p. 194) 
169 A sugestão de Merrifield (2005, p. 99) é que se pode identificar uma althusseriana “ruptura epistemológica” no 
pensamento de Debord, entendimento, portanto, absolutamente equivocado. 



177 
 

problema, porém, está na maneira em que esta oposição surge. Porque essas ilusões, foram 

acopladas a um suposto aumento na pobreza quase existencial descrita acima; os trabalhos 

posteriores de Debord trazem os aspectos problemáticos, da sua obra anterior, à tona.  

Note-se que isto pode ser demonstrado à luz da referência de seus pontos de vista acerca da 

“adulteração” de alimentos, tal como estabelecido no seu ensaio de 1985, Abat-Faim. Uma vez que, 

nos diz Debord, um abat-faim é um prato servido aos próprios convidados para o jantar antes da 

refeição principal - hoje, a totalidade dos alimentos consumidos pela sociedade moderna não é mais 

que um mero “matar a fome”. Tem-se, assim, uma imagem posterior da “consciência infeliz” ligada 

ao espectador. Aqui, a comida é vista nos mesmos termos de uma busca desesperada de 

“sobrevivência aumentada”, descrita em 1967. Neste ensaio Debord liga a ausência da história à 

ausência de gosto - “cada pessoa já não tem uma história individual, através da qual ela se descobre 

e faz seus próprios gostos” – e, num texto afim do mesmo período, ele escreve que “o gosto e o 

conhecimento têm desaparecido da sociedade moderna” (DEBORD, 1986a). Ainda assim, seguindo 

o padrão descrito acima, ele considera que a privação gera o seu regresso e, como antes, este é um 

movimento que iria surgir a partir do tédio, de forma eficaz e sem classe de consumo espetacular, e 

não a partir das relações de oposição e experiências antagônicas do próprio capital.  

A ideia é de que a demanda revolucionária não é impulsionada por um desejo abstrato de 

“mais”, ou mesmo, por um desejo de autodeterminação, mas pela busca de “gosto” individual. De 

fato, em uma carta de 1991, em que ele rejeita “os imensos esforços que têm sido feitos pelos 

‘homens práticos’ da nossa época em gerenciar e não entender o que é mais importante”, Debord 

(2008, p. 284) simplesmente conclui que “é necessário apenas saber amar”.170 Assim sendo, isso 

serve como resposta ao comentário de Agamben sobre a leitura dos livros de Debord como 

manuais, o que, em última instância, tal afirmação se torna estritamente banal, pois “a confusão do 

espetáculo integrado pode ser superada simplesmente por descobrir o quê, quem e como se ama”.171 

Ao “considerar tudo, desde o ponto de vista de si mesmo, tomado como o centro do mundo” 

(DEBORD, 2006, p.1659), adota-se uma abordagem um pouco solipsista sobre o retorno da história 

e se exige que a subjetividade individual se torne não só a base do engajamento estratégico, mas 

também o seu conteúdo definidor. A análise do capital não pode, portanto, deixar de ser entregue a 

uma explicação de seus efeitos subjetivos. Isso não só é prejudicial para a análise econômica, mas é 

                                                            
170 Rabant (1997, p.181), por meio de seu argumento sobre o status Debord como um “guardião” de um arquivo da 
“verdadeira” linguagem comum, sugere uma ligação entre essa declaração - que é tomada a partir do Panegirico de 
Debord - e a inacabada linha 121 de Crítias, de Platão: “Então [Zeus] reuniu todos os deuses em sua residência mais 
honrosa, mesmo que colocada como centro do mundo e tendo vista para tudo o que tem parte no mundo, e quando eles 
estavam lá reunidos, ele disse (...)” (PLATÃO, 1961, p. 1224) 
171 Esta afirmação pode encontrada na primeira edição da Internationale Situationniste de 1958: “cada pessoa deve 
procurar o que ela ama, o que lhe atrai” (IS., 1997, p.11) 



178 
 

o oposto disso. Por exemplo, em novembro de 1985, Debord faz o seguinte comentário bastante 

preocupante:  

 

O planeta produz cereais o suficiente para que ninguém passe fome, mas o que 
preocupa esse idílio é que os “países ricos” consomem abusivamente metade dos 
cereais do mundo para alimentar seu gado. Mas, quando se conhece o sabor desastroso 
da carne que foi massacrada pela engordada com cereais, pode-se falar de “países 
ricos”? Não é para nos fazer viver como sibaritas, que parte do planeta está morrendo 
de fome; é para nos fazer viver na lama (DEBORD, 2006, p. 1585). 
 

Embora em sintonia com as preocupações do “novo proletariado”, essa passagem demonstra 

um pouco a relação com a dinâmica do capital. Os próprios Comentários de Debord sobre as 

ligações entre a estratégia e a subjetividade podem, portanto, ser considerados como reclamando os 

mesmos problemas de sua teoria do espetáculo. Na verdade, dado que a análise e o transversal 

contexto histórico tornam-se prejudicados por um foco individualista, se o espetáculo pode ser 

compreendido como uma tática em detrimento da estratégia, então, o relato do próprio Debord deve 

ser considerado como uma estratégia sobre a tática.  

A preocupação de Debord com a história e a ação é marcada por uma ênfase na autonomia e 

autodeterminação, e pela rejeição de todas as formas de poder separado. A este respeito o seu 

trabalho deve ser localizado dentro da tradição de ultra-esquerda e, em verdade, muitas vezes, é 

colocado ao lado do comunismo libertário, o comunismo de conselhos e do anarquismo. Isso, 

caracteriza Debord para além de Lukács, apesar das dívidas a este último; então, a explicação de 

Lukács (1971, p. 71) de que “ao proletariado foi confiado, pela história, a tarefa de transformar a 

sociedade conscientemente”, guarda relação óbvia com o que se tem enfatizado, ao longo desta 

Tese; mas, também, difere de Debord quando Lukács localiza a expressão plena da consciência 

histórica dentro do partido. Isto para Debord (2006, p. 805) é equivalente a “direcionar o 

proletariado a partir do exterior”. Isso não quer dizer que Debord e a I.S. foram inequivocamente 

contra a ideia de uma vanguarda histórica. Seu início, como uma vanguarda artística foi 

contaminado com o desejo de estar na vanguarda da história172, e sua preocupação com a expressão 

de uma negação histórica certamente bate como argumento de que o partido deve explicitar o que 

está implícito dentro da classe como um todo. A diferença é simplesmente que a identidade, 

consciência e sentido de que a massa não deve ser localizada de forma hierarquicamente superior e, 

portanto, representacional, enquanto alienação e abdicação do poder social. Por isso, Debord alega 

que “não deveriam colocar nossas ideias na cabeça de todo mundo”, mas “dar voz às ideias que já 

necessariamente estão presentes nas cabeças proletárias” (DEBORD, 2006, p. 1089).  

                                                            
172“Somos nós uma vanguarda?”, questionou Vaneigem em 1963; “se assim for, ser uma vanguarda significa mover em 
passo com a realidade” (I.S., 1997,p. 334) 



179 
 

Ainda para Debord (2006, p. 814), o que Lukács avalia como as virtudes do partido 

Bolchevique, sua função como uma forma de mediação prática entre teoria e prática, foi de fato tudo 

o que partido não era. Apesar dos méritos de seu trabalho teórico, Lukács era considerado um 

“ideólogo” a serviço do “poder, que estava separado do movimento proletário. Lukács, segundo 

Debord (2006, p. 814), dava a impressão de que tinha “encontrado toda a sua personalidade, dentro 

deste poder como se estivesse dentro de si próprio”, embora o terror infligido por esse poder e o 

auto-repúdio, que seria mais tarde exigido dele, revelou que o que ele tinha de fato identificado era o 

“oposto de si mesmo e de tudo o que ele tinha defendido em história e Consciência de Classe”.  

Os Comentários que podem ser utilmente colocados, em relação aos pontos de vista acerca 

da Religião em Feuerbach (1989, p. 13): “o homem”, para Feuerbach, “vê pela primeira vez a sua 

natureza como se estivesse fora de si mesmo, antes que este se encontre em si mesmo”. Ora, na 

verdade, o “novo proletariado” de Debord é problemático, no que diz respeito à sua relação com a 

análise do capital, as suas implicações em matéria de organização conselhista direta são mais 

consistentes que as do próprio Lukács, na concretização do partido da auto-consciência histórica; a 

unidade sujeito-objeto é, em essência, uma ação que é, ao mesmo tempo, um processo de auto-

determinação e, se ele surge a partir de um atributo comum das pessoas que o compõem, então, a 

ênfase de Debord na autodeterminação coletiva direta, talvez faça mais sentido - em termos teóricos, 

pelo menos - do que a insistência de Lukács no partido como um centro controlador. 

Dois pontos podem ser extraídos dessas distinções. Em primeiro lugar, a “autenticidade” da 

atuação histórica exige encontrar e identificar-se dentro de um poder coletivo, que não está separado 

de sua própria individualidade, mas que é, sim, uma expressão das identidades particulares que o 

compõem. Em segundo lugar, a produção e a difusão da teoria é lançada como uma intervenção 

historicamente específica, recebendo uma qualificação adicional, ou seja, se a teoria é a expressão 

de uma circunstância comum, ou melhor, uma consciência do que é necessário, para mudar essa 

circunstância, então a verdadeira medida da validade de uma teoria reside no grau em que afeta a 

mudança prática e é adotada por aqueles a quem ela pretende dar voz. Enfim, ao que tudo indica, 

Debord exige uma força coletiva, que surge de forma imanente de seus membros.  

Como observado, Lukács - preocupado com o interesse que história e Consciência de 

Classe tinha acumulado entre o “existencialismo francês e o seu ambiente intelectual” - considerou 

que “o trabalho, o mediador da interação metabólica entre sociedade e natureza”, foi “perdido” a 

partir desse livro; a alienação subjetiva da consciência tinha sido manchada com a alienação 

necessária de sua objetivação em ação e, como resultado, sua tentativa de apresentar o proletariado 

como “o sujeito-objeto idêntico da história” seria visto como uma “tentativa de fora - Hegel a 

Hegel” (LUKÁCS, 1971, p. 23). Debord procura evitar esse problema e enfatiza a necessidade da 



180 
 

auto-objetificação da atividade, ou seja, “como Hegel demonstrou”, escreve ele, “o tempo é uma 

alienação necessária, sendo o meio em que o sujeito se realiza, perdendo-se ao mesmo tempo, 

tornando-se outro, a fim de tornar-se verdadeiramente a si mesmo” (DEBORD, 2006, p. 835). 

A superação da alienação e da separação, na perspectiva de Debord, não implica superar a 

“alteridade” e exterioridade completamente, mas envolve uma identidade na diferença entre o 

sujeito e suas ações objetivas e, consequentemente, seus resultados. O que se coloca é uma 

observação do sentido em que a unidade sujeito-objeto emerge como um conjunto de condições 

para a ação auto-determinada, e isso pode proporcionar uma dimensão ética173, na medida em que 

esta ação é estendida para além do capitalismo, baseando-se exclusivamente nas determinações 

econômicas, que são insatisfatórias; ou, se a ética é demasiadamente dogmática, esta poderia ser 

interpretada como uma conexão com a noção de vontade geral, já que ambas correspondem à 

legitimação de um conjunto de relações sociais. Essas condições são apresentadas não só como os 

motivos da ação, mas como seu objetivo; portanto, aquilo que está além do espetáculo não é uma 

forma social discreta, mas uma história aberta.  

O comunismo, como autodeterminação e interrelação dos indivíduos envolvidos, torna-se, 

assim, um processo histórico em vez de uma fórmula econômica174, pois, a “história” não tem 

objeto para além dos quais quer efeitos sobre si mesma” (DEBORD, 2006, p. 792). Isso está ligado 

à defesa da I.S. (1997, p. 641) quanto à unificação da forma e do conteúdo da organização política. 

Por exemplo, quando se discute sobre os conselhos de trabalhadores, a I.S. afirma que “os meios de 

sua vitória já são sua vitória”. Ao que tudo indica, é possível conectar esta unidade de meios e fins, 

de processo e objetivo ao auto-movimento do absoluto hegeliano. 

Ao analisar a relação, ficam aparentes as observações de Debord (2006, p. 795) sobre o 

“legado não invertido” da parte “não dialética” da tentativa hegeliana de criar um “sistema circular”, 

e não há, potencialmente, uma versão dialética e inversão de tal circularidade. A descrição de 

Debord da Ideia hegeliana como “não-dialética” decorre da natureza auto-suficiente do absoluto 

hegeliano; como o fluxo do valor na economia, o movimento da negação dentro do sistema 

hegeliano se destaca daqueles de quem ele realmente provêm e aparece apenas como um objeto de 

contemplação estática. Uma versão genuinamente “dialética” dos mesmos seria, presumivelmente, 

                                                            
173 Isso é necessariamente esquemático, mas pode-se arriscar que, se a liberdade significa a auto-determinação, enquanto 
ausência da determinação externa do poder social alienado - e se os meios organizacionais alcançam a liberdade, então 
são um fim em si mesmos, na medida em que meios e fins são um - então isto parece reivindicar uma Ética, como a busca 
da própria liberdade implicaria perpetuar a dos outros. 
174 “Os teóricos que examinam a história do (...) do ponto de vista divinamente onisciente (...) pode facilmente demonstrar 
que a Comuna foi objetivamente condenada ao fracasso, e não tinha a superação possível [dépassement; alternativamente: 
sublation]. Não se deve esquecer que para aqueles que realmente viveram, a superação já estava lá” (IS., 2006, p.401). 



181 
 

uma atualização da negação na prática vivida, uma “inversão” e percepção da unidade do absoluto 

como livre, ou seja, uma ação histórica autodeterminada.  

A ligação, porém, é dificultada pela explicação de Debord que exige a incorporação do 

acaso e da contingência na introdução deste movimento, pois isso abala a auto-fundação 

necessariamente livre do absoluto hegeliano. Com base nas referências mais poéticas e literárias até 

a temporalidade, pode-se encontrar, nos últimos trabalhos de Debord, que sua teoria se associa com 

o tempo e envolve decisão e escolha; além disso, a identidade com o tempo, apesar da sua aparente 

ligação a um absoluto, requer uma forma de processo estratégico.  

 

3.4 A estratégia e o sublime  

 

A última edição de Panegírico, da Editora Verso, de 2004, inclui uma nota de Debord sobre 

as dificuldades de traduzir o texto. “É um trabalho bem mais complexo do que pode parecer à 

primeira vista”, pois não só é “repleto de armadilhas”, mas, além disso exibe uma “mudança 

contínua de significado” modelado sobre a deriva situacionista.175 Essa mudança de significado 

pode ser observada nos temas tratados por seus capítulos. De tal forma que o primeiro, de forma 

adequada, lida com a escrita através da emissão da estratégia, o segundo capítulo trata da passagem 

do tempo através do alcoolismo. É aqui que Debord faz a seguinte declaração, frequentemente 

citada: “no começo, como todo mundo, eu apreciei o efeito da embriaguez leve; em seguida, muito 

em breve, eu comecei a gostar do que está além da embriaguez violenta, uma vez que nessa fase há 

uma terrível e magnífica paz, o verdadeiro sabor da passagem do tempo” (DEBORD, 2006, p. 

1687). 

A observação pode ser iluminada por meio da referência ao poeta chinês Li Po, a quem 

Debord cita no Panegírico. O trabalho de Li Po (1998, p. 11-24) é repleto de reflexões sobre o 

tempo, como os princípios taoístas que caminham em sintonia com o mundo; em consonância com 

outros poetas clássicos chineses, ele manteve o álcool para oferecer maior espontaneidade e unidade 

mais profunda com o tempo.176Contudo, enquanto o romantismo de comunhão com o tempo e o 

eterno de Li Po pode ser atraente, em Debord o que é importante é a afinidade com o tempo como 

algo semelhante ao sublime; um ponto que está de acordo com a negação, movendo-se ao 

“absoluto” proporcionado pelas “passagens” da “situação construída”. 

                                                            
175 “Se os Comentários foram feitos para paralisar um computador, então, o Panegyrico foi feito para escapar 
parcialmente das boas mentes políticas, contando com a sua raridade e também sobre os diversos princípios da “deriva”, 
que a arte moderna introduzia na implantação dos textos” (DEBORD, 2008, p. 218).  
176 “Três taças e eu compreendi o grandioso Caminho [o Tao], / o conteúdo de um jarro e eu me diluí, / dando a impressão 
de ser ele mesmo. A visão a partir do vinho é intensa: /não se pode doutrinar (Taoísmo) sóbrio” (Li Po, 1998, p. 44). 



182 
 

O tempo e a característica alcoólica estão caracterizados fortemente em O Rubaiyat, de 

Omar Khayyám (2012), que Debord referencia ao longo desses trabalhos posteriores. Khayyám 

relaciona o fluxo do tempo com a vida e o associa ao álcool, que é para ser consumido e apreciado. 

Há uma corrente existencial em torno do Rubaiyat e de fato há aí um certo grau de hedonismo177, 

mas também um toque de fatalismo. Nos Comentários, Debord (2006, p. 1644) cita Khayyám como 

tendo descrito os humanos como “fantoches do firmamento”, destinados a serem colocados de volta 

na “caixa do esquecimento”.178 

É importante notar que essas últimas linhas são mencionadas numa pequena seção, separada 

do texto, que está localizada imediatamente antes da sugestão dos Comentários, de que os gestores 

do espetáculo vão se tornar conscientes das possibilidades oferecidas pelo novo terreno do 

espetáculo integrado. A citação é colocada ao lado de outra, de Baltasar Gracián, cujas palavras 

podem ser encontradas numa seção de A arte da Sabedoria Mundana, intitulada de “viver o 

momento”. Gracián aconselha os seus leitores a “agir quando podem, pois, o tempo e a maré não 

esperam por ninguém”179 (DEBORD, 1997, p. 234). Debord está, naturalmente, sombrio, como 

sempre, mas as duas citações oferecem a escolha entre duas formas diferentes de temporalidade, isto 

é, agir em e com o tempo (Gracián), ou, agir através do tempo180 (Khayyám); uma escolha tomada 

através da auto-consciência pelo alvorecer tático do espetáculo, embora não estratégico. Assim, tem-

se que o tempo não está associado apenas com a sublimidade, mas também, com a estratégia. 

As dimensões existenciais da estratégia podem ser encontradas na obrado poeta espanhol do 

Século XV, Jorge Manrique, que Debord traduziu para o francês em 1980. Em suas notas para a 

tradução, Debord louva a ênfase no fluxo do tempo, que pode ser encontrado na obra de Manrique, 

e afirma que deste último, “a mais bela lição (...) é que ele deve lutar por “seu verdadeiro rei”, que é 

aquilo que se fez a si mesmo”. A fim de “lutar” com sucesso, é se obrigado a saber como agir no 

momento certo e possuir, portanto, um grau de “consciência histórica”. Tarefa cada vez mais difícil 

dentro do espetáculo integrado. Contudo, dada a natureza da consciência histórica, as notas inéditas 

de Debord sobre Pôquer181, de 1990 são particularmente pertinentes; ele aconselha que, quando os 

outros estão apresentando ilusões, todos os demais devem fazer o mesmo, agindo oportunamente 

com base em fatos conhecidos, o que confere uma vantagem para jogar bem; é preciso saber como 

empregar o kairós das próprias forças no momento certo (DEBORD, 2006, p. 1790). O Kairós é um 
                                                            
177“Ah, encha a taça – de que vale repetir/ como o Tempo passa rápido sob nossos pés” (KHAYYÁM, 1993, p. 51). 
178 Não há correspondência direta entre as linhas que Debord cita e a tradução de Fitzgerald, embora o seu clichê pode ser 
o que esteja em causa (KHAYYÁM, 1993, p.63). 
179 “Seja a ação, seja o discurso, tudo precisa ser medido pelo tempo. É preciso querer quando se pode; pois nem a estação 
nem o tempo esperam por ninguém” (DEBORD, 1997, p. 234).  
180 “Para falar claro e sem parábolas, / Somos as peças do jogo jogado pelo Céu;/ Divertem-se conosco no tabuleiro do 
Ser,/ E depois voltamos, um a um, para a caixa do Nada.” 
181 Debord afirma ter jogado pôquer como um meio de se sustentar financeiramente em alguns momentos de sua vida. 



183 
 

termo grego clássico que se refere ao momento oportuno, o momento certo para agir, mas que não 

pode ser mensurado, medido.  

Kairós é inerentemente qualitativo, ao contrário da sequência quantitativa de Cronos, ou 

“tempo-relógio”, e não só ele transcende o último, mas também incide sobre ele e o interrompe com 

suas demandas para a ação pertinente. Esse conceito pertence diretamente a algumas das 

reivindicações de Debord (2006, p. 1387) em In girum. Nesta obra, Debord fazendo referência tanto 

a Sun Tzu quanto a Clausewitz, escreve que se “tem que agir com o que está à mão (...) o momento 

oportunamente favorável”, pois “aqueles que escolheram por atacar com o tempo sabem que a sua 

arma também é seu mestre; e eles quase não se podem queixar. Ele também é o mestre daqueles 

sem armas, e um mestre muito mais difícil” (DEBORD, 2006, p. 1380). 

A ação auto-determinada, que Debord defende, depende da escolha e da decisão. Em saber 

como e quando agir com e dentro de seu próprio tempo. Portanto, uma escolha que está ligada à 

beleza. Em 1955 Debord afirmou que as únicas coisas que poderiam rivalizar com a beleza do mapa 

do metrô de Paris, de Claude Lorrain, eram duas pinturas de portos ao entardecer, que ele tinha visto 

no Museu do Louvre. Tais pinturas retratam os navios e as pessoas indo e vindo ao pôr do sol, ou 

seja, a passagem do tempo: “eu não estou, é claro, falando de mera beleza física [la beauté 

plastique]”, escreveu ele, mas da “nova beleza, que só pode ser uma beleza da situação”, e 

“simplesmente sobre a apresentação particularmente comovente, em ambos os casos, de uma soma 

de possibilidades” (DEBORD, 2006, p. 208). A identidade com o tempo está, portanto, ligada à 

ação contextual, a beleza, é, ainda, atribuída a um grau de sublimidade.  

Voltando às análises iniciais da Tese, ao discutir a “situação construída” foi observado que 

os “momentos” de Lefebvre e as “situações” da I.S. tendiam “para o absoluto, e sua ruína”; ambos, 

segundo eles, foram a “proclamação do absoluto e da consciência da passagem” (I.S., 1997, p. 119). 

Como observado em seguida, este uso do termo “absoluto” foi intencional, no sentido estético, mas, 

dada a correspondência entre as primitivas observações de Debord sobre a situação e as suas 

indicações finais da subjetividade negada pelo espetáculo, é possível utilizar essa “passagem” do 

“absoluto”, como elemento para se perseguir seu marxismo hegeliano.  

A situação proporciona a permanência e a continuidade à sua comunhão com o tempo. 

Enquanto o “momento” de Lefebvre era uma instância dentro do tempo, a situação procurava 

mover-se com o tempo. Já se observou que Lefebvre afirmava que a criação de momentos envolvia 

modelar a “estrutura” da “conjuntura”, ou seja, o estabelecimento de um tipo específico de 

momento, de uma mudança de contexto. Debord (2006, p. 1790), emprestando os termos de 

Lefebvre, apresenta a situação como “uma tentativa de estrutura da (in)conjunção”; como uma 

tentativa, em outras palavras, de estabelecer um estado de mudança autodirigida que envolvia a 



184 
 

criação deliberada e a travessia do acaso; portanto, uma ação estratégica. Também se observou, 

numa nota inédita sobre o acaso, escrito por Debord (2006, p. 296), em 1957, que “em condições 

conhecidas, o papel do acaso é conservador”, embora todo “progresso, toda a criação é a 

organização de novas condições de acaso”. 

A prática situacionista seria, assim, envolvida na criação constante de ação e posterior 

recriação de campos sucessivos de acaso. Isto seria, então, um projeto histórico e estratégico, 

caracterizado pela constância do movimento da negação, enquanto identidade com o tempo, e essas 

características da situação construída, mais tarde, seriam atribuídas à subjetividade revolucionária e 

pós-revolucionária. A revolução situacionista inauguraria um tempo “coletivo”, tal como aponta 

Debord (1995, p. 116), “que é brincalhão no personagem”, e em que, para Vaneigem, “o jogo que 

todo mundo vai jogar [será] ‘a ordem do movimento do futuro’” (I.S., 1997, p. 343). Antes da 

realização de tal futuro, este movimento seria caracterizado por uma preocupação mais estratégica 

com a tentativa de substituir o espetáculo.  

Embora a dialética hegeliana acarrete um processo permanente, no âmbito do próprio relato 

de Hegel, ela pode finalmente originar novas modulações de si mesma. Hegel está, afinal, 

expressando a lógica interna do ser, e, portanto, todas as mudanças que ocorrem no ser, fazem-se 

dentro dos parâmetros estabelecidos por essa lógica. Debord é claro, não faz tais afirmações: a 

unidade sujeito-objeto, que ele descreve, não é a da Ideia e, mas sim do ser humano. Como tal, é 

sempre contextual e é obrigado a recriar a si mesmo conforme o seu movimento através do tempo, 

dos contextos e situações com que se depara. Assim, onde o tempo e a negação do movimento, 

através do círculo hegeliano, tal como corrente através de um circuito, estão neles contidos, o 

próprio modelo de unidade de Debord parece ser obrigado a reformar-se continuamente ao redor da 

corrente mais linear do tempo que passa através dele. Assim, embora se possa sugerir que as 

ligações entre a práxis e o tempo absoluto, em Debord, sejam equivalentes à negação “universal” do 

Conceito, a constante interação entre sujeito e objeto é análoga ao seu “pulso de vida” (HEGEL, 

1969, p. 37), processo pelo qual o conjunto se move, ao longo do tempo, causando limitação e, 

consequentemente, o mau infinito. É esta persistência do mau infinito que permite os elementos 

fortuitos e as dimensões estratégicas do modelo, na medida em que a consciência continua limitada 

e sujeita ao desconhecido. Além disso, na medida em que a consciência surge desses contextos, 

seria determinada por eles, também seria contingente até certo ponto; por isso, não se pode alegar 

que é necessária em si mesma, mas apenas necessária em relação ao seu próprio projeto e em dadas 

circunstâncias. Consequentemente, há, portanto, uma possibilidade de o marxismo hegeliano de 

Debord usar seu trabalho como um veículo para uma visão mais politizada sobre as relações entre a 

metafísica hegeliana e a ontologia sartreana. 



185 
 

Para Hegel (1991, p. 218), se algo é contingente, “não tem o fundamento de seu ser dentro 

de si mesmo, mas em outro lugar”, isso significa que ele não pode ser verdadeiramente livre. A 

verdadeira liberdade significa necessidade, e a posição de Hegel é muito próxima à afirmação de 

Espinosa (1996, p.2) de que “essa coisa chamada de liberdade, existe a partir da necessidade de sua 

natureza por si só, e está determinada a agir por si só”. Se algo é gratuito, deve ser a causa de si 

mesmo, e, portanto, necessário; o que depende de outra coisa, não pode, então, ser livre.182 Para 

Hegel, tudo, em última análise, encontra o seu fundamento na Ideia, embora nem tudo o que existe 

totalmente atualizado, expresse essa natureza comum. 

Como é a ideia, que por si só é verdadeira, absolutamente necessária, uma autêntica 

liberdade humana pode ser encontrada no reconhecimento de suas expressões e na formação de nós 

mesmos e de nosso mundo, de acordo com ela. Isso pode ser elucidado por meio do retorno à 

estrutura do sistema hegeliano. A Lógica permite o puro ser a se desdobrar em sua própria natureza 

imanente; por meio deste processo, revela ser o motivo e, finalmente, a natureza. A Natureza, na 

Filosofia da Natureza, dá origem à vida e, finalmente, ao Espírito, que, em seguida, sobe na 

Filosofia do Espírito para o ponto em que ocupa o estudo filosófico imanente do ser puro. A física 

do mundo natural é esta parte de um círculo que é apreendida pela consciência humana e que, por si 

só, dá origem e revela-se necessária e livre. A Natureza, como segue dada à sua localização dentro 

deste circuito, é a razão desenvolvida na Lógica, enquanto num estado de alteridade para si. 

Consequentemente, a natureza exibe uma irracionalidade e uma contingência. Ainda da mesma 

forma, porque a natureza é parte do movimento do todo, aquelas contingências são elas próprias 

localizadas dentro da grande necessidade e constituem as expressões da liberdade daquele todo. 

Note-se que, para Hegel, a contingência se enquadra na necessidade, como dentro de suas próprias 

condições lógicas de existência. Com Debord, a liberdade não pode ser pura, com a necessidade 

auto-referencial. De fato, em seu “Relatório sobre a construção de situações” de 1957183, Debord 

escreve que “o verdadeiro exercício da liberdade é a consciência da necessidade presente” 

(DEBORD, 2006, p. 320). Esta não é a autodeterminação pura de um Espírito divino, mas uma 

autodeterminação da situação. Cada formação e momento da subjetividade são, portanto, este finito 

                                                            
182 “Quando as pessoas falam da liberdade da vontade, elas frequentemente entendem por isso simplesmente a liberdade 
de escolha, ou seja, será na forma de contingência (...)” (HEGEL, 1991, p. 218) 
183 O contexto da declaração seguinte é uma discussão de Zhdanovismo, em homenagem a Andrei Zhdanov, um 
proponente Soviético da arte realista socialista, que argumentava que os artistas deveriam ser “engenheiros de almas 
humanas” (ZHDANOV, 1977). Debord argumenta que, enquanto uma rejeição do realismo socialista, no Leste, tende a 
prosseguir a maior liberdade criativa oferecida por correntes artísticas ocidentais, isso não pode ser uma resposta 
adequada: em vez disso, a negação da Zhdanovismo de implicar uma negação da negação Zhdanovista de arte burguesa, 
ou seja, a superação genuína da arte que iria realizá-la como práxis. A liberdade, portanto, não deveria ser confundida 
com a licença criativa em si, mas era bastante para ser ligada a uma percepção consciente dos meios em relação à 
atualização das condições tornadas necessárias por exigências atuais (e, em última análise dos requisitos da atualização da 
condição da unidade sujeito-objeto). 



186 
 

dependente de seu antecessor e dos fatores que o informam. Ele [finito], assim, envolve o mau 

infinito. 

Isso parece referenciar, novamente, a Sartre, cujo “circuito altruísta” indica alguns desses 

temas.184 Dentro desse circuito, eu me projeto para o futuro, dando sentido à minha presença, 

definindo-me nessa base; mas quando eu alcançar o meu futuro, eu me tornarei diferente e a 

totalidade, que seria gerada pela fundação do meu próprio ser, isto é, do meu próprio futuro 

fundador do meu eu presente seria sempre deixado de lado, “de-totalizado”. Como a “consciência 

infeliz”, eu continuarei a perseguir o meu próprio retorno. Além disso, com Sartre não pode haver 

sentido no qual liberdade é a “consciência da necessidade presente”, já que é sempre livre. É, de 

fato, a fim de escapar dessa liberdade, que o desejo de fundar a si mesmo surge, isto é, o desejo 

impossível de se tornar Deus. Na visão de Sartre (2003, p. 164), a unidade sujeito-objeto - ou na sua 

terminologia, o ‘em-si’ e o ‘para-si’ - agarraria completamente a liberdade, instituindo o fim da 

consciência e uma positividade plenamente indiferenciada. 

Ainda que, com Debord, a questão tenha mais a ver com a identidade do poder 

exteriorizado, este não é idêntico ao ser, por si só185 e a filosofia hegeliana, certamente, compreende 

que a identidade não proporciona a aniquilação da diferença. Assim, quando Sartre postula um 

                                                            
184 “Vamos usar o circuito de egoísmo, expressão para a relação do para-si com o possível, o que é” (SARTRE, 2003, p. 
126). 
185 Esta questão poderia ser tomada como um meio de prosseguir a questão de se saber se Debord seguiu Engels e 
Diamat, ao atribuir a dialética com o mundo natural, e não apenas à esfera humana. Os problemas de Diamat são muitas 
vezes atribuídos a Engels, particularmente seu Anti-Dühring e a Dialética da Natureza (Engels 1987), que validou o 
marxismo como ciência, lançando a própria Ciência como dialética. A importação de contingência, limitação e 
possibilidade parece apontar para uma rejeição de uma dialética da natureza, mas aponta para a sua vã aceitação, que, no 
entanto, pode ser encontrada em alguns dos escritos de Debord: por exemplo, é um tanto peculiar -  em uma carta de 
1986, ele descreve ao médico alemão do século 19, Christian Hahnemann, como “semelhante a um dialético de Hegel 
pela concepção da homeopatia” (DEBORD, 1986b). Além disso, pode também ser observado que algumas das 
afirmações que Lukács faz, quando defende uma dialética da natureza em seu “Talismã e a dialética” (escrito em meados 
da década de 1920, perdido e descoberto nos anos 90 e publicado em 2000, como A Defesa da história e Consciência de 
Classe), não ostenta relação marcante com as visualizações aparentes de Debord sobre as limitações da consciência (por 
exemplo, comparar, Lukács (2000, p.102) com as páginas de abertura do Panegirico). Ele também pode ser notado como 
um aparte das opiniões de Lukács sobre a natureza, pois são notoriamente confusas. A “história e Consciência de 
Classe”parece, às vezes, negar a dialética à natureza, argumentando que ela deve ser restrita à sociedade e à cultura 
(LUKÁCS, 1971 p. 24); o livro também contesta a visão de Engels sobre a possibilidade de experimentação científica 
sobre o mundo natural servir como um modelo, para a compreensão da sociedade. Em outras partes do mesmo livro, 
Lukács indica que tanto a natureza, quanto a sociedade são dialéticas, ainda que constatando que a natureza, embora 
dialético, seja desprovida de consciência humana ativa que caracteriza a sociedade (LUKÁCS, 1971, p.207). A alegação 
inicial de que a natureza não é dialética possibilita a compreensão de a natureza não poder ser entendida, em termos de 
dialética da sociedade. Isso explica sua objeção à Engels: a experiência científica, em que um observador apenas “assiste” 
à operação da natureza, não é adequada para a compreensão do processo ativo da história humana, e leva para a 
contemplação e o determinismo. Em “Talismã e a Dialética” Lukács vai, de alguma forma, clarificar essas posições, mas 
ele continua não sendo muito claro. Para ele a realidade deve ser considerada um processo histórico, em que o nosso 
conhecimento é mediado pela sociedade; isso define então o nosso conhecimento da natureza (LUKÁCS, 2000, p.102). 
Assim, a natureza é uma “categoria social”. Em 1967, Lukács reclama de que seu livro anterior tinha tentado ser um 
Hegel para Hegel”. Ele não afirma que a natureza como uma categoria social foi um erro, porque isso pode implicar uma 
dialética da natureza: em vez disso, ele sustenta que a posição de seu livro sobre a alienação faz um entendimento da 
dialética da natureza ainda mais difícil, porque vê a natureza nos termos da sociedade, denegrindo assim o status do 
marxismo como uma “teoria da natureza” (LUKÁCS, 1971, p. 16). 



187 
 

desejo impossível de se tornar Deus, ligando a ética à renúncia desse desejo - e onde Hegel, com 

efeito, propõe ser Deus - a teoria de Debord tem uma posição mais feuerbachiana sobre o problema, 

isto é, a unidade sujeito-objeto não se torna uma unidade cósmica, uma verdade metafísica ou a 

redução do “si” ao status de um objeto, todavia, uma condição social que proporcione poderes e 

capacidades para a superação de uma coletividade alienada.186 As condições em que isso envolve o 

mau infinito e a contingência não podem, contudo, ser evitadas. Mas, se, ao que parece uma 

contradição, afirmar que a teoria de Debord é modelada no absoluto hegeliano e, ainda, fica aquém 

do verdadeiro infinito, pode-se observar as notas de Arthur, que atribui as mesmas características 

para o próprio capital, lembrando que para Debord o espetáculo capitalista é um espelho distorcido 

de seus produtores.  

Para Arthur (2004, p. 148), o movimento do capital através das fases da mercadoria - 

dinheiro - mercadoria, pode ser visto em termos de identidade na diferença: “o caráter 

verdadeiramente infinito do capital”, escreve ele, “é que ele retorna a si mesmo em seu circuito”. 

Arthur (2004, p. 146) aponta que “não há realização de riqueza absoluta, não importa o quanto de 

capital se acumule”, como este movimento produz continuamente uma sucessão de quantidades 

finitas. Além disso, para Arthur (2004, p. 107), o capital deve permanecer sempre subordinado à 

realidade material, apesar de suas tentativas de incluir este último. Assim, é marcada pelo mau 

infinito, apesar de sua circularidade e auto-fundação e auto-perpetuação processual. Ele, então, 

contrasta isso com uma das observações de Marx nos Grundrisse sobre a sociedade pós-

revolucionária, na qual Marx (1973, p. 488) afirma que a humanidade não se esforça “para 

permanecer alguma coisa, mas está no movimento absoluto de se tornar”; e “o que é isso”, diz 

Arthur (2004, p. 149), “se não for verdadeiramente infinito?” A questão de saber se a própria 

antropologia filosófica de Marx pode realmente suportar uma verdadeira noção de infinito, está fora 

das preocupações atuais dessa Tese, mas pelas razões expostas acima, é possível afirmar 

categoricamente que em Debord não é possível. À medida que as ações empreendidas pelo sujeito 

devem estar subordinadas aos elementos externos para esse sujeito, este último não pode ser 

possuído pela necessidade de encerramento do absoluto hegeliano. Apesar disso, ainda há elementos 

do perpétuo processo do “bom infinito”; o que se encontra é um brilho existencial e na verdade 

bastante literal, particularmente sobre a noção trotskista de “revolução permanente”. Esse é, de fato, 

um ponto feito pela própria I.S.: o “novo movimento revolucionário envolveu a passagem da velha 

                                                            
186 Isso poderia na verdade estar muito próximo do que Sartre realmente defende. A explicação de Anderson desse ponto 
coloca Sartre muito perto da posição que se está atribuindo para Debord: “escolhendo a minha liberdade é justificar minha 
própria existência [ao contrário do funcionamento dela no desejo desesperado para se tornar em-e-para-si] (...) eu me 
torno, diz Sartre (em um sentido simples), Deus como causa sui, pois eu mesmo irei ser a causa absoluta e a fundação do 
significado do meu ser, bem como a causa do significado do mundo”. (ANDERSON, 1993, p. 61) 



188 
 

teoria da revolução permanente limitada a uma teoria da revolução permanente generalizada” (I.S., 

1997, p. 203).  

 

3.5 Tática e estratégia na teoria do espetáculo  

 

Segundo a definição de Clausewitz, que Debord adota nos Comentários, a tática é a 

utilização de combates para se vencer uma batalha, ao passo que a estratégia é o uso de batalhas 

para se vencer uma guerra. Ora, é possível ligar “a tática” ao pensamento e à prática, necessária para 

negociar um dado contexto, e a “estratégia” ao projeto histórico em curso, no qual tais tentativas 

estão localizadas.  

Se os Comentários podem, de fato, ser lidos como insinuando uma vantagem tática dos 

gestores do espetáculo, em detrimento da consciência estratégica, então a própria ênfase de Debord 

sobre os privilégios da subjetividade individual da estratégia sobre a tática dá uma ênfase na história 

pessoal e no “gosto”, que, por sua vez, tem precedência, pelo menos inicialmente, ao envolvimento 

com a mecânica do capital. O individualismo não precisa ser o resultado necessário desse modelo. 

Para levá-lo em seus próprios termos, a tarefa é mantê-lo em sintonia com o próprio tempo e recriar 

as condições de uma história auto-determinada, então, ao depreciar a parte ‘tática’ do risco do 

processo “estratégico” proporciona-se para toda a empreitada um impasse. 

É certo que se pode encontrar essa ênfase na metáfora militar, mas isso serve para reforçar 

as inadequações da teoria do espetáculo, que obriga à formulação de novas teorias e análises. Assim, 

ressalta-se a tensão entre as ideias que encontraram a teoria de Debord e suas próprias afirmações, 

quanto à sua validade duradoura. Como resultado, ele fornece uma estrutura mais envolvida, nas 

quais se definem as afirmações de Debord de que “teorias são feitas apenas para morrer na guerra 

do tempo”, e que elas “têm de ser substituídas, porque estão constantemente obsoletas” (DEBORD, 

2006, p.1354): a interpretação da teoria sugerida aqui, seria lançada como elemento dentro de um 

contexto de batalha tática, inserida na estratégia de uma guerra histórica maior. 

Se a teoria é, acima de tudo, uma tentativa de intervenção prática, a verdade teórica, então, 

torna-se verdade prática. Isso, por sua vez, significa que a ação histórica torna-se o árbitro final da 

validade teórica. Uma série de questões difíceis sobre a verdade e a falsidade surge imediatamente a 

partir disso, mas o ponto principal é simplesmente este: para Debord, a ação histórica torna-se um 

processo contínuo, no qual a teoria do espetáculo deve ser apenas um momento entre muitos outros; 

um momento que convida à sua própria superação. 

A despeito da afirmação anterior de que as ideias que encontraram a teoria do espetáculo 

podem ser de maior importância do que a teoria em si, isso é mais forte do que a simples afirmação 



189 
 

de um elemento de que este corpus seja mais intrigante do que o outro; ora, essa noção de práxis é, 

de fato, o verdadeiro núcleo da tese, e a teoria do espetáculo - um pouco ironicamente, dada a sua 

ênfase na aparência - é apenas uma manifestação particular de algo mais importante, como a 

inversão epistemológica e sistêmica da filosofia de Hegel, promovida por Debord. 

Em “A Filosofia Sem Fundações”, de William Maker, utiliza o movimento auto-fundador 

da lógica hegeliana, para responder alguns dos problemas colocados pelos aparentes “pós-

modernismos”. A “última moda na filosofia”, afirma Maker (1994, p. 2) “é ser contra fundações” e, 

para isso, deve-se danificar as pretensões da Filosofia no sentido de proporcionar uma base estável 

para a própria verdade. 

Maker alega que Hegel, apesar de ser o alvo principal de tais ataques, em verdade, leva isso 

ao seu extremo. A Fenomenologia, na leitura de Maker, mostra que a consciência não pode servir 

de base para a verdade em tudo. O próprio Hegel apresenta a Fenomenologia como a entrada em 

seu sistema; e, para Maker, a identidade do sujeito e do objeto, erradica a distinção entre conhecedor 

e conhecido, impossibilitando, assim, a percepção consciente como ponto de partida para a Lógica; 

esta última é, assim, despojada da necessidade de lidar com a consciência dos seres e pode ocupar o 

estudo da autodeterminação imanente do próprio ser em sua pureza187. 

O desdobramento do sistema hegeliano revela a lógica inerente ao ser e o faz 

imanentemente por meio do próprio pensamento em si. Ao retornar ao seu ponto de partida, em sua 

conclusão, que fundamenta as suas próprias afirmações, assegura simultaneamente, uma estável 

reivindicação auto-suficiente da verdade. A Fenomenologia nega, assim, a percepção consciente, 

comprometendo todas as alegações de fundações estáveis através do auto-enfraquecimento de suas 

sucessivas etapas, mas, ao fazê-lo, ela também oferece a própria fundação de seu movimento.  

O Pós-modernismo e a desconstrução refletem o ceticismo das respostas da Fenomenologia, 

e da conclusão da verdade. A verdade, internamente consistente, surge como solução ao relativismo 

pós-moderno, mas também, de acordo com Maker (1994, p.14), um meio para reconstituir a 

legitimidade da modernidade em si.  

Maker não é marxista, mas o fato de ele apresentar as tendências “anti-fundacionais” da 

Filosofia, como apologia para a sociedade contemporânea, é relevante para as preocupações 

introduzidas neste capítulo. Por que se, o Pós-modernismo é semelhante a sociedade moderna, e se 

o movimento da lógica hegeliana pode traçar um caminho para fora de seu aparente relativismo, 

então a interpretação de Hegel sobre a autodeterminação da razão pode estar relacionada à reflexão 

                                                            
187Um ponto idêntico a visão de Sartre, em que para se atingir o status do em-si e para-si implicaria o desaparecimento da 
própria consciência. 



190 
 

de Debord sobre a necessidade de uma ação histórica auto-determinada, que poderia construir um 

caminho para fora do fim da história engendrada pelo espetáculo moderno. 

A fim de fazer o processo relacional, é necessário observar a associação hegeliana de 

liberdade e necessidade. Para Hegel (2004, p. 17), “se eu sou dependente, o meu ser é designado 

para outra coisa que eu não sou (...) mas eu estou livre, ao contrário, quando a minha existência 

depende de mim”. A liberdade é, portanto, auto-determinação, e, finalmente, auto-causalidade, pois 

uma verdadeira independência envolve a ausência de contingência externa. Hegel igualou seu 

projeto filosófico ao dever cristão de se conhecer a Deus, sustentando que um verdadeiro 

conhecimento do absoluto exigia não a sua descrição e representação, mas a identidade com ele; 

isso é importante porque, se a verdadeira natureza do absoluto depende de um porta-voz filosófico, 

logo ele pode não ser estritamente necessário. Para ser realmente necessário, ele deve expressar-se. 

A filosofia de Hegel não pode, portanto, ser uma descrição ou representação do absoluto, nem pode 

manter a exposição deste último sobre o capricho contingente de um indivíduo. Em vez disso, deve 

haver algo dentro do absoluto, que leva a sua articulação dentro de um conjunto de filosofia, e isso 

remete à força motriz circular do Conceito; a conclusão do seu movimento é um retorno ao “si”, 

feito após um processo de criação e, em seguida, integrado na alteridade. Se um conjunto de 

filosofia pode pretender encarnar esse retorno para si, a filosofia pode pretender ser, não uma 

representação, mas uma expressão direta do absoluto. 

O ponto relevante é simplesmente este: a plena expressão do absoluto não pode ser baseada 

em outra coisa que senão em si. Se fosse contingente em algo diferente de si, “Deus”, com efeito, 

seria limitado, desnecessário e finito. É por isso que Hegel é tão preocupado com os círculos: 

porque, se a verdade expressa por sua filosofia é genuinamente absoluta e necessária, ela deve, 

portanto, revelar a necessidade de seu próprio ponto de partida. O ponto de partida deve ser 

absorvido pela conclusão.  

Supostamente, a abordagem de Hegel “dos pressupostos” para o estudo da razão, permite-

lhe fazer a afirmação e pode ser observado pelo “fim da história” de Kojève. Foi observado 

anteriormente que, para Kojève (1980, p. 168), Hegel “[re] concilia a si mesmo” através da escrita 

da Fenomenologia “com tudo o que é e tem sido, ao declarar que nunca haverá mais qualquer coisa 

nova na terra”. Nas primeiras páginas do Prefácio da Fenomenologia, Hegel (1977, p. 6) afirma que 

“não é difícil ver que o nosso tempo é um ao nascer e um período de transição para uma nova era”. 

O mesmo ponto é feito na Lógica, em que Hegel escreve sobre “o novo espírito que surgiu nas 

ciências não é menos do que no mundo da realidade” (HEGEL, 1969, p. 26).  

A história não chegaria ao seu fim, em vez disso, o que Hegel tem em mente é muito mais 

próximo de um processo de fruição. O mundo está “grávido” com algo novo - e se segue a leitura 



191 
 

persuasiva de Houlgate, de que se infere uma crescente consciência da natureza e da necessidade de 

liberdade.  

Houlgate (2005, p. 17), como Maker, trabalha na abordagem “dos pressupostos” de Hegel e 

oferece as seguintes explicações: se a liberdade é auto-determinação, então, a verdadeira liberdade 

não pode ser concedida; ora, não se pode ser verdadeiramente livre, se fomos feitos para ser livres 

por uma força externa. Da mesma forma, não se pode simplesmente ser livre por força de nossa 

própria constituição natural, como se a nossa liberdade dependesse de toda forma que a constitui. Se 

a liberdade é auto-determinação, só é possível alcançá-la, determinando-nos a ser auto-

determinação; isso significa que, para ser livre, devemos tornar-nos criaturas verdadeiramente livres, 

ou seja, não nos fazendo em algo diferente de nós mesmos, como se o que nós nos tornamos fosse 

contingente sobre nós, mas, transformando-nos explicitamente naquilo que já éramos 

implicitamente. “A essência do Espírito”, afirma Hegel, “é a liberdade”, e sua história é um processo 

em “fazer [se] em si, efetivamente, naquilo que é potencialmente” (HEGEL, 2004, p. 17). 

Se a nossa verdadeira natureza, necessariamente, surge a partir de tal processo, logo então, a 

nossa verdadeira natureza explícita deve também revelar a necessidade do próprio processo. Se o 

processo é o auto-movimento do absoluto em vigor, na compreensão desse processo chegamos a 

nos conhecer como a auto-consciência de Deus. Daí, Hegel conceber a sua filosofia como uma 

clarificação das “verdades” acessadas pela Religião.  

Voltando à questão da liberdade, o ponto culminante desta unidade para a liberdade deve 

trazer uma compreensão da verdadeira natureza da razão, porque, se não sabemos a verdadeira 

natureza do pensamento, não podemos estar certos de que nosso pensamento não esteja sujeito ao 

erro. Os erros significam que nossos julgamentos são contingentes a fatores fora de nosso controle, 

o que exigiria uma falsa liberdade.  

Para Houlgate (2006b, p. 12-16), a filosofia crítica de Kant é, portanto, um aspecto-chave do 

“nascimento do tempo” descrito no Prefácio da Fenomenologia, como buscou derivar a verdade da 

própria auto-legislação da razão. Kant, de acordo com Hegel (1991, p. 107), tinha “tornado livre 

toda autoridade.” Se é para descobrir a verdadeira natureza da razão, é-se obrigado a usar a razão, a 

fim de se fazer essa descoberta; e se não o  é, já dispõe da verdadeira natureza da razão, logo no 

início do projeto. Portanto, não há como saber se o resultado é, de fato, “verdadeiro” em tudo. Para 

Hegel (1991, p. 82), isso equivale “ao projeto equivocado de querer ter cognição antes que se tenha 

qualquer cognição, ou de não querer entrar na água antes de ter aprendido a nadar”.  Em vez disso, 



192 
 

para Hegel, Kant deveria ter conferido a si próprio a ênfase na operação da auto-legislação da razão 

e permitido validar suas próprias determinações, através da sua imanente operação.188 

A abordagem de Hegel (1991, p. 82) em Lógica é uma tentativa de garantir que “as formas 

de pensamento (...) sejam o objeto e a atividade do próprio objeto.” Isso exige que todos os 

pressupostos anteriores - suposições sobre o que a razão pode ser e dadas determinações podem 

afetar seu funcionamento - sejam considerados entre parêntesis. Isso não significa negar que a 

motivação real de conduzir essa operação decorre de uma série de desenvolvimentos históricos. Isto, 

porém, torna-se difícil de encontrar um ponto de partida. Tem-se de começar em algum lugar, mas 

para começar em algum lugar é preciso começar com algo específico; se, em Hegel, consiste em 

estudar a forma em que o pensamento medeia e produz suas próprias determinações, 

consequentemente, ele não pode começar com um conceito determinado, como ser fundamentado - 

e, assim, subordinado - pela determinação inicial. Seu estudo da razão não pode, portanto, começar 

com uma hipótese sobre o que a razão ou o pensamento realmente são. Da mesma forma, ele não 

pode ter premissas a respeito de como - alguma coisa - vai surgir, a partir deste ponto de partida, e 

isso, nomeadamente, significa que não pode haver tal coisa como um “método dialético” a priori. A 

razão pode revelar-se dialética, mas não se pode saber disso com antecedência e nem pode o seu 

movimento ser direcionado, de acordo com um padrão dialético pré-assumido, por exemplo, o 

conhecido e banalizado esquema “tese-antítese-síntese”. Deve, portanto, estar com o que ele se 

refere em A Enciclopédia Lógica como “um ceticismo consumado”, sua “ciência é precedida de 

dúvida universal, ou seja, de total “pressuposidade”, o que acarretaria na “resolução da vontade do 

pensamento puro” (HEGEL, 1991, p. 124). 

A Lógica começa com o mais puro, mais abstrato ponto de partida possível. O simples fato 

de que o pensamento é. Sua primeira categoria é, portanto, “o ser”, ser puro, sem qualquer outra 

determinação” (HEGEL, 1969, p. 82).  

O pensamento move-se por conta própria, através da prestação explícita que está implícita 

em cada formação. Porque o “ser”, com o qual a Lógica começa, é desprovido de quaisquer 

determinações de qualquer natureza; portanto, é ilegítimo afirmar que este seja apenas o ser do 

                                                            
188 Houlgate (2006b, p.17-18) chama a atenção para o seguinte: Kant assume que os pensamentos divino e humano são 
distintos: o pensamento humano é “discursivo” (KANT, 1996, p.121), e, portanto, distinto da “intuição intelectual” 
(KANT, 1996, p.103) de uma (hipotética) intuição divina capaz de acessar objetos em si, sem a mediação das categorias. 
Para Houlgate isso é uma suposição (por mais razoável que possa parecer): tal visão deve ser adequadamente derivada da 
operação da razão em si. Se em vez disso é derivada da experiência “dada”, então o nosso conhecimento da razão pura 
deve ser dependente do que encontramos, e, portanto, não pode ser completamente auto-suficiente e necessária. Houlgate 
também chama a atenção para a afirmação de Kant de que “a nossa capacidade de julgar é equivalente a nossa capacidade 
de pensar” (KANT, 1996, p.132). Kant identifica doze tipos básicos de julgamento, e, em seguida, deduz as categorias 
que fazem esses julgamentos possíveis; suas categorias são, portanto, baseadas nas decisões que ele próprio encontrou; ele 
não oferece nenhuma razão por que motivos têm o número e funções de julgamento que fazemos (KANT, 1996, p.187; 
referenciado em HOULGATE, 2006b, p.19). Kant, também, adota grande parte da tabela de categorias de Aristóteles. 



193 
 

pensamento; em vez disso, o que se desenrola é a lógica inerente do ser per se. Daí o sentido de isso 

ser uma ontologia, bem como uma epistemologia, e, portanto, também a sua expansão - na Filosofia 

da Natureza - para o mundo natural. E, como este movimento retorna à sua própria origem, na sua 

conclusão, revelando ser um processo que se determina em relação à sua própria expressão plena e 

auto-consciente, sendo, para Hegel, toda a existência, revelada para ser um sujeito auto-

determinado. Lembrando-se Espinoza, no prefácio da Fenomenologia, Hegel (1977, p. 10) escreve 

que (“a substância viva é ser o que é, na verdade, sujeito, ou, o que é o mesmo, é, em verdade real, 

apenas na medida em que é o movimento de postular-se, ou é a mediação de sua auto-alteridade em 

si”).  

Pode-se ver por que Postone, Arthur e outros poderiam ficar intrigados com a possibilidade 

de enfatizar os aspectos hegelianos do capital, e de usar, assim, o auto-movimento do Absoluto 

como uma maneira de se pensar sobre a operação do capital. A identidade dos fins e meios é uma 

tendência para a subsunção e auto-perpetuação do movimento. Contudo, pode ser atraente 

relacionar esses temas com um modelo de práxis. O pensamento de pressupostos de Hegel é 

apresentado como anti-dogmático, em virtude de seu “ceticismo consumado” e não reconhece 

nenhuma outra autoridade além da própria; ainda, se pudesse ser ligado às noções de subjetividade e 

situação, descritas anteriormente, ele poderia ser passível da tarefa “estratégica” de abordar 

contextos emergentes e problemas. Note-se que, com referência à afirmação anedótica de Hegel de 

que Kant tentou aprender a nadar sem se molhar, assemelha-se à observação de Clausewitz (1993, 

p. 139), para o qual ensinar a teoria estratégica, na ausência da prática, é semelhante a aprender a 

nadar em terra seca.  

A reflexão pode ser facilitada, retornando aos temas da universalidade e particularidade. A 

filosofia de Hegel afirma não impor uma estrutura universal sobre os elementos particulares que se 

articulam, mas deriva tais universalidades a partir deles. Se esse sentimento de unidade orgânica 

pode ser visto em relação à operação da práxis coletiva e se a ação da práxis coletiva pode ser 

conectada à auto-realização imanente, consequentemente chega-se a um modelo capaz de sustentar 

e desenvolver as teses de Debord e as reivindicações da I.S. quanto à unidade da forma e do 

conteúdo, dentro da ação política. Em vez de pensar o próprio pensamento, ter-se-ia a direção da 

ação histórica em si. 

Há, porém, um problema claro. Como se pode aplicar a abordagem “dos pressupostos” aos 

dados contingentes da realidade material e com a orientação igualmente dada de um projeto 

político? A dificuldade é, na verdade, maior do que parece. Aqueles que se encontram na tradição 

marxista não podem ser excessivamente incomodados por uma proibição filosófica de se envolver 

com a política, mas o desafio dos “pressupostos” vale a pena levar a sério; a própria falta de 



194 
 

pressupostos invalida qualquer tentativa de incorporá-lo em um modelo diferente, invalidando 

automaticamente qualquer coisa diferente de si mesmo.  

Para Houlgate (2006b, p. 37), “qualquer crítica a Hegel a partir de uma posição que não seja 

a do pensamento radicalmente de pressupostos irá necessariamente resultar num pensamento que 

seja menos auto-crítico e, assim, mais dogmático do que o próprio pensamento dos pressupostos”, 

porque “qualquer pensamento, por definição, vai acriticamente pressupor algum princípio ou outro”. 

Isso é significativo em relação à crítica de Hegel de Marx, como qualquer ataque, feito sobre as 

determinações derivadas do pensamento de pressupostos, envolverá mais pressupostos, e será, 

portanto, mais contingente e menos necessário do que o pensamento de pressupostos em si.  

Ora, essas observações não significam que Hegel esteja acima de qualquer crítica e nem 

significam que deva estar absolutamente correto, já que ele mesmo admite que, se tivesse mais 

tempo, teria revisto a Lógica “setenta vezes sete” (HEGEL, 1969, p. 42). Assim, se forem aceitos os 

termos desses argumentos, a única crítica que pode ser feita a Hegel é que ele não tem pressupostos 

suficientes, as transições na Lógica não seguem um ao outro imanente, no entanto, refletem a 

própria intervenção externa de Hegel.189 Na verdade, a leitura de Houlgate sugere que, após Hegel, 

toda a Filosofia deveria, adequadamente, ser filosofia hegeliana. Dessa forma, em que Kant (1996, 

p. 13) esperava deixar a seus “descendentes nada mais do que a tarefa de organizar tudo de maneira 

didática (...) sem o seu ser capaz de aumentar o conteúdo”, Houlgate entende que Hegel só deixa a 

seus descendentes a tarefa de refinar as determinações da Lógica, de modo a garantir que as suas 

transições sejam verdadeiramente imanentes.190 

Maker apresenta um desafio semelhante, mas de uma maneira um pouco diferente. Houlgate 

indica que Hegel só pode ser criticado em seus próprios termos, Maker vai mais longe, ao 

argumentar que o motivo não pode se envolver com o mundo de qualquer forma. Na sequência de 

Houlgate, é compreensível que a lógica hegeliana seja tanto Epistemologia quanto Ontologia. 

Para Maker, a Fenomenologia não demonstra que a consciência e seu objeto são um e outro 

mesmo - proporcionando assim uma “escada” para o sistema hegeliano dentro da Onto-logia, para 

todos aqueles dispostos a desistir da distinção pressuposta entre o ideal e o material - mas demonstra 

a consciência do cancelamento que se apresenta como uma base sólida para a verdade filosófica; 

pois, se a identidade do conhecedor e conhecido é completa, então nem o termo faz qualquer 

sentido, pois a distinção de que os define é perdida. Em Maker (1998), a lógica não pode ser uma 

                                                            
189 Isso seria, evidentemente, parece ser o caso. Magee (2001) chama a atenção para a influência da Alquimia, 
Misticismo, Magia e Hermetismo sobre a obra de Hegel; se as correspondências com estas correntes de pensamento são 
derivadas da natureza do próprio pensamento, então os livros de Hegel realmente são grimórios. 
190 “Por mais estranho que possa parecer ao se dizer, para maioria, se não todos, a filosofia pós-hegeliana é, assim, de fato, 
logicamente pré-hegeliana na medida em que ainda tem para realizar a auto-crítica radical exigida de qualquer filosofia 
moderna e que Hegel se esforça para realizar em sua Lógica” (HOULGATE, 2006b, p.39). 



195 
 

ontologia em tudo, porque se ela descreve uma forma de razão, que foi inscrita em um mundo de 

objetos, ela permaneceria dentro da “perspectiva da consciência”, ou seja, engajada em estabelecer a 

verdade, através da relação do sujeito com o objeto. Em contraste marcado com muitas das próprias 

declarações de Hegel- e de uma forma que necessita de alguma ginástica quando se lida com a 

Filosofia da Natureza - Maker (1994, p. 121) sustenta, assim, que a filosofia de Hegel 

“definitivamente não é mais uma metafísica idealista”, a não ser um corpo normativo, regulador de 

categorias e leis derivadas somente da razão pura. 

A abordagem de pressupostos de Hegel gera uma medida inteiramente pura da verdade, mas 

que não pode incorporar qualquer referência ao que se deseja medir. Ela não pode, em consequência 

conter qualquer prescrição de como pode ser aplicada a situações específicas. Isso significa que 

qualquer tentativa de “utilização” das suas determinações deve ficar de fora dela.191Para Hegel, ao 

contrário de Marx, não pode haver nenhuma teoria estritamente filosófica da práxis, como a 

característica da Filosofia é ser um sistema puramente auto-suficiente da pura razão em si. A este 

respeito, a leitura de Maker exemplifica o que Debord compreende como o problema de toda essa 

abordagem, ou seja, a afirmação de que a verdade pode ser encontrada na dimensão aparentemente 

estática e auto-referencial de um pensamento separado da ação. 

Note-se que para Hegel (2004, p. 9), “a razão é a soberana do mundo”. Na leitura de 

Houlgate, que sugere relação com as próprias reivindicações de Hegel, a razão é a verdade do 

mundo, porque, com efeito, em última análise, é o próprio mundo. O próprio Hegel (2004, p. 9) 

afirma que “a razão é a substância do Universo”.  

De acordo com Maker, por outro lado, a razão é uma soberana independente; ela constitui 

uma verdade absoluta para a qual o mundo está a aspirar e contra a qual pode ser medida. Maker 

destaca, assim, a suposição -se não demasiado banal, a pressuposição - sobre a qual esta abordagem 

repousa, porque ele a leva a um extremo, a saber: a verdade e a liberdade estão ligadas a uma 

necessidade que está para além das contingências da realidade vivida, e a verdadeira razão hegeliana 

é um eterno absoluto; portanto, não depende dos determinantes econômicos e culturais de sua 

época. Em outras palavras, os “pressupostos” do pensamento podem ser colocados tal como a 

perspectiva de Debord, ou seja, como pensamento separado, um pensamento que opera na 

abstração da verdadeira práxis histórica. Isso por si só contribui pouco para refutar a alegação de 

Holgate de que toda a filosofia não-hegeliana pode ser compreendida como mais contingente, e, 

portanto, menos válidada que a própria filosofia hegeliana. Como observado, toda a empreitada do 

pensamento de pressupostos assenta-se na afirmação de que a liberdade equivale à necessidade. A 

                                                            
191 “Em termos estritos, as questões sobre o que pode ser realmente estabelecido pelos modos de cognição que assumem 
dado caráter e que levem em consideração os dados reais empregados fora do sistema” (MAKER, 1994, p.39). 



196 
 

liberdade em Debord está ligada a uma consciência da necessidade presente, isto é, uma habilidade 

de negociar o acaso e a contingência.  

Em Debord, a verdade e a necessidade estão ligadas à auto-determinação, mas, sempre em 

termos da necessidade de se abordar uma circunstância particular. Consequentemente, a verdade 

que dá liberdade histórica não pode residir em um sistema imutável, separado, pois, tal sistema 

poderá, sim, ser encarado em termos da alienação feuerbachiana de poder prático em um céu de 

puro pensamento, mas não deve ser contemplado como uma ordem imutável, estática. 

Note-se que a abordagem não refuta a demanda de Houlgate diretamente, pois ele postula 

um pedido subsidiário, isto é, a afirmação de que a verdade só pode derivar da simples necessidade 

imanente do pensamento de pressupostos poderia, assim, ser anulada por uma contenda adversária 

que a verdade está, de fato, ligada a uma mais prática, consubstanciada na noção estratégica de 

necessidade.  

A fim de ilustrar as maneiras pelas quais poderia ser possível, vale observar algumas das 

próprias objeções relacionadas na filosofia hegeliana de Lefebvre. Em seu Materialismo Dialético 

de 1940, que Debord certamente leu - e, embora notando que Hegel afirma não admitir qualquer 

pressuposição em tudo - Lefebvre (1969, p. 48) escreve que “o hegelianismo, sendo um sistema, 

envolve um pressuposto essencial”; ou seja, que um filósofo pode “agarrar todo o conteúdo da 

experiência humana”. Esta afirmação é, na verdade, imprecisa. Hegel não reivindica a onisciência e 

nem destina ao pormenor todos os aspectos contingentes da realidade, mas a ideia que informa que é 

relevante. Lefebvre (1969, p. 48) continua: “se este conteúdo [do absoluto] é, como Hegel diz que é, 

infinitamente rico”, então “só será alcançado através dos esforços conjuntos de muitos indivíduos 

pensantes, em uma progressiva expansão da consciência”.  

É certo que essa noção de “expansão” evoca o objetivo perpetuamente se afastando do 

“homem total”, mas é pertinente; em parte porque Debord partilha um grau da progressão do mau 

infinito com Lefebvre,192 mas, também, porque as observações de Lefebvre estão muito próximas 

da posição que se atribuiu a Debord. Se, como acontece com Lefebvre, o “conteúdo” infinito da 

Idea está ligado a um processo histórico infinito, logo, o absoluto, com efeito, torna-se esse processo 

e não um ponto distinto alcançado na sua conclusão. Esta interpretação recorda a leitura do absoluto 

apresentada por meio de referência a Hyppolite.  
                                                            
192 Em suas “Mudanças Conscientes na Vida Cotidiana”, um documento de 1961 (através de uma fita gravada em uma 
pasta) o grupo de pesquisa sobre a vida cotidiana de Lefebvre, Debord faz as seguintes anotações: “se considerarmos a 
vida cotidiana como a fronteira entre o dominante e os setores não dominados da vida [a distinção feita por Lefebvre entre 
as áreas da vida que são conscientemente controladas e aquelas que não são], e, assim como o terreno do acaso e da 
incerteza, seria necessário substituir o presente gueto com uma fronteira em constante movimento; trabalhar 
incessantemente para a organização de novas oportunidades” (DEBORD, 2006, p.578). Essa fronteira em constante 
movimento está próxima do objetivo de Lefebvre, mas, note-se que cada instância desse processo, na medida em que é 
um compromisso situacionista com o acaso, é em si um momento desse objetivo. 



197 
 

Para Hyppolite (1969, p. 73), a história não termina na obtenção do conhecimento absoluto e 

o Espírito não recua em pura auto-referencialidade; em vez disso, o que emerge é um movimento 

perpétuo de auto-consciência e auto-determinação. Nessa visão do Conceito contínuo, a auto-

separação só pode tornar-se presente para si na consciência, somente na medida em que a 

consciência é, em si temporal. Além disso, Lefebvre (1969, p.104) também sustenta que as 

determinações do desdobramento desse processo “dissolvem” as “determinações estáticas atribuídas 

por Hegel à Ideia, ao conhecimento, à religião e ao Estado”. Isso é especialmente verdadeiro em 

Debord, dada a importância do acaso e da contingência para esse processo. A dimensão coletiva 

dessa subjetividade histórica torna-se particularmente importante, neste contexto, e está relacionada 

à questão da representação e do poder separado. 

Se, para funcionar estrategicamente, tais ações coletivas são obrigadas a formular-se de 

acordo com as exigências com que se depara, o proletariado de Debord (2006, p.816) “exige uma 

crítica universal da separação”, obrigando-o a “assumir uma forma adequada para a missão da sua 

ação”. Consequentemente, as formas, que adota em resposta a estas exigências, parecem ser 

obrigadas a surgir a partir do movimento e da inter-relação dos indivíduos particulares envolvidos. 

Assim, em contraste com os temas da universalidade alienada se pode, portanto, ter uma totalidade 

social dinâmica mais orgânica. Sugere-se que se, como afirma Debord (2006, p. 792), a ação “não 

tem um objeto para além de tudo o que afeta, ela funciona sobre si mesma”; assim sendo, o 

entendimento de um pensamento reflexivo de Hegel pode ser ligado à ação histórica que se molda a 

seu mundo. No lugar de uma falta de pressupostos, poder-se-ia ter uma falta de estrutura fixa, 

dogmática de representação193; e, em vez de a autodeterminação imanente da razão pura, ter-se-ia 

uma emergente vontade política imanente. A afirmação anterior de que Debord lança o absoluto 

como fundamento, em vez de objeto da ação, então pode ser qualificado como segue. 

Com Hegel, a famosa “inquietação” da negação é um processo de mudança que ocorre 

dentro de uma estrutura relativamente estática, eterna, ou seja, a do ser. Com Debord, por outro 

lado, os movimentos da unidade sujeito-objeto, por meio de sua identidade com a negação do 

tempo, mudam o seu mundo e o ‘si’ no processo.  

O Absoluto torna-se, assim, uma “passagem”, para usar os próprios termos da I.S., em vez 

de um estado do ser, e requer o engajamento estratégico com os contextos e situações em que 

trabalham. Assim, quando em Hegel o movimento imanente, auto-determinado da razão ocorre de 

acordo com sua própria necessidade soberana, não aceita que não sejam os que ele gera a partir das 

                                                            
193 Debord afirmou, em 1957, que “a eternidade é a ideia mais grosseira que uma pessoa pode conceber em conexão com 
seus atos” (DEBORD, 2006, p.326), e para a I.S. nenhuma organização revolucionária poderia manter para sempre o seu 
período de relevância; na sequência dos acontecimentos de maio de 1968, Debord comentou que “a partir de agora temos 
a certeza de uma consumação satisfatória de nossas atividades: a IS será suplantada” (DEBORD, 2006, p.963). 



198 
 

determinações do si; com Debord, tem-se um movimento político que se molda às determinações e 

que não aceita nenhuma autoridade externa, nem o estabelecimento de dogma fixo e hierarquia 

dentro de si. Daí a afirmação de que esta Tese pode ser capaz de relançar a obra de Debord como 

base para o seu marxismo hegeliano.194 

Enfim, apresentou-se a possível relevância do pensamento dos pressupostos de Hegel, por 

meio de referência à descrição dos Comentários da sociedade moderna, em relação aos problemas 

do espetáculo e o fim da história que se colocam à ação política.  

A referência à afirmação de Maker remete aos aspectos da obra de Hegel e oferece um meio 

para se traçar um caminho para fora do relativismo pós-moderno. Sugere-se que a ligação, entre 

estas ideias com as observações de Debord sobre a ação histórica estratégica, oferece uma maneira 

de superar o espetáculo integrado. Não se pretendia mostrar que Debord teria necessariamente 

enquadrado essas ideias dessa forma, ou mesmo se aproximar destas ideias, pelo caminho tomado 

aqui, mas o que foi delineado neste Capítulo está muito próximo do que ele indica, quando infere 

que a “história” pode “voltar para nós”, após o seu espetacular “eclipse” (DEBORD, 2006, p. 1636). 

Como referido no início da Tese, a história, em Debord, não é um catálogo de eventos passados, 

mas algo a ser consciente. 

Com referência aos pontos indicados acima, pode-se sustentar que se chegou a um modelo 

de ação política voltado para a criação da própria história; e, enquanto as próprias recomendações de 

Debord a esse respeito favorecem a busca do “gosto” individual, as ideias esboçadas são mais 

orientadas à práxis coletiva, e exigem o envolvimento detalhado com o “terreno” que esta ação 

necessariamente deve atravessar. Seria, em outras palavras, obrigado a gerar análises teóricas dos 

contextos e situações com que se depara. Embora o desejo de Debord em ir além das previsões de 

Marx sobre o Século XIX, sua teoria corresponde a essa necessidade, o subjetivismo abstrato que 

resultou da sua rejeição ao determinismo econômico e não estruturalista. Daí a conclusão de que as 

ideias, que estão na base da teoria do espetáculo, apontam para além disto.  

O movimento da Tese neste último Capítulo, foi no sentido de usar os argumentos de Hegel 

como um meio de “iluminar” Debord e verificar as possibilidades que este filósofo possibilita, no 

que diz respeito a uma abordagem de Hegel. Em outras palavras, procurou-se iluminar a teoria de 

Debord com fundamento hegeliano e Hegel com a energia filosófica de Debord. Até certo ponto, 

isso tem estado presente ao longo da Tese. Como admitido anteriormente, Debord não indica 

                                                            
194 Este seria um contraste marcante para com as tendências contemporâneas do pensamento anarquista, como a recente 
mudança no sentido de ‘pós-anarquista’ (em homenagem ao pós-marxismo, e caracterizado pela adoção de filosofias pós-
modernas) é também um afastamento de filósofos como Hegel. Como o editorial de uma recente revista pós-anarquista 
coloca: “acredito que estamos vivendo um momento pós-anarquista. (...) uma das muitas grandes coisas sobre pós-@ é 
que isso significa que pode ser feito, por fim, com Hegel” (CALL, 2010, p. 9). 



199 
 

explicitamente que está tomando o absoluto hegeliano como modelo para a práxis; já havia se 

desenhado esta inferência, a partir das muitas declarações que parecem implicá-la. 

Consequentemente, a Tese poderia ser acusada de exagerar. No entanto, se isso foi feito, a fim de 

definir uma discussão mais ampla sobre as possibilidades que este material poderia assegurar para 

um trabalho futuro e os problemas já identificados, dentro da teoria do espetáculo, poder-se-ia tornar 

esta abordagem possível e permitida, pois parece muito mais produtivo, e de fato, de acordo com a 

própria Tese, para perseguir o que pode ser tomado a partir do trabalho de Debord, em vez de 

simplesmente estudá-lo como um objeto estático. Com isso, a conclusão da Tese irá delinear 

algumas dessas implicações, em particular vis a vis o grau em que a teoria de Debord poderia servir 

como um meio de se considerar a vontade política coletiva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



200 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

No mundo realmente invertido, o verdadeiro é um momento do falso.  
(...) 

Considerado segundo os seus próprios termos, o espetáculo é a afirmação da aparência e a afirmação de toda a vida 
humana, socialmente falando, como simples aparência. Mas a crítica que atinge a verdade do espetáculo descobre-o 

como a negação visível da vida; uma negação da vida que se tornou visível. 
(DEBORD, 2006, p. 768) 

 

 

O conjunto de conceitos, categorias e práticas que Guy Debord e a I.S. desenvolveram 

durante o período de atividade, tem mostrado ser, na perspectiva do defendido na Tese, os 

instrumentos para pensar e transformar o mundo, que tem sofrido profundas modificações desde sua 

formulação. Debord e a I.S. foram a expressão paradoxal da confrontação entre as duas forças 

sociais mais potentes que haviam se desenvolvido, durante as décadas anteriores: a tradição das 

vanguardas artísticas e o marxismo “não soviético”, que neles encontram sua expressão mais 

acabada e mais radical.  

Do ponto de vista filosófico e metodológico, a recuperação da filosofia hegeliana, por meio 

do método dialético e da categoria da totalidade, quisera apontar a um projeto que, no entanto, havia 

se demonstrado historicamente ambivalente. Com a vitória do “socialismo real”, o projeto marxista 

de “realização da filosofia”, que também era o projeto de Debord e dos situacionistas, converteu-se 

na aparição de uma organização social que se concebia como o ponto final da história. Tempos 

depois, a tão criticada tese do “fim da história”, proposta por Fukuyama, em relação à queda do 

muro de Berlim, tinha sua expressão no mundo do socialismo burocrático. Se o Estado dos 

trabalhadores era uma realidade, o pensamento já não podia seguir operando da mesma forma como 

lutava pela vitória da classe operária. Agora, impunha-se a gestão de uma vitória que, 

necessariamente, rejeitava toda crítica interna como crítica “contrarrevolucionária”. O “fim da 

história” constituiu o final da luta pela produção de história. Paradoxalmente, o triunfo do histórico 

foi também sua derrocada, sua morte, sendo a passagem do reino da necessidade ao reino da 

liberdade.  

Tanto a recuperação da dialética como da categoria da totalidade apontaram a esse objetivo. 

Em Hegel, a dialética sempre tinha um final imanente, de tal modo que a necessidade de seu telos se 

enraizava no desenvolvimento parcial das negações determinadas, convertendo o Estado Soviético 

na materialização do Absoluto hegeliano. A concepção de totalidade, por sua vez, entendeu-se não 

como a perspectiva de recuperação da vida, tal e como fizeram os situacionistas, mas como a 

característica básica de uma sociedade que, na sequência da representação de uma vitória do 



201 
 

histórico, situava-se contra qualquer elemento crítico. A confrontação dialética aparecia como a 

expressão de um desejo de voltar-se ao passado. A totalidade degenerou-se num totalitarismo, 

enquanto deriva da perspectiva da recuperação da vida histórica, a instauração de uma organização 

social que se entendia como a realização do “espírito absoluto” hegeliano.  

A tradição marxista, que buscou superar os “equívocos” da filosofia de Hegel, através dos 

desenvolvimentos elaborados por Marx, foi, em parte, aquela que desembocaria na filosofia de 

Debord e no movimento situacionista. Lukács, Karl Korsch e o grupo Socialismo ou Barbarie 

realizaram toda uma recuperação dos elementos hegelianos num sentido não ideológico, isto é, a 

crítica da degeneração do pensamento e da prática marxista no Século XX. Tanto do ponto de vista 

teórico quanto prático, Debord e a I.S. não fizeram mais que se engajar na corrente absolutamente 

crítica, que via no marxismo “real” a degeneração do que deveria ter sido o projeto de emancipação 

da vida cotidiana. 

A crítica ao trabalho assalariado, recuperação de certa corrente do marxismo, com base na 

reapropriação e aplicação dos meios de produção à diminuição da atividade assalariada, se configura 

como elemento teórico fundamental, num contexto social em que o trabalho era compreendido 

como a reprodução de um tipo de atividade que se mantinha vigente somente de uma forma 

artificial. Incluindo o conceito fundamental de Debord, ou pelo menos aquele que sintetiza sua 

filosofia e resume de melhor forma a descrição que faz de seu mundo, o conceito de espetáculo, 

converte-se na recuperação do elemento histórico da realidade, na afirmação de sua desaparição.  A 

atualidade, entendida no sentido banal de superação de uma época na qual, todavia, poderia-se 

pensar em termos de emancipação social, tem se baseado, justamente, nessa desconstrução do 

histórico, para afirmar a reificação social. O fim da história em si tem sido entendido no seu sentido 

conservador, a partir das distorções do conceito de “espetáculo”. 

Diante do diagnóstico de Debord e da I.S. acerca da cultura de seu tempo como “cultura em 

decomposição”, diante das intenções de recuperação dos elementos disponíveis, para o uso 

revolucionário de diversas técnicas, com as quais se produz novos modos de vida cotidiana (desvio, 

urbanismo unitário, pintura industrial, deriva, etc.), o contexto atual tem mostrado como essas 

mesmas técnicas têm perdido todo seu caráter emancipador e ameaçador. A produção da vida 

cotidiana tem ficado transformada na produção de experiências fornecidas pela indústria cultural.  

Se a “realização da arte” encontrou sua expressão mais acabada na indústria cultural e em 

sua capacidade infinita de produzir “experiências”, a “realização da filosofia” encontrou sua posição 

no marxismo, convertido em ideologia e no socialismo burocrático. O estético se converteu em 

produção cultural e o político em ideologia materializada. Portanto, desde o reconhecimento dos 

elementos sociais, teóricos e práticos que já apontavam a novos modos de pensar, de comunicar, de 



202 
 

falar, de conceber, de entender, abre-se todo um conjunto de possibilidades que, partindo da 

“realização da arte” e da “realização da filosofia” do projeto debordiano, poderia dar conta dos 

problemas que a sociedade enfrenta e das possíveis formas de resolvê-los.  

Assim sendo, os apontamentos destacados no conjunto da Tese apontam para algo 

semelhante à noção de vontade geral que “não pode ser representada”.195  

Note-se que o ponto mais perceptível de referência é a Filosofia do Direito. Hegel equipara 

o direito às condições de liberdade, e prepara a liberdade através da análise do conceito de uma 

vontade que quer e que requer, assim, condições para a sua plena expressão. A liberdade política, 

para Hegel, não pode ser submetida ao particular com os ditames de uma lei específica universal, 

senão, em cada particular encontra a si mesmo dentro de um sistema de leis e condições que 

derivam da necessidade, da natureza intrínseca de sua própria vontade. Hegel não se ilude com a 

possibilidade de todo mundo reconhecer o estado como incorporado à sua própria liberdade e 

reconhece que alguns podem vê-lo como uma imposição sobre a sua própria “vontade” individual. 

Ele, no entanto, sustenta que tais indivíduos, se o fizessem, equivocariam-se196.  

Como analisado no Terceiro Capítulo, é possível inferir algo semelhante a partir da teoria de 

Debord. A ação histórica pode ser inferida de seu trabalho e está relacionada à perpetuação de suas 

próprias condições de existência. Nesse sentido, também a “vontade que se quer”. A partir de uma 

perspectiva estritamente hegeliana, Debord poderia equivocar-se quanto à sua oposição às estruturas 

fixas e formulações. Entretanto, há um sentido-apoiado pelas dimensões teleológicas da teoria de 

Debord-em que a plena expressão da liberdade encontra-se em condições que tornam livres a 

autodeterminação aberta a uma possibilidade real, a saber: o fim do capital, a abolição do trabalho, a 

re-apropriação das capacidades técnicas da sociedade, e, certamente, nos anos anteriores da I.S., a 

realização da arte pela construção de situações de ruptura da ordem cotidiana.  

Se a análise desenvolvida é obrigada a recriar os fundamentos que interrelacionam seus 

vários contextos e se ela acarreta a oportunidade de relacionar à contingência - ou seja, fazer 

escolhas e agir com base no conhecimento limitado - certamente há possibilidade de equívocos. Ao 

                                                            
195 A ex-situacionista T. J. Clark comenta, porém sem muitas consequências, que tal vontade geral se aproxima de J.J. 
Rousseau. O aspecto mais relevante dessa relação é a ligação entre a operação da auto-legitimação da vontade geral, de 
Rousseau, e o modelo de ação que é tão auto-validativa quanto a lógica hegeliana.  
196 Esta observação refere-se ao distanciamento de Hegel em relação a Rousseau. Rousseau, tal como Hegel e Debord, 
lança a liberdade como “atividade social comum”. Contudo, em Hegel, a vontade rousseauniana não tem a tendência 
necessária para a formação específica; ela só tem “o indivídual no particular na sua vontade especial” como sua 
“fundamental base substantiva” (HEGEL, 2005, p. 46). A vontade geral de Rousseau, para Hegel, faz o que quer e tudo o 
que quer e faz é correto; seus sentidos e formações são dirigidos apenas pelas vontades de seus membros. Hegel tenta a 
derivação filosófica imanente do conteúdo necessário, lógico da própria vontade. Isso o leva a concluir que o livre-arbítrio 
só pode existir plenamente em circunstâncias específicas, ou seja, dentro de um estado derivado de “o que a vontade deve 
querer, a fim de ser livre, e não de mera opinião ou escolha” (HOULGATE, 2005, p. 209) 
 



203 
 

mesmo tempo em que pode ser um problema no futuro pós-revolucionário da I.S. e de Guy Debord, 

como um jogo sem fim, ela tem importância no atual contexto, em termos dos aspectos práticos 

reais de uma teoria política. O que se torna particularmente importante, não é a questão de escolher 

mal, mas sim, o de identificar se essa vontade pode querer algo diferente de si mesma. Por quais 

critérios podem tais equívocos serem identificados? 

Note-se que tal reflexão oferece uma resposta à seguinte pergunta: como se pode identificar 

um “autêntico” em oposição a uma ação política “não autêntica” e por que o mérito pode ser 

atribuído ao grandioso título de “histórico”? Essas questões retomam a problemática envolvendo a 

unidade sujeito-objeto que se levantou no Segundo Capítulo, o nível com que essa unidade não se 

limita a referir-se a uma identidade entre pensamento e ação, mas a um contexto em que o poder 

social objetivado não é alienado de seus produtores.197  

Debord opta pela rejeição hierárquica de todas as formas de representação. Aliada a isso, 

está a validade que reside na ausência de representação e determinação externa, o que leva Debord 

conceder ao proletariado revolucionário a mesma função legitimadora que Lukács atribui ao partido. 

Em carta, de 1971, Debord discute a possibilidade de sua teoria estar errada. Destaca que a 

sua legitimidade seria validada retrospectivamente pelo movimento da história, um ponto que é 

fundamentado pela leitura de Clausewitz.198 Debord escreve: 

 

Se o conceito de espetáculo é radicalmente falso (porque ele pode realmente ser 
relativamente “falso”- e, portanto, “verdadeiro” para o pensamento histórico - na 
medida em que só é “o máximo possível de consciência” neste momento na sociedade, 
qual deles irá explicar melhor depois que se deixou para trás ou quando for avançado 
na tentativa de deixá-lo), então, milhares de outras coisas em meu livro que apenas são 
(das quais 995 vêm de companheiros do passado), mas todos eles contêm algo errado, 
porque eu não tenho conhecimento de algo semelhante com base neste conceito 
(Debord 2004a, p. 456). 

 

Debord contínua, numa passagem à qual referira anteriormente: 

 

Mas se o conceito de espetáculo é um erro, foda-se! O livro inteiro entra em colapso. 
Contudo, eu não sei um melhor assunto que nos ocupa, o que é um detalhe que nos leva 

                                                            
197 Até certo ponto, Debord tem uma resposta semelhante à questão da validade, tal como a de Rousseau. Ao discutir a 
democracia majoritária, Rousseau faz a seguinte inquietante exposição: “quando a opinião contrária às minhas próprias 
predomina, isso só prova que eu cometi um erro, e que o que eu acreditava ser a vontade geral não era bem assim. Se 
minha opinião particular prevalece contra a vontade geral, eu deveria ter desejado algo diferente do desejado e eu não 
deveria ter sido conivente, livre” (ROUSSEAU, 2004, p. 127). Curiosamente a observação de Rousseau reflete as 
observações de Lukács acerca da importância do partido. Adorno, por sua vez, nas suas conferências sobre a dialética 
negativa, observa que (...) em nossos anos mais jovens com Lukács, que tinha na época acabado de sair de um conflito 
com seu partido, e, nesse contexto me disse que o seu partido estava - em relação a ele - na direita, embora ele estivesse, 
em seus pensamentos e argumentos, à direita contra o partido, desde que o partido afinal incorporou a situação histórica 
objetiva, enquanto a sua própria posição avançada (com base apenas em si mesmo e na mera lógica do pensamento) tinha 
sido arrastada para trás desta situação objetiva (ADORNO, 1965). 
198 Por exemplo, comparar Debord (2004b, p. 3-5) com Clausewitz (1996, p. 192). 



204 
 

à questão fundamental da consciência na história e o que ele faz na mesma. Por 
exemplo, O Capital é obviamente verdadeiro e falso: essencialmente, é verdadeiro, 
porque o proletariado é reconhecido nele, embora muito mal, e, portanto, também 
permite que os seus erros ocorram, etc. (Debord 2004a, p. 457). 

 

Debord indica que a medida real da verdade reside no grau em que é reconhecida e posta em 

prática pelo proletariado. Não há, ainda, uma justificação para qualquer projeto político que atinja 

uma posição de “reconhecimento”? Não faz sentido o proletariado alemão da década de 1930 ser 

“reconhecido” como nacional-socialismo? Os nazistas ganharam poder, expressando as 

insatisfações do cotidiano, distorcendo a forma. Como, então, pode-se afirmar que a adoção de O 

Capital, de Marx, foi um ato de reconhecimento, enquanto a aceitação do nacional-socialismo foi 

um ato de falso reconhecimento? 

Na segunda tese, ad Feuerbach, Marx anota que “a questão se a verdade objetiva pode ser 

atribuída ao pensamento humano não é uma questão de teoria”, mas uma “questão prática”; pois “o 

homem deve demonstrar a verdade-isto é, a realidade e o poder (...) de seu pensamento na prática” 

(Marx, 2000, p. 171). A identidade estática e reflexiva entre pensamento e mundo está substituída 

por uma tônica, no estabelecimento de sua identidade através da ação, ou melhor, mediante a 

realização do pensamento na prática. Isso, sem dúvida, fundamenta a posição de Debord, mas não 

resolve o problema; pois, se o pensamento se torna “verdadeiro”, quando efetivamente realizado na 

ação, então, presumivelmente, qualquer pensamento encaminhado para a realidade seria tão 

“verdadeiro” quanto qualquer outro. Todavia, essa análise pode ser comparada por meio de 

referência à famosa carta de Marx a Ruge199, de setembro 1843, na qual Marx adverte contra o 

confronto com o mundo de uma “forma doutrinária”: “aqui está à verdade, ajoelhe-se diante dela!”. 

Marx defende o “desenvolvimento de novos princípios para o mundo fora dos próprios 

princípios do mundo”, ao fazê-lo, torna possível “mostrar ao mundo o que é realmente lutar”. Em 

outras palavras, a tarefa do crítico é identificar as tendências históricas imanentes e a direção da 

sociedade. Dizendo sob uma ‘veia’ hegeliana, Marx escreve que “a razão sempre existiu, mas nem 

sempre de uma forma razoável”. Em outras palavras, o curso do movimento e a direção histórica 

existem, implicitamente, na realidade social, mas devem tornar-se explícitos para que possam ser 

identificados e compreendidos. Por meio da identificação de tais tendências, Marx explica que o 

crítico desenvolve a verdadeira realidade como obrigação, comprometendo-se com a realidade e seu 

objetivo final. A “verdadeira” realidade é a negação imanente da realidade presente. 

Se esta segunda declaração acerca da verdade é usada para qualificar a primeira, 

a verdade pode, então, ser compreendida como um processo prático, em que a teoria identifica que a 

                                                            
199 A qual Debord (2006, p. 820) faz alusão em A Sociedade do Espetáculo, como epígrafe do capítulo oitavo intitulado 
de: A negação e o Consumo na Cultura. 



205 
 

negação é atualizada na tentativa de realizar tal mudança. Ao que parece, essa análise tem relação 

direta com a teoria de Debord. A verdade teórica, em seu trabalho, reside na eficácia prática200, 

embora seja observado que a teoria não pode oferecer formulações inteiramente arbitrárias, mas 

deve, antes, identificar e articular o “lado ruim” da história no trabalho dentro do presente201. Pois, a 

verdade está na história e é marcada pelo desenvolvimento de tendências202; essas tendências, e na 

verdade, a história, por si sós, são moldadas e criadas pelo proletariado revolucionário, entendido, 

no sentido lato do termo, como todos aqueles com um desejo de avançar e superar o momento 

presente. Daí a disponibilidade de Debord e da I.S. em alegar que eles expressaram um conjunto de 

preocupações imanentes aos seus tempos; pois, se a teoria procura esclarecer e articular tal 

movimento203, isso não pode lhe ser imposto pelo exterior.  

Todavia, se evitar a separação permanece como critério de legitimidade, então, se tem o 

início de uma resposta aos problemas acima sucitados. Ao se sustentar que se poderia, com a mesma 

facilidade “dar voz” a um movimento fascista popular, este último, na medida em que promove a 

separação e a hierarquia, seria menos válido do que um movimento que não o faz. A conclusão 

seria, portanto, que a verdade não reside apenas na práxis, mas numa forma de práxis que visa à 

superação da separação (DEBORD, 2006, p. 844).  

De fato, tal observação decorre do próprio conceito de espetáculo, à medida em que a 

falsidade do conceito deriva da separação que ele promove. Assim, enquanto um conjunto de teoria 

pode ser “reconhecido” e posto em prática, talvez até alcançar o sucesso prático, só merece o termo 

“histórico” se ele faz parte de uma unidade na direção da atualização ou, ainda, expressão das 

condições de liberdade, isto é, a superação da hierarquia, separação e alienação do poder social.  

Para Marx o “desenvolvimento de novos princípios para o mundo”, a partir dos próprios 

princípios do mundo, poderia pertencer não à identificação e ao aprofundamento de qualquer 

tendência arbitrária, mas àqueles que estivessem de acordo com uma movimentação em direção à 

liberdade. 

                                                            
200 “A verdade de um conceito é revelada pela coerência de sua utilização na teoria e na vida prática” (I.S. 2006, p. 239). 
201 Na sequência dos acontecimentos de maio de 1968, Debord afirmou que ele não havia profetizado nada. “Nós 
(Debord e a I.S.) simplesmente tínhamos apontado o que já estava presente. O mérito dos situacionistas era simplesmente 
ter reconhecido e apontado os novos focos da revolta na sociedade moderna” (I.S. 2006, p. 290). 
202 Cf. (I.S. 2003, p. 123) para observações sobre a previsão da evolução dessas tendências; isso se torna mais fácil em 
momentos insurrecionais que, para Debord, concentram diversos processos em um nexo de possibilidade. 
203 É, por sua vez, clarificado e atestado por ele: as “lutas históricas (...) corrigem e melhoram toda a teoria deste tipo” (I.S. 
2003, p. 30). (Uma posição que talvez ecoe adequadamente na forma “invertida”, a afirmação de Holgate de que qualquer 
coisa que não seja pensamento de pressupostos deve ser menos válido do que o próprio pensamento: a imanente práxis 
histórica, por si só, pode reivindicar a validade). 



206 
 

Como observado, isso exige uma forma de ética204, ao se referir à legitimação das relações 

sociais que visam a um bem comum. No entanto, deve-se ter cuidado, pois Debord e a I.S., de forma 

consistente, descrevem moralidade em termos de ideologia e frequentemente denunciavam 

indivíduos que tinham ou justificavam o seu desfavor como “moralistas”205.  

Os aspectos da obra de Debord servem como um meio para se considerar o problema de se 

estabelecer uma política numa base existencial206. Simone de Beauvoir (1976, p. 90) sustenta que o 

problema definido pela filosofia de Sartre deveria sugerir que “a genuína vontade livre, em si, é 

disposta como um movimento indefinido através do movimento dos outros”.  

Como estudado no Terceiro Capítulo, Debord adota algo bastante similar. Por exemplo, 

quando discute a organização da I.S. e as formas de relações sociais que o grupo estava trabalhando 

                                                            
204 Dada a importância da própria Ética, de Espinosa para a interpretação de Negri, e seguindo as alegações persuasivas 
de M. Beatrice Fazi de que a Ética merece o seu nome na medida em que apresenta uma teoria de relações constitutivas, 
este ponto fornece uma oportunidade para fazer a anotação das semelhanças e diferenças entre o seu o trabalho e o de 
Debord; algo que simplesmente não se tem espaço para tratar nesta Tese adequadamente. No entanto, é importante, em 
parte, por causa do interesse de Debord na política italiana na década de 1970 e 1980, mas, também, porque oferece uma 
oportunidade de se definir o paradigma hegeliano de Debord contra o espinosismo de Negri. As seguintes observações 
são destinadas apenas para orientar a leitura dos pontos de vista de Debord, vis a vis, com os de Negri sobre o tempo, a 
oposição política e a crítica do capital. No Império, Hardt e Negri (2000, p.427) descrevem A Sociedade do Espetáculo 
como “talvez a melhor articulação, em sua própria maneira delirante, da consciência contemporânea do triunfo do 
capital”. Uma crítica que foi, sem dúvida, devida aos ecos entre o espetáculo de Debord e a versão de “subsunção real”, 
de Negri. Na formulação original de Marx, a subsunção formal do trabalho designa a adoção das formas existentes de 
produção, como meios de produção do capital, ao passo que a subsunção real refere-se à reformulação destes meios, em 
conformidade com as exigências da extração da mais-valia. Ainda assim, como é o caso do fetiche em Debord, a extensão 
do conflito de Negri com a formulação original do conceito de Marx, rejeita explicitamente a teoria do valor-trabalho; 
Negri afirma que, dentro de condições de subsunção real não há mais qualquer elemento “fora” do capital. Por exemplo, 
em sua surpreendente “A Constituição do Tempo”, de 2003, Negri insere uma “aporia” na teoria do valor de Marx. Marx 
afirma que o tempo serve como medida do valor-trabalho, na medida em que o tempo socialmente médio de trabalho 
reduz os trabalhos específicos em comuns, substância geral do trabalho abstrato; para Negri, a única maneira em que as 
formas complexas de trabalho podem ficar como agregações de trabalho mais simples é por referência à realidade do 
trabalho complexo, ou seja, a sua diferença de concreto; portanto, é algo “externo” à medida do valor, que é usada para 
explicar o que deve adequadamente ser fundamentalmente “interno” para ele. Dentro da subsunção real esta “aporia” é 
resolvida: porque não há mais nenhum “fora”, pois, o trabalho apaga a vida (reflexos de Debord mais uma vez). Note-se 
que isso está ligado à adoção e desenvolvimento do conceito de “trabalho imaterial” de Negri. O trabalho passa a ser 
considerado, em termos gerais, como um “poder de agir”, e sendo menos associado a mercadorias e as formas de trabalho 
tornam-se cada vez mais “incomensuráveis”. As dificuldades encontradas pelo marxismo clássico em teorizar as formas 
de trabalho imaterial são, portanto, tomadas não como um sinal de falha teórica, mas sim do nível em que a produção 
social, ou a “vida” - agora vista em termos de uma substância primária espinoziana - está pronta para soltar-se do tempo 
capitalista. As semelhanças com a teoria de Debord são, naturalmente, evidentes, mas também são problemáticas: Negri 
provoca o colapso da totalidade da sociedade numa espécie de monismo, tornando o capital em grande parte 
indeterminado (Cf.: NOYS, 2010, p.106). O interesse de Negri no tempo como fundamento da política de oposição 
também é semelhante a de Debord, mas o positivismo espinosiano de Negri afirma, em vez de negar, e está orientado 
para “ser”, em vez de “via-a-ser” (NEGRI, 2004); sem dúvida, ele perde as dimensões adaptativas e estratégicas da última 
que pode ser encontrada em Debord. Pode-se também se perguntar se o espinosianismo é mais adequado para a ligação 
do tempo à oposição política. Espinosa (1996, p. 60) afirma que a substância “deve ser concebida sem qualquer relação 
com o tempo, mas, sob certa espécie de eternidade”, e apresenta a sua manifestação como vontade política e como 
expressão (atemporal) da natureza de Deus (ESPINOSA, 2008, p. 292). A positividade da explicação de Negri pode 
minar as dimensões críticas, oposicionistas e estratégicas da ação política; o quadro mais negativo e hegeliano do próprio 
ponto de vista de Debord sobre a temporalidade pode prestar-se a uma resolução de alguns destes problemas. 
205 De acordo com a I.S. (1997, p. 553), por exemplo, “Stirner” não estava “errado” ao dizer que “moralistas dormem na 
cama da religião”. 
206Debord (2003a, p. 4) não obstante, em 1952, afirmou que uma ciência de situações precisaria incorporar a moralidade 
entre os seus outros elementos. 



207 
 

para que “o livre desenvolvimento de cada um fosse a condição para o livre desenvolvimento de 

todos” (I.S., 2003, p. 83). Bakunin (1866), curiosamente, faz uma observação semelhante: “o 

homem”, escreve ele, “é verdadeiramente livre apenas entre os homens igualmente livres”; também 

se pode acrescentar que o próprio Marx reconheceu problemas semelhantes e estava aberto ao 

debate207. 

Os Comentários de Debord acerca da teoria do espetáculo, muitas vezes, envolvem a noção 

de reconhecimento. Como não existe uma essência humana a priori envolvida, a semelhança à qual 

pertence deve, presumivelmente, derivar do sentido de que todos esses seres humanos são, ou pelo 

menos deveriam ser, “um com o tempo”. Todos são potencialmente livres, se auto-determinam 

criaturas. Se a criação de condições em que essa auto-determinação pode florescer são, também, 

aquelas em que a alienação do poder coletivo é abolido, logo, cada um tem uma causa comum em 

instituir condições susceptíveis a este estado das coisas. Essa posição é corroborada pelo seguinte 

comentário: 

 

O projeto revolucionário de uma sociedade sem classes, de uma vida histórica 
generalizada, é, também, o projeto de um definhamento da medida social do tempo, em 
favor de um modelo lúdico do tempo irreversível de indivíduos e grupos, um modelo 
no qual o independente momento federado está simultaneamente presente. É o 
programa da realização total, dentro do meio tempo, do comunista que abole “qualquer 
coisa que existe independentemente dos indivíduos”208(DEBORD, 2006, p. 836). 

 

Ora, a crítica do capital não substitui sua relação com a ética. Como registrado no Segundo 

Capítulo, Marx não oferece uma crítica meramente moral do capitalismo. Ele mostra que a 

desigualdade gerada pelo capitalismo não pode ser corrigida por meios mais eqüitativos de 

distribuição, mas sim, intrinsecamente pelo próprio capital. Assim, oferecer uma crítica meramente 

moral é, em certo sentido, permanecer na “esfera da circulação” e dentro do enquadramento liberal 

de Bentham de “Liberdade, Igualdade, Propriedade” (MARX, 1976, p. 280). As ideias 

apresentadas na Tese, se tomadas como algo semelhante a uma noção de vontade geral, contribuem 

ainda mais para a crítica e superação do capital. Isso está de acordo com a tentativa anterior de 

lançar a teoria do espetáculo como um movimento dentro de uma ação histórica mais ampla.  

Tendo discutido a validação da teoria dentro da exposição de Debord, pode-se, agora, 

perguntar como sua própria teoria é validada a partir desses critérios. Em primeiro lugar, na medida 

em que procura identificar as tendências e tensões dentro de suas épocas, Debord e a I.S. foram, sem 

                                                            
207 Arthur (2004, p. 238) escreve que “Marx apenas vagamente percebe que o interesse da classe como um universal está 
defronte dos membros e, portanto, precisa de mediação ética. Este universal (...) deve ser atualizado teórica e praticamente 
por uma ação eficaz contra o capital. Mas que tipo de universal é esse? Não é para ser conceituado abstratamente, isto é, 
como diferença transcendental, mas concretamente, abrangendo a própria diferença”.  
208 “A realidade, que o Comunismo está criando, é precisamente a verdadeira base para torná-lo impossível, uma coisa 
deve existir independentemente dos indivíduos” (MARX, 2000, p. 196). 



208 
 

dúvida, bem sucedidos, e, talvez, até mesmo prescientes da posição social, pois, indubitavelmente, 

previram Maio de 1968 como uma validação das ideias e dos comentários de Debord sobre a fusão 

dos espetáculos integrado e difuso, bem como o seu antecessor, o espetáculo concentrado, que 

apareceu um ano antes da queda do muro de Berlim.  

Assim, a teoria do espetáculo, em seus próprios termos, é uma teoria que convida à sua 

própria superação, porque extrai as ideias subjacentes que a fundamentam; pode-se medi-la contra o 

que parecem ser os seus próprios critérios de validade e reencontrá-la em alguns aspectos. Note-se, 

entretanto, essas mesmas ideias também asseguram o seu maior desenvolvimento e progresso. 

A Tese procurou estabelecer a importância do tempo e da história na obra de Debord e 

mostrou que assistir a estes temas ilumina a teoria do espetáculo; um ponto que, em seguida, foi 

ilustrado por meio de referência a algumas das leituras existentes de seu trabalho, que tendem a ter 

sua terminologia visual como forma redutora e literal. Em contraposição, argumentou-se que o 

espetáculo é o culminar de uma linha de desenvolvimento histórico a respeito da separação do poder 

social daqueles que a constituem; ainda, no mesmo sentido, também é um ponto em que a unidade 

consciente entre o poder e os seus produtores pode ser alcançado. Enquanto o conceito de 

espetáculo é modelado, numa leitura kojèveiana do fim da história de Hegel, é também apresentado 

como um fim potencial da pré-história, como pensava Marx.  

Deve-se observar que este aspecto da obra de Debord reflete e pertence a algumas das 

peculiaridades do seu marxismo hegeliano. Para Debord, a consciência da práxis histórica, que 

emerge do espetáculo, foi primeiramente formulada por Hegel, mas de uma maneira que refletiu as 

limitações impostas pelo seu próprio contexto histórico. O que Hegel considerou ser um “fim” é, na 

verdade, um começo, como a autodeterminação circular da identidade do pensamento e da prática 

do sujeito e objeto, que reside no ápice do seu sistema, ou seja, as razões da ação histórica auto-

determinada. A inversão de Hegel, realizada por Marx, não é, portanto, entendida como a 

transposição das categorias ideais sobre a fenômenos econômicos, mas como inversão da 

perspectiva envolvida na substituição da postura retrospectiva, contemplativa de Hegel, com a ação 

pró-ativa orientada para o futuro. 

O hegelianismo de Debord é, contudo, flexionado por ideias existenciais. Novamente, não 

há uma identidade a priori intrínseca ao ser humano; em vez disso, o ser humano é “um com o 

tempo”, e não há um telos necessário para a história que não seja um desejo de liberdade. Ao invés 

de sustentar que não há “nenhum ato não-livre”, o marxismo hegeliano de Debord supõe que a 

verdadeira liberdade está em condições de atividade auto-determinada, isto é, na unidade sujeito-

objeto, que Hegel confunde como fim da história. Ainda assim, porque o sujeito é finito e localizado 

no tempo, qualquer momento de união deve aspirar ao outro, de forma a perpetuar essa liberdade. A 



209 
 

ação histórica torna-se, assim, uma ação que visa a si mesma e que é obrigada a negociar o presente, 

a fim de transformá-lo e realizá-lo. Isto é, portanto, uma ação estratégica; um ponto que pode ser 

avaliado, observando-se a importância da finitude e da contextualidade implícita nas preocupações 

de Debord com o tempo. Essas reflexões foram introduzidas no Primeiro Capítulo por meio de uma 

discussão sobre Debord e os primeiros anos da I.S., em que se utilizou o tema da tragédia para unir a 

problemática em questão.  

Examinou-se alguns dos aspectos mais relevantes do hegelianismo francês, sobretudo no 

que respeita à sua associação com o tempo, a consciência e a negatividade, e se discutiu, a título de 

referência a Bataille, que o sistema hegeliano de “encerramento” pode ser visto como um “trágico 

espetáculo”; para que lhe fosse concedida uma comunhão segura, neutra com uma negação que 

permanece independente e separada de seus observadores.  

Observou-se que as preocupações de vanguarda da I.S. foram construídas sobre os 

interesses surrealista sem libertar a vida da negatividade e realizá-la na prática vivida, por meio da 

unidade da vida e da arte. Em seguida, observou-se que essas preocupações suportavam uma 

relação direta como interesse da I.S. no cotidiano e na importação de um existencialismo no seio da 

teoria do espetáculo. Ao analisaru este último aspecto, sugeriu-se que a contínua rejeição da 

resolução dialética poderia ser tão trágica como a sua instanciação e, por meio de, uma discussão 

sobre a relação de Debord com Lefebvre, argumentou-se que sua teoria se baseava na “abertura” da 

dialética numa forma de “encerramento” circular, ou seja, a unidade sujeito-objeto.  

O Segundo Capítulo centrou-se em A Sociedade do Espetáculo, em seguida, levou à teoria 

do próprio espetáculo com algum detalhe, ao analisá-la através das conexões que ela compartilha 

com a filosofia de Marx e com as formas de universalidade de Hegel, que se destacam da forma 

abstrata e que se opõem às entidades particulares que nelas se unem.  

Apresentou-se uma leitura mais detalhada do espetáculo, argumentando-se que ele não 

poderia ser redutivamente equiparado tão somente ao fetiche da mercadoria. Ao contrário, a crítica 

debordiana do espetáculo não pretende ser abstrata nem contemplativa. Trata-se, sim, de uma teoria 

que segue a lógica marxista-hegeliana, ou seja, dialética e materialista. (CARVALHO, 2015, p. 30)  

Essas diferenças foram analisadas com a finalidade de serem intimamente ligadas ao 

distanciamento de Debord acerca da teoria do valor-trabalho. Analisaram-se os problemas do 

trabalho, em Debord, colocando em relevo os conceitos marxistas e sua superação. Tendo, assim, 

argumentado que a teoria do espetáculo sacode os aspectos estratégicos das ideias que fundamentam 

e informam. Analisou-se no Último Capítulo, a noção de ação histórica de Debord, especialmente, 

vis a vis, à sua ênfase na estratégia. Observaram-se, ainda, os Comentários de Debord e se 



210 
 

demonstrou como esse texto pode ser interpretado à luz dos temas do tempo, da história e 

subjetividade estabelecidos no Primeiro Capítulo. 

Em seguida, ofereceu-se algumas especulações sobre as conexões entre o interesse de 

Debord, na estratégia e seu marxismo hegeliano, em que se voltou para afirmação anterior de que 

ele poderia ligar o absoluto hegeliano a uma noção existencial de auto-constituição. Ligar tudo isso 

aos aspectos dos pressupostos da filosofia de Hegel ofereceu uma resposta aos problemas aparentes 

colocados pelo espetáculo integrado. Também se reforçou a afirmação anterior de que a teoria do 

espetáculo pode ser localizada como um momento específico, historicamente contextual, dentro de 

um conceito mais amplo de ação estratégica auto-determinada. 

Ao final do Terceiro Capítulo, referiu-se ao trabalho de, Moishe Postone e Chris Arthur, 

cuja dialética “sistemática” afasta-se da dialética “historicista” favorecida por Debord e pela I.S. 

Como indicado, sua abordagem historicista é fundamentada, em parte, pela história profundamente 

problemática do marxismo hegeliano, e por sua associação com o stalinismo e o partido ortodoxo. 

Espera-se, no entanto, ter analisado e apresentado que a obra de Debord indica uma versão 

hierárquica bastante diferente, não dogmática e anti “historicista” do marxismo hegeliano; uma 

abordagem muito mais próxima do espírito anarquista, comunista libertário e das abordagens 

conselhistas.  

A teoria de Debord exige uma forma de ação coletiva que envolve o desenvolvimento 

contextual da teoria, e a superação de qualquer estrutura estática; particularmente e mais importante: 

aquelas dentro de suas próprias formas de organização.  

A crítica da representação, em Debord, quando relacionada com essa ação, implica a 

rejeição de toda a hierarquia e centralização. Conclui-se, portanto, que o conjunto da obra teórica de 

Debord reclama uma teoria da vontade política coletiva, mais ampla em foco do que as 

maquinações de uma elite vanguardista e, embora mais timidamente, uma abordagem à ética 

existencial209.  

A Tese mostrou que, em Guy Debord, existem três níveis de leitura. Em primeiro lugar, 

uma leitura emancipatória. Debord resgata a filosofia hegeliana e o método dialético em conexão 

com a revolução. De Marx, retoma a dialética, transferindo-a da filosofia idealista para a concepção 

materialista da história, da teoria revolucionária burguesa para a teoria revolucionária proletária. A 

“retomada por transferência” tem apenas - histórica e teoricamente - o caráter de uma transição 

revolucionária, em que os Conselhos Operários assumem a expressão máxima da emancipação 

proletária. Com Lukács, Debord identifica que a filosofia hegeliana e o seu método dialético, em 

                                                            
209  Desenvolver essas alegações ultrapassaria o escopo da presente Tese, mas espera-se ter mostrado que elas são 
merecedoras de uma investigação mais aprofundada. 



211 
 

conexão com o caráter histórico concreto do movimento revolucionário, conduz a uma história 

social livre de todos os tipos de alienação. Em verdade, Debord resgata da filosofia marxista-

hegeliana conceitos importantes para a sua teoria do espetáculo. Reaviva os conceitos de alienação, 

dialética, fetichismo. Assim, ancorado fortemente nas ideias de Karl Marx sobre a alienação e o 

fetichismo mercantil, Guy Debord analisa a sociedade em que vive como um perene espetáculo. 

Diferentemente de Debord, Marx não chegou a assistir a expansão do fetiche da mercadoria a todo o 

mundo da cultura, a toda metamorfose mercantil da vida social e, consequentemente, a plena 

“fetichização” e “espetacularização” da sociedade, muito embora tenha tido sensibilidade para tanto. 

Mas, é a partir de Marx que Debord se inspira e realiza a análise e a compreensão da sociedade, 

como espectadora da ideologia materializada, da pura alienação global. A alienação não se centra 

exclusivamente no tempo do trabalho, senão é captadora de toda a existência humana, incluindo o 

tempo do ócio. Da “colonização” do ócio, da banalização do espírito e da extensão a todas as partes 

de uma mesma pseudo-cultura, extrai-se uma boa parte da “mais-valia”, ao mesmo tempo em que o 

trabalhador se converte em espectador da realidade, aliena-se cada vez mais dela. No imaginário do 

espectador, o espetáculo não é mais assumido como um mero jogo estético, facilmente distinguido 

da realidade, senão convertido na própria realidade que se lhe apresenta. Sustentado 

fundamentalmente pela filosofia de Hegel, Marx e Lukács, a leitura emancipatória da teoria de 

Debord possibilita uma conscientização acerca das peculiaridades do espetáculo.  

Assim, em segundo lugar, a conscientização. Debord constantemente convida o sujeito 

(espectador) a fazer uma escolha. Em outras palavras, deve-se escolher retornar à sociedade do 

espetáculo ou sair dela, para tentar reparar a realidade e imagem simbólica espetacular. Na mudança 

do capitalismo do Século 19, organizado em torno da produção, para mais tarde ser organizado em 

torno do consumo; os meios de comunicação, a informação, a tecnologia e as novas formas de 

dominação apareceram, transformando a realidade sociocultural. A sociedade espetacular dissemina 

seus narcóticos, principalmente através dos mecanismos de lazer e consumo, serviços e 

entretenimento, todos regidos pelos ditames da publicidade e de uma cultura (paradoxal) da 

tecnologia. Essa mudança estrutural para uma sociedade do espetáculo envolve uma 

mercantilização de setores previamente não colonizados da vida social e a extensão do controle 

burocrático, para os reinos de lazer, consumo e desejos manipulados pelo modo de produção 

capitalista. O espetáculo não só amplia os lucros e o poder da classe capitalista, mas ajuda a resolver 

uma crise de legitimação do capitalismo. Em vez de descarregar politicamente a raiva contra a 

exploração e a injustiça, os grupos sociais são “distraídos” e amolecidos por novas produções 

culturais, serviços sociais, e, sobremaneira, o surgimento constante de novidades tecnológicas que 



212 
 

incitam ao consumo, justificando-se na facilidade de acesso, na interação sujeito-objeto- sujeito e na 

aparente absoluta necessidade.210 

Note-se que Marx observa a degradação do “ser” para o “ter”, em que a práxis criadora é 

reduzida à mera posse de um objeto, ao invés de sua transformação imaginativa e onde a 

necessidade para o outro é reduzida ao individualismo aquisitivo. Debord, por sua vez, invoca uma 

nova redução, a transformação do “ter” em “aparecer”, em que o objeto material dá lugar à sua 

representação semiótica. No momento presente fica, indubitavelmente, a degradação do “ser” para o 

“ter”; o “ter” para o “aparecer”; e este para o “interagir”. Não há espetáculo sem interação. 

Reflexões sobre o sistema globalizado capitalista atual sugerem que as sociedades contemporâneas 

continuam a ser marcadas pelo espetáculo debordiano em todos os domínios da vida social, criando 

mega-espetáculos cada vez mais elaborados, como é o caso do entretenimento. Entretenimento é um 

modo dominante da sociedade do espetáculo, com seus códigos permeando notícias, negócios, 

informação, política, educação. O entretenimento é um grande negócio e, por isso, tem de ser 

divertido para prosperar. Na “entretenimentização” da economia, televisão, cinema, parques 

temáticos, jogos de vídeo, cassinos, e, assim por diante, tornam-se uma parte cada vez mais 

importante da economia nacional e dos gastos pessoais. Para Debord, o correlativo ao espetáculo, 

nessa perspectiva, é o espectador: o espectador passivo e consumidor de um sistema social 

relacionado à submissão e à conformidade. Por isso é que se pode acreditar que a análise de Debord 

sobre o espetáculo continua a ser relevante, ainda mais porque, durante o período em que ele 

formulou o termo, não havia previsões exatas do que seria da sociedade, neste momento histórico. 

Vale ressaltar que Debord vislumbra alternativas para superar a sociedade do espetáculo. 

                                                            
210No entanto, pode-se afirmar que se está em um estágio mais avançado do espetáculo, que se pode chamar de 
espetáculo interativo, o qual envolve a criação de espaços culturais e formas que apresentam possibilidades excitantes 
para a criatividade e autonomia dos indivíduos, bem como novas formas de sedução, dominação e alienação. O palco do 
espetáculo, descrito por Debord, foi o do consumo de espetáculos em que os sujeitos individuais foram posicionados para 
serem compatíveis com os espectadores e consumidores passivos somente, o que difere muito dos dias atuais, com a 
emergência das novas tecnologias, em que se exige a interatividade e participação do sujeito, levando a acreditar que é 
ativamente sujeito de si, na construção de sua história. Na conjuntura anterior, o espetáculo tinha como palco a frente de 
uma tela de cinema ou televisão ou um ou outro evento desportivo ou espetáculos de mercadorias em lojas ou 
shoppings. Esta fase suscitou análises da dominação do sujeito pelo objeto e as categorias de passividade, separação e 
alienação descrita pelo declínio da práxis transformadora. Na atualidade, o espetáculo está nas mãos do sujeito em 
conexões sem fios, na forma de televisões portáteis, games, vídeos, telefones, tablets, smartphones. É a interação que vale 
mais; sem ela não pode haver espetáculo, nem dominação, nem entretenimento e consequentemente não há lucro, nem 
dominação e muito menos alienação. Na etapa anterior do espetáculo, a tecnologia era vista como um poderoso 
mecanismo de controle mantendo os indivíduos dóceis, como um animal domesticado observando e consumindo, em vez 
de agir e fazer. No entanto, o espetáculo atual tem se realizado em outra esfera, fazendo o sujeito acreditar que é ativo 
num processo de perene ideologização do real, mas na sua essência não passa de um fantoche virtualizado pelas novas 
tecnologias e pela cultura que ela instaura. Assim, o desafio é teorizar as formas de dominação e manipulação e 
resistência nas fases anteriores, bem como nas fases atuais do espetáculo. Deve-se fazê-lo com a compreensão de que o 
espetáculo em si evoluiu para uma nova fase que inclui as novas tecnologias (imprevistas naquele momento histórico por 
Debord) que permitem uma participação mais ativa do sujeito, que permanece sedado pelo espetáculo. 



213 
 

Consideradas as características dessa sociedade, é preciso criar instrumentos de superação cultural e 

política.   

Dessa forma, em terceiro lugar, Debord busca uma estratégia para romper com a 

sociedade do espetáculo. A palavra-chave na sociedade do espetáculo é a ideia de “separação”, ou 

seja, a separação do real, com o que se vive na sociedade do espetáculo, ou seja, o ilusório, a 

imagem. O escândalo, para Debord, é a separação totalizante e totalitária da vida. Debord, portanto, 

visa garantir que a consciência retome a realidade de sua existência. Ora, o ângulo de ataque, em 

Debord, é definitivamente a ideia de jogo que é permanente e intrinsecamente ligado à ideia de 

atitude lúdica. Essa ideia de lúdico (jogo), somada ao conceito de estratégia, proporciona um 

movimento reconciliatório do sujeito com o seu universo histórico-temporal. O sujeito, para 

atravessar a guerra da cultura, do político e do social, no cotidiano, necessita de estratégias. Note-se 

que a palavra de ordem é a “estratégia”. Esta é uma metáfora velada para a luta de classes. Debord 

procura realmente recriar, através dos jogos de guerra, as insurreições e revoluções proletárias para 

a libertação da vida cotidiana. Todos esses elementos da filosofia de Debord somente são eficientes 

na libertação da vida cotidiana, quando manifestados e sustentados pelo interesse coletivo, pela 

vontade geral. 

Por fim, observa-se que a teoria do espetáculo, através de sua base nas preocupações de 

Debord com o tempo e a história, não serve apenas para esclarecer o significado da teoria, mas 

destaca os temas de que provêm e que, talvez, possa superá-los. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



214 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

 

I OBRAS CITADAS E CONSULTADAS DE GUY DEBORD211 

 

 

DEBORD, Guy. A sociedade do espetáculo – Comentários sobre a sociedade do espetáculo. 
Tradução de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997a. 

__________. A sociedade do espetáculo. Tradução de Tomás Bueno. Belo Horizonte: Coletivo 
Acrático Proposta, 2003a. 

__________. A sociedade do espetáculo. Tradução Portuguesa de Francisco Alves. Portugal: 
Afrodite. 1972. 

__________. Abat Faim. 1985. In: Not Bored. Disponível em: <www.notbored.org/abat-faim.html>  

__________. Cette Mauvaise Reputation. Paris: Gallimard, 2001a. 

__________. Comments on the Society of the Spectacle. Trad. Malcolm Imrie. Londres: Verso, 
1998. 

__________. Complete Cinematic Works: Scripts, Stills and Documents. Trad. Ken Knabb. 
Edinburg: AK Press, 2003a. 

__________. Complete cinematic works: scripts, stills, documents. Tradução de Ken Knabb. 
Oakland, CA: AK Press, 2003b.  

__________. Considerations on the Assassination of Gerard Lebovici. Trad. Robert Greene. Los 
Angeles: Tam Tam, 2001b 

__________. Correspondance Volume 3: Janvier 1965 - Décembre 1968. Poitiers: Libraire 
Arthème Fayard, 2003b. 

__________. Correspondance Volume 4: Janvier 1969 - Décembre 1972. Poitiers: Libraire 
Arthème Fayard, 2004a. 

__________. Correspondance Volume 7: Janvier 1988 - Novembre 1994. Poitiers: Libraire 
Arthème Fayard, 2008. 

__________. Correspondence: The Foundation of the Situationist International. Los Angeles: 
Semiotexte, 2009. 

__________. Des contrats. Cognac: Le temps qu’il fait, 1995. 

__________. Enganar a fome. Tradução de Helder Moura Pereira. Lisboa: Frenesi, 2000. 

__________. In Girum Imus Nocte et Consumimur Igni. Londres: Pelagian Press, 1991. 

__________. Letter to Gianfranco Sanguinetti, 25 September 1974. 1974b. In: Not Bored. 
Disponível em: <http://www.notbored.org/debord-25September1974.html>  

__________. Letter to Jaime Semprum, 4 May 1986.  1986a. In: Not Bored.  Disponível em: 
<http://www.notbored.org/debord-4May1986.html>  

__________. Letter to Eduardo Rothe, 21February. 1974a. In: Not Bored.  Disponível em: 

                                                            
211 Todas as referências foram acessadas até 02 de janeiro de 2017. 



215 
 

<www.notbored.org/debord-21February1974.html>  

__________. Letter to Gerard Lebovici, 3 May. 1983a. In: Not Bored. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/debord-3May1983.html>  

__________. Letter to Jaap Kloosterman, June 18. 1973. In: Not Bored. Disponível em: 
<www.notbored.org/debord-31January1973.html>  

__________. Letter to Jean-Francois Martos, 19 December. 1986c. In: Not Bored. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/debord-19December1986.html>  

__________. Letter to Jean-Pierre Baudet, 26 October 1986. 1986b. In: Not Bored. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/debord-26October1986.html>  

__________. Letter to Michel Prigent, 7th December. 1979. In: Not Bored. Dispinível em: 
<www.notbored.org/debord-7December1979.html>  

__________. Letter to Mikis Anastassiadis, 5 August 1980. 1980. In: Not Bored. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/debord-5August1980.html>  

__________. Letter to Paolo Salvadori, 12 September. 1990. In: Not Bored. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/debord-12September1990.html>  

__________. Letter to Pierre Besson, 31October. 1989. In: Not Bored. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/debord-31October1989b.html>  

__________. Letter to the Italian section of the S.I. 1969. In: Not Bored. Disponível em:  
<http://www.notbored.org/debord-10April1969.html>  

__________. Letter to Brigitte Cornand, 7 April. 1992a. In: Not Bored.  Disponível em: 
<http://www.notbored.org/ debord-7April1992.html>  

__________. Mémoires – structures portantes d’Asger Jorn. Paris: Allia, 2004a.  

__________. Oeuvres. Paris: Gallimard, 2006. 

__________. Panegírico. Tomos Primero y Segundo. Madrid: Acuarela & Machado, 2006.  

__________. Panegírico. Tradução de Edison Cardoni. São Paulo: Conrad, 2002a. 

__________. Panegyrico. Vol 1 e 2.  Londres: Verso, 2004b. 

__________. Remarks on the S.I. Today. 1970. In: Not Bored. Disponível em:  
<http://www.notbored.org/orientation23.html>  

__________. Society of the Spectacle and Other Films. Trad. Ken Knabb, Richard Parry. Londres: 
Rebel Press, 1992b. 

__________. The game of war. Trad. Len Bracken. In: BRACKEN, Len. Guy Debord: 
revolutionary. Venice, CA: Feral House, 1997b. 

__________. The Society of the Spectacle. Detroit: Black and Red, 1983b. 

__________. The Society of the Spectacle. Trad. Donald Nicholson-Smith. New York: Zone Books, 
1995. 

__________. The Society of the Spectacle. Trad. Ken Knabb. 2002. Disponível em: 
<http://www.bopsecrets.org/SI/debord/>  

 

 

 



216 
 

 

II OBRAS CITADAS E CONSULTADAS RELACIONADAS A GUY DEBORD 

 

ADORNO, T. W. Dialéctica Negativa. Madrid: Taurus. 1973.  

__________. Indústria cultural e a sociedade. São Paulo: Paz e Terra. 2002. 

__________. Lecture 2: The Lectures on Negative Dialectics. 1965. Disponível em: 
<http://www.amsterdam-adorno.net/T_twa- nd.html>  

ADORNO, T. W; HORKHEIMER, M. A dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor, 1995. 

AGAMBEN, G. I Situazionisti. Roma: Manifesto libri. 1991. 

__________. Means Without Ends: Notes on Politics. Minneapolis: University of Minnesota Press. 
2000. 

__________. The Open. Stanford: Stanford University Press. 2004. 

ALIGHIERI, D. A Divina Comédia. Primeiro volume: Inferno. Trad. Cristiano Martins. 2ª edição. 
Belo Horizonte: Ed. Itatiaia; São Paulo: Ed. da Universidade de São Paulo, 1979. 

ALTHUSSER, Louis. A favor de Marx. Rio de Janeiro: Zahar. 1979a.  

__________. For Marx. Paris: S.A. 2005.  

__________. Ler O Capital. 2 vols. Rio de Janeiro: Zahar. 1979b. 

AMORÓS, Miguel. Los situacionistas y la anarquía. Bilbo: Muturreko Burutazioak. 2008. 

ANDERSON, T. Sartre's Two Ethics: From Authenticity to Integral Humanity. Chicago: Open 
Court. 1993. 

ANDRADE, Carlos Roberto M. À Deriva. Introdução aos Situacionistas. In: PUC-Campinas, 
Campinas, nº 4, p. 16-19. 1993. 

ANDREOTTI, Libero; COSTA, Xavier (eds.). Situacionistas, arte, política, urbanismo. Barceloma: 
Museo d´Art Contemporani de Barcelona. 1996. 

APARICIO MOURELO, Alberto. Construir una pequeña situación sin futuro. La Internacional 
Situacionista. De la liquidación del arte a la crítica revolucionaria de la vida cotidiana. Madrid: 
Universidad Complutense de Madrid, 1998. 

APOSTOLIDÈS, Jean-Marie. Les tombeaux de Guy Debord. Paris: Flammarion, 2006. 

AQUINO, J. E. F. de. Reificação e Linguagem em Guy Debord. Fortaleza: Ed. UECE/ Unifor, 
2006. 

__________. Kierkegaard e Debord: o devir, a ambiguidade e o desvio. In: Memória e consciência 
história. Fortaleza: EdUECE, 2006. p. 161-180. 

__________. Linguagem e reificação em André Breton e Guy Debord. 2005. 263f. Tese (Doutorado 
em Filosofia) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2005. 

__________. Anotações sobre “A sociedade do espetáculo”: apresentação de uma edição pirata. In: 
DEBORD, Guy. A sociedade do espetáculo. Belo Horizonte: Coletivo Acrático Proposta, 2003. 
Disponível em: <http://www.scribd.com /doc/ 46876553/Potlatch-Rizoma-net> 

__________. Espetáculo, comunicação e comunismo em Guy Debord. Kriterion, Belo Horizonte, v. 
48, n. 115, 2007. Disponível em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-



217 
 

12X2007 000100010>.  

ARANTES, Paulo Eduardo. Hegel: a ordem do tempo. São Paulo: Editora Polis. 1981. 

ARGULLOL, R. Tres miradas sobre el arte. Barcelona: Icaria. 1985. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha. 4. ed. São 
Paulo: Nova Cultural, 1991 

ARON, Raymond. O marxismo de Marx. São Paulo: Arx, 2005. 

ARTHUR, C.  The Dialectics of Labour: Marx and his Relation to Hegel. Oxford: Basil Blackwell. 
1986. Disponível em: <http://chrisarthur.net/dialectics-oflabour/index. html> 

__________. The New Dialectic and Marx's Capital. Boston: Brill, 2004 

__________. Hegel's Master-Slave Dialectic and a Myth of Marxology. 1983. Disponível em: 
<http://marxmyths.org/chris-arthur/article.htm> 

__________. Moishe Postone: Time, Labour and Social Domination. In: Capital and Class. n. 54. 
1994. 

AUFHEBEN (ed.). Capitalism and Spectacle: The Retort Collective's Afflicted Powers. Aufheben, 
Reino Unido, v. 17, n. 1, p.1-42, 01 jan. 2009. Anual. Disponível em: 
<http://libcom.org/library/capitalism-spectacle-review-article-retort-collective’s-afflicted-powers>.  

__________. Keep on Smiling: Questions on Immaterial Labour. Aufheben, Reino Unido, v. 14, n. 
1, p.1-37, jan. 2006. Anual. Disponível em: <http://libcom.org /library/aufheben /aufheben-14-
2006/keep-on-smiling-questions-on-immaterial-labour>.  

__________. Moishe Postone's Time Labour and Social Domination: Capital Beyond Class 
Struggle? Aufheben, Reino Unido, v. 15, n. 1, p.1-37, jan. 2007. Anual. Disponível em: 
<http://libcom.org/library/review-moishe-postone-capital-beyond-class-struggle>.  

__________. Whatever happened to the Situationists? Aufheben, Reino Unido, v. 6, n. 1, p.1-37, 
jan. 1997. Anual. Disponível em: <http://libcom.org/aufheben/ aufheben-06>.  

AURELIUS, Marcus. Meditations. Ware: Wordsworth Editions, 1997. 

BACHELARD, Gaston. Lautréamont. México: FCE, 1985. 

BADIOU, A.  Metapolitics. Londres: Verso, 2006,  

__________. Ethics: An Essay on the Understanding of Evil. Londres: Verso, 2002.  

BÁEZ, Mario L. Robes (org.). Dialéctica y Capital. Ciudad de México: Universidad Autónoma 
Metropolitana, 2005. 

BAKUNIN, M.  Revolutionary Catechism. 1866. Disponível em: <http://www.marxists.org/ 
reference/ archive/bakunin/works/1866/catechism.htm>  

__________. God and the State. New York: Dover, 1970. 100 p. Disponível em: 
<https://libcom.org /files/Bakunin-God and the State.pdf>.  

BALAKIAN, A. Surrealism: The Road to the Absolute. Londres: Unwin Books, 1972.  

BANDINI, Mirella. L´estetico e il politico: da COBRA all´intenzionale Situazionista, 1948- 1957. 
Costa & Nolan, Roma, 1999. 

__________. Pinot-Gallizio e il laboratorio sperimentale d´Alba. Torino: Gallería civica  d´arte 
Moderna, 1974. 

BATAILLE, G.  História do Olho. Tradução de Samuel Titan Junior. São Paulo: Cosac & Naify, 



218 
 

2003. 

__________. A parte maldita – precedida de “A noção de despesa”. Trad. Julio Castañon 
Guimarães. Rio de Janeiro: Imago, 1975.  

__________. Hegel, Death and Sacrifice. In: Yale French Studies, n.78, Yale University Press. 
Connecticut: New Haven, 1990.  

__________. O Erotismo. 2. ed. Tradução de Antonio Carlos Viana. Porto Alegre: L&PM, 1987. 

__________. Oeuvres completes. Paris: Gallimard, 1973. 

__________. Story of the Eye. Londres: Penguin, 1979. 

__________. The Accursed Share. New York: Zone Books, 1991. 

__________. The Notion of Expenditure. In: BOTTING, Fred, WILSON, Scott. The Bataille 
Reader. Oxford: Blackwell, 1997. 

BAUDRILLARD, J. A Troca Simbólica e a Morte. Lisboa-Portugal: Edições 70, 1993. 

__________. Simulacros e simulações. Lisboa: Relógio d'água, 1991. 

BAUGH, B. French Hegel: From Surrealism to Postmodernism. Londres: Routledge, 2003. 

BEAUVOIR, S. Moral da Ambigüidade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1970. 

__________. The Ethics of Ambiguity. New York: Citadel Press, 1976. 

BECKER-HO, A; DEBORD, G. Le Jeu de la Guerre. Paris: Gallimard, 2006. 

BÉHAR, H.; CARASSOU, M. Dadá: historia de una subversión. Barcelona: Península, 1996. 

BEISER, F. Hegel. Oxford: Routledge, 2005. 

BELL, Daniel. Las contradicciones culturales del capitalismo. Madrid: Alianza Universidad, 1994. 

BELLER, J. The Cinematic Mode of Production: Attention Economy and the Society of the 
Spectacle. Hannover: Dartmouth College Press, 2006. 

BELLONI, Maria Luiza. A formação na sociedade do espetáculo: gênese e atualidade do conceito. 
In: Revista Brasileira de Educação, n. 22, p. 121-136, jan-abr, 2003. 

BENJAMIN, W. On the Concept of History. Trad. Dennis Redmond. 2005. Disponível em: 
<http://www.marxists.org/reference/archive/benjamin/1940/history.htm> 

BERARDI, F. La premonizione di Guy Debord. In: Liberazione. Itália, n. 1 dez 2004. Disponível 
em: <http://www.comedonchisciotte.org/site/modules.php?name=News &file=print&sid=27  

__________. The Premonition of Guy Debord. Trad. Arianna Bove. 2004. Disponível em: < 
www.generation-online.org/t/tbifodebord.htm>  

BERGNER, Dieter; JAHN, Wolfgang. Der Kreuzzug der evangelischen Akademien gegen den 
Marxismus. Berlim: Dietz, 1960. 

BERMAN, Russell; PAN, David; PICCONE, Paul. The society of the spectacle 20 years later. In: 
Telos, nº 86, winter, p. 81-102. 1990. 

BERNSTEIN, R. J. Praxis and Action: Contemporary Philosophies of Human Activity. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999. 

BERRÉBY, Gérard (ed.). Documents relatifs à la fondation de L´International Situationniste. Paris: 
Alia, 1985. 

__________. Textes et documents situationnistes. 1957-1960. Paris: Allia, 2004.  



219 
 

BERSTEIN, Michèle. The situationist international. In: Times Literary Supplement, set. p. 781, 
1964. 

__________. Todos los caballos del rey. Barcelona: Anagrama, 2006. 

BERTELLI, Pino. Dell’utopia situazionista. Bolsena: Massari Editore, 2007.  

BEST, S.; KELLNER, D. Debord and the Postmodern Turn: New Stages of the Spectacle. 2000. 
Disponível em: <www.uta.edu/huma/illuminations/kell17.htm>  

__________. Debord, cybersituations, and the interactive spectacle. In: Substance, Santa 
Barbara/CA, ano 3, 90, 28, p. 129-156, 1999. 

BEYERCHEN, A. Clausewitz, Nonlinearity and the Unpredictability of War. 1992. Disponível em: 
<http://www.clausewitz.com/readings/Beyerchen/CWZand Nonlinearity.html    

BIDET, Jacques. New interpretations of Capital. In: BIDET, Jacques; KOUVELAKIS, Stathis. 
Critical Companion to Contemporary Marxism. Leiden, The Netherlands: Brill, 2008, p. 369-383. 

BLACK, B. The Realization and Suppression of Situationism. 2000. Disponível em: 
<http://library.nothingness.org/articles/SI/en/display/242>  

__________. La Abolición del Trabajo. Traducción Federico Corriente. Logroño: Pepitas de 
Calabaza, 2013. 

BLAKE, W. Selected Poetry and Prose. Edinburgh: Pearson, 2008.  

BLAZWICK, I. An Endless Adventure. An Endless Passion. An Endless Banquet: A Situationist 
Scrapbook. Londres: Verso, 1989. 

BLISSET, L. Guy Debord é morto davvero. Feltre: Crash Edizione, 1995 

BOURSEILLER, Christophe. Vie et mort de Guy Debord - 1931-1994. Paris: Plon, 1999.  

BRACKEN, Len. The Spectacle of Secrecy. 2000. Disponível em: <http://library.nothingness 
.org/articles/SI/en/display/76>  

__________. Guy Debord, revolutionary. A critical biography. California: Feral House, 1997. 

BRAU, Eliane. Le situationnisme ou La nouvelle internationale. Paris: Debresse, 1968.  

BRETON, A.  Nadja. Collection Folio, n. 73. Paris: Gallimard, 1960. 

__________. Œuvres completes. Paris: Gallimard, 1988.  

__________. The Second Manifesto of Surrealism. Oxford: Blackwell, 1996.  

__________. Les vases communicants. Collection Folio Essais. n. 287. Paris: Gallimard, 1996. 

BRICHE, Gérard. O espetáculo como ilusão e como realidade. Colóquio Guy Debord et La societé 
du spectacle, Estrasburgo, 22 fev. 2007. Disponível em: < 
http://www.criticaradical.org/o_espetaculo_ilusao.htm>.  

BROOKE, Bruce. Marx, Freud y la crítica de la vida cotidiana: hacia una revolución cultural 
permanente. Traducción Flora Setaro. Buenos Aires: Amorrortu, 1975. 

BROWN, B. Détournements in Guy Debord's The Society of the Spectacle. 2007. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/SOTS-detournements.html>  

__________. Guy Debord's Comments on the Society of the Spectacle. 1991. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/comments.html>  

__________. Manet in Situ: T.J. Clark's The Painting of Modern Life. 1986. Disponível em: 
<http://www.notbored.org/manet.html>  



220 
 

BUCK-MORSS, S. Hegel, Haiti, and Universal History. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 
2009. 

__________. The Origin of Negative Dialectics. New York: The Free Press, 1977. 

BÜRGER, Peter. Teoría de la vanguardia. Barcelona: Península, 1987. 

BUTLER, J. Subjects of Desire: Hegelian Reflections in Twentieth Century France.  New York: 
Columbia Press, 1999. 

CALL, Lewis. Editorial: Post-anarchism Today. In: Anarchist Developments in Cultural Studies, 
#1, 2010. 

CAMPBELL, A.; NIEL, T. (org.) A Life in Pieces: Reflections on Alexander Trocchi.  Edinburgh: 
Rebel Inc, 1997. 

CARDAN, Paul. Capitalismo moderno y revolución. Madrid: Ruedo ibérico, 1970.    

CARIERI, Francesco. Walkscapes: O caminhar como prática estética. São Paulo: Editora GGBrasil, 
2013.  

CARLSON, D. G. (org.) Hegel’s Theory of the Subject. New York: Palgrave Macmillan, 2005. 

CARVALHO, Eurico.  A Ideia de Espetáculo: Crítica e Sistema em Guy Debord. In: Aufklärung. 
Revista de Filosofia, Universidade Federal da Paraiba: João Pessoa. v.2, n.1, abril de 2015. p. 1128 

CARVER, T. Marx and Engels. Brighton: Wheat sheaf Books, 1983. 

CASTIGLIONE, B. How to Achieve True Greatness. Londres: Penguin Books, 2005 

CASTORIADIS, C. Modern Capitalism and Revolution (1974). In: Socialisme ou Barbarie. n. 31. 
1961. Disponível em: <http://libcom.org/library/modern-capitalism-revolution-paul-cardan>  

__________. The Crisis of Marxism, The Politics of Politics. In: Dissent, Spring. 1992. Disponível 
em: <https://www.dissentmagazine.org/article/the-crisis-of-marxism-the-crisis-of-politics> 

CATALANO, J. A Commentary on Jean-Paul Sartre’s Being and Nothingness. Chicago: 
University of Chicago Press, 1974. 

CHAMBERS, S. Untimely Politics Avant la Lettre: The Temporality of Social Formations. In: 
Time and Society. Volume 20. n. 2. 2011. 

CHASIN, J. (Org.). “Marx Hoje”. In: Nova Escrita Ensaio. ano V. N. 11/12. São Paulo: Editora e 
Livraria Escrita, 1983. 

__________. Marx: estatuto ontológico e resolução metodológica. São Paulo: Boitempo, 2009. 

CIESZKOWSKI, A. Prolegomena to Historiosophy. In: Selected Writings of August Cieszkowski. 
Londres: Cambridge University Press, 2009. 

CLARK, S. Marx, Marginalism and Modern Sociology: From Adam Smith to Max Weber. 
Londres: Macmillan, 1991. 

CLARK, T. J.; NICHOLSON-SMITH, D. Why Art Can’t Kill the Situationist International. In: 
MCDONNOUGH, T. (ed.). Guy Debord and the Situationist International: Texts and Documents, 
Londres: October, 2004. 

CLARKE, T. J.; GRAY, Christopher; RADCLIFFE, Charles; NICHOLSON-SMITH, Donald. La 
revolución del arte moderno y el moderno arte de la revolución. Sección inglesa de la Internacional 
Situacionista. La Rioja: Pepitas de calabaza, 2004. 

CLASS WAR GAMES. Class War Games Presents Guy Debord's The Game of Wa. 2010. 
Disponível em: <www.classwargames.net.>  



221 
 

CLAUSEWITZ, C. Da Guerra. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 

COLLETTI, L. From Hegel to Marcuse. In: From Rousseau to Lenin: Studies in Ideology and 
Society. New York: Monthly Review Press. 1972. Disponível em: 
<http://www.autodidactproject.org/other/colletti1.html>  

CORRIVEAU, Bruno. Idéologie et avant-garde. L´internationale Situationniste, 1957-1972. 
Quebec: Université de Quebec à Montreal, 1988. 

COVERLEY, M. Psychogeography. Harpenden: Pocket Essentials, 2006. 

CRARY, J. Spectacle, Attention, Counter-Memory. In: MCDONNOUGH (ed.). Guy Debord and 
the Situationist International: Texts and Documents. Londres: October, 2004. 

__________. Suspensions of Perception: Attention, Spectacle and Modern Culture. Massachusetts: 
MIT Press, 2001. 

CRAVAN, Arthur. Oeuvres. Ed. por Jean-Pierre Begot. Paris: Éditions Ivrea, 1992.  

DALE, E. M. Hegel, Evil and the End of History. 2006. Disponível em: <http://www.iwm.at/ 
publications /5-junior-visiting-fellows-conferences/vol-xxi/eric-michael-dale>  

DARK STAR COLLECTIVE. Beneath the Paving Stones: Situationists and the Beach, May 1968. 
2001. Edimburgo: AK press, 2001.  

DAUVÉ, G Critique of the Situationist International. In: Red-eye. n. 1. Trad. Louis Michaelson. 
1979. Disponível em: <www.geocities.com/~johngray/barsit.htm>  

__________. Back to the Situationist International. In: Aufheben. n.9. 2000. Disponível em:  
<http://libcom.org/library/back-to-si-aufheben-9>  

__________. The Eclipse and Re-Emergence of the Communist Movement. Londres: Antagonism 
Press, 1997. 

DE CASTRO PERICACHO, Carlos. Debord, espectáculo y política. In: Nómadas. 8. Revista 
crítica de ciencias sociales y jurídicas. 

DEBRAY, Regis. Debord de longe: resposta a um jovem pesquisador. In: Acreditar, ver, fazer. 
Tradução de Eliana Maria de Melo Souza. Bauru, SP: EdUSC, 2003. p. 103- 115. 

DELILLO, D. Ruído Branco. Tradução Paulo Henriques Britto. São Paulo: Cia. das Letras, 1987. 

DESCARTES, R. Discurso do método. São Paulo: Ícone, 2006. 

DESCOMBES, V. Modern French Philosophy. Fakenham: Cambridge University Press, 1980. 

DEVAUX, Frédérique. Le cinéma lettriste (1951-1991). Paris: Éditions Paris expérimental, 1992. 

DONNÉ, Boris. Pour mémoires. Un essai d’elucidation des ‘Memoires’ de Guy Debord. Paris: 
Allia, 2004. 

DOUIN, Jean-Luc. Les jours obscurs de Gérard Lebovici. Paris: Stock, 2004.  

DUMONTIER, Pascal. Les situationnistes et mail 68: théorie et pratique de la révolution (1966-
1972). Paris: Champ Libre, 1990. 

DUNAYEVSKAYA, R.  The Power of Negativity: Selected Writings on the Dialectic in Hegel and 
Marx. Oxford: Lexington Books, 2002. 

__________. Marxism and Freedom: From 1776 until Today. New York: Prometheus Books, 
2000. 

__________. The Theory of Alienation: Marx's Debt to Hegel. In: The Free Speech Movement and 



222 
 

the Negro Revolution. Detroit: News & Letters. 1965. Disponível em: < http://www.marxists.org 
archive/dunayevskaya/works/articles/alienation.htm>  

ENGELS, F.  Karl Marx and Frederick Engels, Collected Works Volume 25, Engels: Anti-Duhring, 
Dialectics of Nature. Moscou: Progress Publishers. 1987. Disponível em: 
< https://www.marxists.org/ archive/marx/works/cw/>  

ENGELS, F.; MARX, K. The Communist Manifest. Londres: Penguin, 1985. 

ERIKSON, Jon. The spectacle of the anti-spectacle: happenings and the S.I. In: Discours. Journal 
for the theoretical studies in media and culture, nº 14.2, 1992, p. 36-58. 

ESPINOSA, B. Ethics. Londres: Penguin Books, 1996. 

__________. Ética. Trad. Marilena Chaui. São Paulo: EDUSP, 2015. 

__________. Tratado Teologico-Politico. São Paulo: Paidéia, 2008. 

FACKENHEIM, E. On the Actuality of the Rational and the Rationality of the Actual. In: Stewart, 
John (ed.). The Hegel Myths and Legends. Illinois: Northwestern University Press, 1996. 

FAVARETTO, Celso. A Invenção de Hélio Oiticica. São Paulo: EDUSP, 1992. 

FETSCHER, Iring. Karl Marx e os marxismos. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1970. 

FEUERBACH, F. L. A essência do cristianismo. Tradução José da Silva Brandão. Petrópolis: 
Vozes, 2007. 

__________. The Essence of Christianity. New York: Prometheus Books, 1989. 

__________. Principles of Philosophy of the Future. In: The Fiery Brook: Selected Writings of 
Ludwig Feuerbach. Garden City: Anchor Books. 1972. Disponível em: <http://www.marxists.org/ 
reference/archive/feuerbach/works/future/index.htm>  

FIELD, Allyson. Hurlements en faveur de Sade: the negation and surpassing of discrepant cinema. 
In: Substance. Santa Barbara/CA, ano 3, 90, 28, 1999. 

FISHER, M. Capitalist Realism: Is There no Alternative? Winchester: Zero Books, 2009. 

FORD, S. The Realisation and Suppression of the Situationist International: An Annotated 
Bibliography. Edinburg: AK Press, 1995. 

__________. The secret society of the spectacle. In: Art Monthly, june 1994, p. 14-16.  

__________. The Situationist International: A User’s Guide. Londres: Black Dog, 2005. 

FREDERICO, Celso. Debord: do espetáculo ao simulacro. In: MATRIZes, São Paulo, ano 4, n. 1, p. 
179-191, jul./ dez. 2010. 

FREIRE FILHO, João. A sociedade do espetáculo revisitada. In: Revista FAMECOS, Porto Alegre, 
n. 22, p. 33-46, dez. 2003. 

FRIEDRICH, Carl J. Uma Introdução à Teoria Política. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1970. 

FUKUYAMA, F. The End of History and the Last Man. Londres: Penguin, 1992. 

FULLER, J. F. C. The Decisive Battles of the Western World: 1792 -1944. Londres: Granada, 1970. 

GALLIX, A. The Resurrection of Guy Debord. In: The Guardian. Wednesday 18 March. 
Disponível em: <www.guardian.co.uk/books/booksblog/2009/mar/18/guy-debord-situationist-
international>  

GALLOWAY, A. Debord’s Nostalgic Algorithm. In: Culture Machine. n.10. 2009. 



223 
 

GARDINER, Michael E. Critiques of Everyday Life. New York: Routledge, 2000. 

GEORGE, T. Tragedies of Spirit: Tracing Finitude in Hegel's Phenomenology. Albany: State 
University of New York Press, 2006. 

GILES-PETERS, A.R. Karl Korsch: A Marxist Friend of Anarchism. In: Red and Black. n. 5. 
Disponível em: <http://libcom.org/history/karl-korsch-marxist-friend-anarchism-ar-giles-peters>  

GILMAN-OPALSKY, Richard. Spectacular Capitalism: Guy Debord & the practice of radical 
philosophy. New York: Minor Compositions, 2011. 

GIMÉNEZ-FRONTÍN, Jose Luis. El surrealismo en torno al movimiento bretoniano. Barcelona: 
Montesinos, 1983. 

GOBIRA, Pablo. Breves considerações acerca do estilo da negação de Walter Benjamin e Guy 
Debord. In: CARRIERI, A.; GOBIRA, P.; FABRI, B. (Orgs.). Lado B[enjamin]. Belo Horizonte: 
Crisálida, 2011a. 

GOLDMANN,  Lucien;  Recherches  dialectiques.  París: Gallimard, 1959.  

GONTIJO, Cláudio.  Dialética da propriedade e gênese do capitalismo. In: Boletim SEAF, vol. 2, p. 
43-68, 1982. 

__________. A “nova dialética” de Christopher Arthur e O Capital de Karl Marx: uma análise 
crítica. Belo Horizonte: UFMG/CEDEPLAR, 2011.  

GONZALVEZ, Shigenobu. Guy Debord ou la beauté du négatif. Paris: Nautilus, 2002. 

GOYTISOLO, Juan. Guy Debord y la Internacional Situacionista. In: El Pais, 1 de Julio de 2003. 

GRACIÁN, B. The Art of Worldly Wisdom. Londres: Shambhala, 2000. 

GRANÉS, Carlos. El puño invisible. Arte, revolución y un siglo de cambios culturales. Madrid: 
Taurus, 2011. 

GRASS, D. Dialectique Historiciste et Théorie du Prolétariat: Historie et Historicité de la Théorie 
Pratique. In: Philosophique. Paris: Editions Kimé, 2000. 

GRAY, C. (ed.). Leaving the Twentieth Century: The Incomplete Works of the Situationist 
International.  Londres: Rebel Press, 1998. 

GREGOIRE, R.; PERLMAN, F. Worker-Student Action Committees: France May' 68. Detroit: 
Black and Red, 1991. 

GRIER, P. The End of History and the Return of History. In: STEWART, J. (ed.). The Hegel Myths 
and Legends. Illinois: Northwestern University Press, 1996. 

GROSSMAN, Vanessa. A Arquitetura e o Urbanismo Revisitados pela Internacional Situacionista. 
São Paulo: Annablume, 2006. 

GUÉGAN, Gérard. Debord est mort, Le Che aussi. Et alors? Embrasse ton Amour Sans lâcher ton 
Fusil. Paris: Librio, 2001. 

GUILBERT, Céline; Pour Guy Debord. Paris: Gallimard, 1996.  

GUILLAUME, P. Debord. In: La Vieille Taupe. n. 1. 1995. Disponível em:  <http://plusloin.org/ 
plusloin/ spip.php?article140>  

GUTFREIND, Cristiane Freitas; SILVA, Juremir Machado da (Orgs.). Guy Debord: antes e depois 
do espetáculo. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2007. 

HALE, T. (ed.). Arthur Cravan, Jacques Rigaut, Julien Torma, Jacques Vaché: Four Dada 
Suicides. Londres: Atlas Press, 2005. 



224 
 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2007. 

HALLWARD, P. The Will of the People: Notes Towards a Dialectical Voluntarism. In: Radical 
Philosophy. N. 155. 2009. 

HANDEL, M. Masters of War: Classical Strategic Thought. Abingdon: Routledge, 2006. 

HARDT, M.; NEGRI, A. Empire. Londres: Harvard University Press, 2001.  

__________. Multidão: guerra e democracia na Era do Império. Rio de Janeiro: Record, 2005. 

__________. Empire. Cambridge, London: Harvard University Press, 2000. 478p. Disponível em: 
<http://www.infoshop.org/texts/empire.pdf>.  

HARRIS. H.S. Hegel: Phenomenology and System. Indianapolis: Hackett Publishing Company, 
1995. 

HARTMANN, K. Sartre's Ontology. Evanston: Northwestern University Press, 1966.  

HASTINGS-KING, Stephen. L’Internationale Situationniste, Socialisme ou Barbarie, and    the 
Crisis of the Marxist Imaginary. In: Substance, nº 90, 1999, p. 26-54. 

HEGEL, G. W. F.   La Raison dans l'Histoire. Trad. e Pref. Kostas Papaioannou. Paris: 
Bibliothèques 10/18. 1965. 

__________. Introductory Lectures on Aesthetics. Londres: Penguin, 1993. 

__________. The Encyclopaedia Logic. Indianapolis: Hackett Publishing, 1991. 

__________. The Phenomenology of Spirit. Oxford: Oxford University Press. 1977. 

__________. The Philosophy of History. New York: Dover Publications, 2004. 

__________. The Philosophy of Nature. In: Encyclopaedia of the Philosophical Sciences in Outline 
and Critical Writings. Behler, Ernst (ed.), translated by Steven A. Taubeneck, New York: 
Continuum. 1990. Disponível em:<http://www.marxists.org/ reference/archive/hegel/ 

__________. The Philosophy of Right. New York: Dover, 2005. 

__________. The Science of Logic. New York: Humanity Books, 1969. 

__________. On the Prospects for a Folk Religion. In: Three Essays, 1793-1795: The Tübingen 
Essay, Berne Fragments, The Life of Jesus. Indiana: University of Notre Dame Press. 1984. 
Disponível em: <http://www.marxists.org/reference/archive/hegel/ works/pc/tubingen. 

HEIDEGGER, M. Being and Time. Oxford: Blackwell, 1962. 

HEILBRONER, Robert L. A Formação da Sociedade Econômica. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 
1964. 

HELLER, Agnes.  La revolución de la vida cotidiana. Barcelona: Península, 1982.  

__________. Sociología de la vida cotidiana. Barcelona: Península, 2002. 

HELLÍN ORTUÑO, Pedro Antonio. Contra Debord. In: Revista Científica de Información y 
Comunicación, nº 3, 2006, p. 207-214. 

HENRY, M. Marx. 2 volumes. Paris: Gallimard, 1976. 

HOME, S. Assalto à cultura: utopia, subversão, guerrilha na (anti) arte do século XX. 2. ed. 
Tradução de Cris Siqueira. São Paulo: Conrad, 2004b. 

__________. Manifestos neoístas – Greve da arte. Tradução de Monty Cantsin. São Paulo: Conrad, 
2004a. 



225 
 

__________. The Assault on Culture: Utopian Currents from Lettrisme to Class War. Edinburg: 
A.K. Press, 1991. 

__________. What is Situationism? A Reader. Edinburgh: AK Press, 1996. 

HOULGATE, S. An Introduction to Hegel: Freedom, truth and History. Oxford: Blackwell, 2005. 

__________. The Opening of Hegel’s Logic. Indiana: Purdue University Press, 2006b. 

__________. Time for Hegel. In: The Bulletin of the Hegel Society of Great Britain. n. 53. 2006a. 

HUIZINGA, Johan. Homo Ludens. Madrid: Alianza, 1998. 

__________. Homo Ludens. Tradução de João Paulo Monteiro. 4. ed. São Paulo: Perspectiva, 2000. 

HUSSEY,  A. The Game of War: The Life and Death of Guy Debord. Londres: Pimlico, 2002. 

HUTNYK, J. Bad Marxism: Capitalism and Cultural Studies. Londres: Pluto Press, 2004. 

HYPPOLITE, Jean.  Genesis and Structure of Hegel’s Phenomenology of Spirit. Evanston: North 
Western University Press, 1974. 

__________. Introdução à Filosofia da história de Hegel. Rio de Janeiro: Editora Civilização 
Brasileira. 1971.  

__________. Studies on Marx and Hegel. Londres: Heineman Educational Books, 1969. 

INTERNACIONAL  SITUACIONISTA.    Decor   and   the    spectators    of    suicide. 
Internationale Situationniste, n. 10, mar. 1966. Disponível em: <http://www.notbored.org 
/decor.html>.  

__________. Definitions. Internationale Situationniste, Paris, 1958. Disponível em:< 
http://www.bopsecrets.org./SI/1.definitions.htm>. 

__________. The theory of moments and the construction of situations. Internationale 
Situationniste, n. 4, jun. 1960. Disponível em: <http://www.cddc.vt.edu/sionline/si/ moments. 
html>.  

__________. Situacionista: Teoria e Prática da Revolução. São Paulo: Conrad, 2002. 

__________. International Situacionista. Trad. Cast. 3 Vols. Madrid: Literatura Gris, 2000. 

INTERNACIONAL LETRISTA.  Potlatch. Madrid: Literatura Gris, 2002. 

INTERNATIONALE SITUATIONNISTE. Paris: Librairie Arthème Fayard, 1997. 

INWOOD, M. A Hegel Dictionary. Oxford: Blackwell, 2002. 

ISOU, Isidore.  Introduction à une nouvelle poésie et à une nouvelle musique. Paris: Gallimard, 
1947.  

__________. Contre le cinéma situationniste, néonazi. Paris: Libraire la Guide, 1979. 

__________. L´internationale situationniste, un degré plus que le jarrivisme et l´englobant. Paris: 
Centre de créativité, 1981. 

__________. Oeuvres de spectacle. Paris: Gallimard, 1964. 

__________. Réflexions sur André Breton. Paris: Centre de Créativité, 1970. 

JACQUES, Paola Berenstein. (Org.). Apologia da deriva: escritos situacionistas sobre a cidade. 
Tradução de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2003. 

__________. Breve histórico da Internacional Situacionista – IS. Arquitextos, ano5, n. 3, abr. 2003. 
Disponível em: < http://vitruvius.com.br/revistas/read/ arquitextos/03.035/696>.  



226 
 

JAPPE, A.  A arte de desmascarar: um dos principais libelos contra o capitalismo, “A sociedade do 
espetáculo”. Folha de S. Paulo, São Paulo, 17 ago. 1997, Caderno MAIS!, p. 4-5. 

__________. L’Avant-garde inacceptable. Réflexions sur Guy Debord. Paris: Editions Lignes, 
2004. 

__________. Les aventures de la marchandise. Paris: Denoël, 2003. 

__________. Uma Conspiração Permanente contra o Mundo: Reflexões sobre Guy Debord e os 
Situacionistas. Trad. Jorge Lima Alves. Lisboa: Antígona, 2014. 

__________. Guy Debord. Londres: University of California Press. 1999. 

__________. Guy Debord. Tradução de Iraci D. Poleti. Petrópolis: Vozes, 1999a. 

JAPPE, Anselm. KURZ, Robert; ORTLIEB, Claus Peter. El absurdo mercado de los hombres sin 
cualidades. La Rioja: Pepitas de calabaza, 2009. 

JAPPE, Anselm; KURZ, Robert. Les habits neufs de l'Empire: remarques sur Negri, Hardt et Rufin. 
Paris: Léo Scheer, 2003. 

JAY, M.  La Imaginación Dialectica. Madrid: Taurus, 1988. 

__________. Downcast Eyes: The Denigration of Vision in Twentieth Century French Thought. 
Berkeley: University of California Press, 1994. 

JONGE, A. Nightmare Culture: Lautréamont and 'Les Chants de Maldoror. Londres: Secker and 
Warburg, 1973. 

JORN, Asger.   Au pied du mur. Paris: Éditions Jeanne Bucher, 1969. 

__________. Critique de la Politique Économique. Paris: Sens et Tonka, 2001. 

__________. Discours aux Pingouins et Autres Ecrits. Paris: Ecole National Superieure des Beaux 
Arts, 2001. 

__________. Fin de Copenhague. Bauhaus Immaginiste, 1957. Paris: Allia, 1985. 

__________. Le jardin d´Albisola. Torino: Fratelli Pozzo1974. 

__________. Pour la Forme. Ebauche d’une Methodologie des Arts. Paris: Allia, 2001. 

__________. Signes graves sur les églises de L’Eure et du Calvados. Copenhague: Borgen, 1964. 

JUGNON, Alain. Le devenir Debord. París: Nouvelles Editions Lignes, 2011.  

KANT, I. Crítica da Razão Pura. Trad. Valério Rohden e Udo Moosburger. São Paulo: Ed. Nova 
Cultural, 1996. 

__________. Idea for a Universal History from a Cosmopolitan Point of View. 1963. Disponível 
em: < http://www.marxists.org/reference/subject/ethics/kant/universal-history.htm>  

KAUFMANN, Vincent.  Guy Debord. La révolution au service de la poésie. Fayard, Paris, 2001. 

__________. The Lessons of Guy Debord. In: October, nº 115, 2006, p. 31- 38. 

__________. Théorie, autobiographie, stratégie. In: ROGOZINSKI, Jacob; VANNI, Michel 
(Orgs.). Dérives pour Guy Debord. Paris: Van Dieren, 2010.  

KEDOURIE, E. Hegel and Marx: Introductory Lectures. Oxford: Blackwell, 1995. 

KEHL, Maria Rita. Muito além do espetáculo. In: NOVAES, Adauto (Org.). Muito além do 
espetáculo. São Paulo: SENAC, 2005.  

KELLY, M. Hegel in France. Birmingham: Birmingham Modern Languages Publications, 1992. 



227 
 

KHAYYÁM, O. The Rubáiyát of Omar Khayyám. Ware: Wordsworth Editions, 1993. 

KING, M.  King Mob Echo. Edinburg: Dark Star, 2000. 

KINKLE, Jeffrey. Spectacular Developments: Guy Debord's Parapolitical Turn. 2010. Disponível 
em: <http://eprints.gold.ac.uk/3225/1/Kinkle-SpecDevFinal.pdf>  

KNABB, Ken.  Unrealized film projects. In: DEBORD, Guy. Complete cinematic works: scripts, 
stills, documents. Traduçao de Ken Knabb. Oakland, CA: AK Press, 2003b. 

__________. Introduction. In: DEBORD, Guy. Complete cinematic works: scripts, stills, 
documents. Tradução de Ken Knabb. Oakland, CA: AK Press, 2003a.  

KOJÈVE, A. Introdução à leitura de Hegel. Tradução: Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: 
Contraponto, 2015. 

__________. Introduction to the Reading of Hegel. New York: Cornell University Press. 1980. 

KORSCH, K.  Marxismo y filosofía. México: Era, 1971. 

__________. A Non-Dogmatic Approach to Marxism. 1946. In: Politics. May 1946. Disponível 
em: <http://www.cddc.vt.edu/bps/CF/korsch.htm>  

__________. Karl Marx. Barcelona: Ariel, 1975. 

__________. Marxism and Philosophy. Londres: New Left Books, 1970. 

__________. Marxismo e Filosofia. Tradução António Sousa Ribeiro. Porto: Afrontamento, 1977.  

__________. Ten Theses on Marxism Today. 1975. In: Telos. n. 26. Disponível em: 
<http://www.marxists.org/archive/korsch/1950/ten-theses.htm>  

KÖSIK, Karel. A Dialética do Concreto. Trad. Célia Neves e Alderico Toríbio. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1985.  

KOYRÉ, A. Études d'Histoire de la Pensée Philosophique. Paris: Gallimard, 1971. 

KRISIS, Grupo. Manifesto contra o Trabalho. Tradução Heinz Dieter Heidermann. São Paulo: 
Geousp/ Labur, 1999. 

KRISIS. Manifiesto contra el trabajo. Barcelona: Virus, 2002. 

__________. Manifesto contra o trabalho, 1999. Disponível em: < http://www.krisis.org/ 
diverse_manifest-gegen-die-arbeit_1999html>. 

KURZ, Robert. O colapso da modernização: da derrocada do socialismo de caserna à crise da 
economia mundial. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

__________. O pós-marxismo e o fetiche do trabalho: sobre a contradição histórica na teoria de 
Marx. O Beco, set. 2003. Disponível em: <http://obeco.planetaclix.pt /rkurz136.htm  

LAFARGUE, Paul. El derecho a la pereza. Madrid: Fundamentos, 2000. 

LAMBERT, Jean-clarence. CoBrA: un art libre. Paris: Galilée, 1983. 

LAMO DE ESPINOSA, Emilio. La teoría de la cosificación. De Marx a la Escuela de Francfort. 
Madrid: Alianza Editorial, 1981. 

LAPAQUE, Sébastien; LEROY, Jérôme. Eloge de l’uvresse: d’Anacereón à Guy Debord. Paris: 
J’ailu, 2000. 

LA-ROSE, Toulouse. Debord contre Debord. Paris: Nautilus, 2010. 



228 
 

__________. Internationale Situationiste: theoria come practica. Milão: Universitá de Milano, 
1983. 

__________. La véritable biographie maspérisatrice de Guy-Ernest Debord. Paris: Éditions Talus 
d’approche, 2001. 

__________. Pour en finir avec Guy Debord. Paris: Éditions Talus d’approche, 2004.  

LAUTRÉAMONT, L. Maldoror and the Complete Works of the Comte de Lautréamont. 
Cambridge: Exact Change, 1994. 

LAWLER, James. Hegel on logical and dialectical contradictions, and misinterpretations from  
Bertrand Russell to Lucio Colletti. In: MARQUIT, Edwin; MORAN, Phillip; e TRUIT, Willis H. 
Dialectical Contradictions: Contemporary Marxist Discussions. Mineapolis: Marxist Educational 
Press, 1982, p. 11-44 

LAZZARATO, M. Immaterial Labour. 1996. In: HARDT, M.; VIRNO, P. Radical Thought in 
Italy: A Potential Politics. Minneapolis: University of Minnesota Press. Disponível em: 
<http://www.generation-online.org/c/fcimmateriallabour3.htm>  

LE MAGAZINE LITTÉRAIRE. Les archives de Guy Debord à la BnF, 23 fev. 2011. Disponível 
em: <http://www.magazine-litteraire.com/content/newsletter_actualite- ecrivain 
/article.html?id=18600>.  

LE MANACH, Yves. Guy Debord y el “centro del mundo”. In: Alcachofas de Bruselas, v. 30, fev, 
1998. 

LEFEBVRE, H. Critique of Everyday Life. V. 1. Londres: Verso, 2008a. 

__________. Critique of Everyday Life. V. 2. Londres: Verso, 2008b. 

__________. Dialectical Materialism. Londres: Jonathan Cape, 1968. 

LEVINE, N. Dialogue Within the Dialectic. Londres: George Allen e Unwin, 1984.  

LI PO. The Selected Poems of Li Po. Londres: Anvil Press Poetry Ltd, 1998. 

LIBCOM. A Participatory Society or Libertarian Communism. 2009. Disponível em: < 
www.libcom.org/ files/a%20participatory%20society%20or%20libertarian%20communism.>  

LIKITKIJSOMBOON, Pitchit. The Hegelian dialectic and Marx’s Capital. In: Cambridge Journal 
of Economics, vol. 16, p. 405-419, 1992. 

LÖWY, Michael.  Método Dialético e Teoria Política. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

__________. Georg Lukács: From Romanticism to Bolshevism. Londres: New Left Books, 1979.  

LUKÁCS, G. Existentialism. In: Marxism and Human Liberation: Essays on History, Culture and 
Revolution by Georg Lukács. New York: Dell Publishing Co., 1973. Disponível em: < 
www.marxists.org /archive/lukacs/works/1949/existentialism.htm>  

__________. História e Consciência de Classe. Tradução de Telma Costa. Porto: Publicações 
Escorpião, 1974. 

__________. Soul and Form. New York: Columbia University Press, 2010. 

__________. A Defence of History and Class Consciousness: Tailism and the Dialectic. Londres: 
Verso, 2000. 

__________. História e Consciência de Classe: Estudos sobre a dialética Marxista. São Paulo: 
WMFMartins Fontes, 2012.  

__________. History and Class Consciousness. Londres: Merlin, 1971. 



229 
 

LYOTARD, J. F.  La Condition Postmoderne. Rapport sur le savoir. Paris: Éditions de minuit, 
1979. 

__________. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. Manchester: Manchester 
University Press, 1984. 

MACHEREY, P. The Problem of the Attributes. In: MONTAG, W.; STOLZE, T. (ed.) The New 
Spinoza. Minneapolis: University of Minneapolis Press, 1997. 

MAGEE, G. A. Hegel and the Hermetic Tradition. Ithica: Cornell University Press, 2001. 

MAKER, W. Philosophy Without Foundations: Rethinking Hegel. Albany: State University of New 
York Press, 1994. 

__________. The Very Idea of the Idea of Nature, or Why Hegel is not an Idealist. 1998. Disponível 
em: <http://www.gwfhegel.org/Nature/bm.html>  

MANDEL, E. A formação do pensamento econômico de Karl Marx: de 1843 até a redação de O 
Capital. Tradução Carlos Henrique Escobar. Rio de Janeiro: Zahar, 1968. 

MANRIQUE, J. Stances sur la Mort de son Père. Trad. Guy Debord. Cognac: Le Temps qu'il Fait, 
1991. 

MARCHÁN FIZ, Simón. Las vanguardias históricas y sus sombras. Madrid: Espasa Calpe, 1995. 

MARCOLINI, Patrick. Esthétique et politique du mouvement situationniste:  pour   une généalogie 
de ses pratiques et de ses théories (1952-1972). França: Université de Nice. 2009. 

__________. Marxismo y “antropología”. Barcelona: Grijalbo, 1974. 

MARCUS, G. Lipstick Traces: A Secret History of the Twentieth Century. Londres: Faber and 
Faber, 1989. 

MARCUSE, H. A ideologia da sociedade industrial: o homem unidimensional. 4ª edição. Tradução 
Giasone Rebuá. Rio de Janeiro: Zahar, 1973. 

__________. Razão e Revolução: Hegel e o advento da Teoria Social. Tradução de Marília 
Barroso. 2ª edição. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

MARELLI, Gianfranco. L´amara vittoria del situazionismo: per una storia dell´internationale 
situationniste. 1957-1972. Pisa: Biblioteca Franco Serantini, 1996. 

MARIE, Guy-Claude. Guy Debord: de son cinéma en son art et en son temps. Paris: Vrin, 2009. 

MARSHALL, P. Demanding the Impossible: A History of Anarchism. Londres: Harper Collins, 
1992. 

MARTIN, W. In Defence of Bad Infinity: A Fichtean Response to Hegel's Differenzschrift. In: The 
Bulletin of The Hegel Society of Great Britain.  n. 55/56. 2007. 

MARTOS, Jean-François. Historie de l´internationale situationniste. Paris: Gérard  Lébovici, 1989. 

MARX, K.  Crítica da filosofia do direito de Hegel. Tradução Rubens Enderle e Leonardo de Deus. 
São Paulo: Boitempo, 2010. 

__________. Grundrisse 1857-1858. 2 vols. México: Fondo de Cultura Económica, 1985. 

__________. Karl Marx: Selected Writings. Ed. David McLellan. Oxford: Oxford University Press, 
2000. 

__________. Nova Gazeta Renana. Apresentação e tradução Lívia Cotrim. São   Paulo: Educ, 2010. 

__________. Capital. V. 2. Londres: Penguin, 1978.  



230 
 

__________. Capital. V. 3. Londres: Penguin, 1981.  

__________. Capital. V.1. Londres: Penguin, 1976.  

__________. Crítica del Programa de Gotha. Madrid: Aguilera, 1971. 

__________. Early Writings. Middlesex: Penguin, 1975. 

__________. Economic and Philosophical Manuscripts of 1844.  New York: Prometheus Books, 
1988. 

__________. El Capital. Crítica de la Economia Política. 3 volumes. México: Fondo de Cultura 
Económica, 2001.  

__________. Grundrisse. Middlesex: Penguin, 1973. 

__________. Letter to Ruge, September 1843. In: Deutsch-Französische Jahrbücher. 1844. 
Disponível em: <http://www.marxists.org/archive/marx/works/1843/letters /43 _09.htm>  

__________. Letter to the Editor of the Otecestvenniye Zapisky, November 1877. In: MARX, K.; 
ENGELS. F. Correspondence. International Publishers. 1968. Disponível em: 
<http://www.marxists.org /archive/marx/works/1877/11/russia.htm> 

__________. O Capital. Tradução Reginaldo Sant’Anna. 3ª edição. Vol. I. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1975. 

__________. O Capital. Tradução Regis Barbosa e Flávio R. Kothe. “Coleção Os Economistas”. 
São Paulo: Abril Cultural, 1983.  

__________. O Capital. V. 1. 1962. Disponível em: <https://www.marxists.org /português / 
marx/1867/ ocapital-v1/>  

__________. Oeuvres. Paris: Gallimard, 1982. 

__________. Selected Writings. Ed. Hugh Griffith. The Collector's Library of Essential Thinkers. 
Londres: CRW Publishing, 2004 

__________. Speech at the Anniversary of the People’s Paper. In: Marx Engels Collected Works V. 
1. Moscou: Progress Publishers. 1969. Disponível em: <http://www.marxists.org /archive/ 
marx/works/1856/04/14.htm#intro> 

__________. Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie: Einleitung. 1999. Disponível em: 
<http://www.mlwerke.de/me/me01/me01_378.htm>  

MATOS, Olgária Chain F. Paris 1968: as barricadas do desejo. São Paulo: Brasiliense, 1981. 

__________. Guy Debord: Theatrum Mundi e os palíndromos do tempo. Revista Limiar, São Paulo, 
v. 1, n. 1, p.1-11, 2013. Disponível em: <http://www2. unifesp.br/revistas/limiar/pdf-
nr1/olgaria_limiar_1.pdf> 

MAUSS, M. The Gift. Londres: Routledge, 2004. 

MCDONOUGH, Tom (ed.). Guy Debord and The Situationist International. Massachusetts: 
October Books, 2002. 

__________. The beautiful language of my century: reinventing the language of contestation in 
postwar France, 1945-1958. Cambridge: MIT Press, 2007a. 

McHUGH, Gene. Battle Code: Guy Debord's Game of War and the Radical Software Group. In: 
Artforum International, New York, p. 167-168, nov. 2008. 

MEADEN, S. Who Are These Lunatics? An Overview of Reclaim the Streets. 2009. In: The Devil's 
Party: Marx, Theory and Philosophy. Londres: Goldsmiths Centre for Cultural Studies, 2009. 



231 
 

MEILLASSOUX, Q. After Finitude: An Essay on the Necessity of Contingency. Londres: 
Continuum, 2008. 

MERRIFIELD, Andy. Guy Debord. Londres: Reaktion Books, 2005. 

__________. Metromarxism. A Marxist Tale of the City. New York: Routledge, 2002. 

MESA, Ciro. La emancipación frustrada: sobre el concepto de historia en Marx. Madrid: 
Biblioteca Nueva, 2004. 

MISSELWITZ, P.; WEIZMAN, E. Military Operations as Urban Planning. 2003. Disponível em: 
<http://www.metamute.org/?q=en/node/6317>  

MOINET, J. L. Genèse et Unification du Spectacle. Paris: Champs Libre, 1977. 

MUSSE, Ricardo. O perfil multifacetado de Guy Debord. Cult, São Paulo, v. 19, n. 1, p.34-35, 
2016. Mensal. 

__________. Uma dialética do especulativo e do concreto. Cult, São Paulo, v. 19, n. 1, p.32-38, 
2016. Mensal. 

NADEAU, Maurice. Histoire du surréalisme. Paris: Éditions du Seuil, 1964. 

NANCY, J. L. Hegel: The Restlessness of the Negative. Londres: University of Minnesota Press, 
2002. 

NASH, Jorgen. Situationister. 1957-1970. Bauhaus Situationister, 1970.  

__________. Who are the situationists. Times Literary Suplement, Special Issue, 1964. Disponível 
em: <http://www.infopool.org.uk/6401.html>.  

NEGRI, A.  Time for Revolution.  Londres: Continuum, 2003. 

__________. Subversive Spinoza. Manchester: Manchester University Press, 2004. 

__________. Value and Affect. 1999. In: Derive Approdi. n. 12/13. Disponível em:  
<http://www.generation-online.org/t/valueaffet.htm>  

NEGRI, A.; LAZZARATO, M. Trabalho imaterial. Rio de Janeiro: DP & A, 2001. 

NIETZSCHE, F. Beyond Good and Evil. In: Basic Writings of Nietzsche. New York: Random 
House, 1992. 

NIEUWENHUIS, Constant. Le grand jeu à venir. In: DEBORD, Guy. Potlatch (1954- 1957). Paris: 
Gallimard, 1996.  

__________. New Babylon. Catalog by Haags Gemeetenmuseum, The Hague, 1974. Disponível 
em: <http://www.notbored.org/new-babylon.html>.  

NOVACK, G. Understanding History. 1964. Disponível em: <http://www.marxists.org> 

NOVAES, Adauto (Org.). Muito além do espetáculo. São Paulo: SENAC, 2005. 

NOYS, B. Apocalypse, Tendency, Crisis. 2010b. Disponível em: < http://www.metamute.org/ 
en/contente /apocalypse_tendency_crisis>  

__________. Destroy Cinema! Destroy Capital! Guy Debord's The Society of the Spectacle (1973). 
2007. Disponível em: http://www.scribd.com/doc/35632970/Debord-and-Cinema>  

__________. The Persistence of the Negative: A Critique of Contemporary Continental Theory. 
Edindburg: Edinburg University Press, 2010. 

__________. Through a Glass Darkly: Alain Badiou's Critique of Anarchism. In: Anarchist Studies. 
v. 16. n. 2. 2008. Disponível em: <http://slackbastard.anarchobase.com/?p=12086>  



232 
 

OSBORNE, P.  The Politics of Time: Modernity and the Avant-Garde. Londres: Verso, 1995. 

__________. Marx and the Philosophy of Time. In: Radical Philosophy. n. 147. 2008. 

OSSOWSKI. Stanislaw. Estrutura de Classes na Consciência Social. Rio de Janeiro: Zahar 
Editores, 1964. 

PANNEKOEK, Anton. Consejos obreros. Bilbao: Zero, 1977.  

PAPAIOANNOU, Kostas. El marxismo, Ideologia Fria. Madrid: Guadarrama, 1967. 

__________. Hegel. Lisboa: Editorial Presença, 1964. 

PERNIOLA, Mario. Enigmas – egípcio, barroco e neobarroco na sociedade e na arte. Chapecó: 
Argos, 2009. 

__________. Os situacionistas: o movimento que profetizou a “sociedade do espetáculo”. Tradução 
de Juliana Cutolo Torres. São Paulo: Annablume, 2009. 

PLANT, Sadie. El gesto más radical. La Internacional Situacionista en una época postmoderna. 
Madrid: Errata naturae, 1992. 

PLATÃO. Critias. In: The Collected Dialogues Including the Letters. Princeton: Princeton 
University Press, 1961. 

POPPER, Karl. A Miséria do Historicismo. Tradução de Octanny S. Da Mota e Leonidas 
Hegenberg. São Paulo: Cultrix/Editora da USP, 1980. 

__________. O que é a dialéctica? In Conjecturas e Refutações. Trad. de Benedita Bettencourt. 
Coimbra: Almedina, 2006. 

POSTONE, Moishe. Crítica, estado e economia. In: RUSH, Fred (Org.). Teoria crítica. São Paulo: 
Idéias e Letras, 2008. 

__________. Time, Labour and Social Domination: A Reinterpretation of Marx's Critical Theory. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1996. 

PRADAS, Josep. Debord ha muerto, viva el hombre. In: Astrolabio. Revista internacional de 
filosofía, n. 1, 2005. 

PRIGENT, M. The Difference between Moishe Postone's and Guy Debord's Critique of Capitalism, 
or: The Limits of Guy Debord. 2009a.  Disponível em: <http://www.palim-psao.fr/article-la-
difference-entre-la-critique-du-capitalisme-moderne-de-debord-et-celle-de-moishe-postone-ou-les-
limites-de-la-critique-de-guy-debord-56816468.html> 

__________. The Memoirs of a Situationist Drummer. 2009b. Disponível em: 
<http://www.principiadialectica.co.uk/blog/?cat=8&paged=2>  

RABANT, C. Le Dernier Gardien. In: Lignes. n. 3. 1997. 

RAMOS, A. Value and Price of Production: New Evidence on Marx's Transformation Procedure. 
In: International Journal of Political Economy. v. 28. n. 4. 1998. 

RASPAUD, Jean-jacques; VOYER, Jean-Pierre. L´internationale situationniste: protagonists, 
chronologies, bibliographie (avec un index des noms insultés). Paris: Champ Libre, 1971. 

REES, J. Engels' Marxism. 1994. Disponível em: <http://pubs.socialistreviewindex. org.uk/ 
isj65/rees.htm>  

__________. The Algebra of Revolution: The Dialectic and the Classical Marxist Tradition. 
Londres: Routledge, 1998. 

RETORT.  Afflicted Powers: Capital and Spectacle in a New Age of War. Londres: Verso, 2006. 



233 
 

RIAL UNGARO, Santiago. Guy Debord y el backstage de la sociedad del espectáculo. Madrid: 
Campo de ideas, 2007. 

RIMBAUD, A. Selected Poems and Letters. Londres: Penguin, 2004. 

ROBERTS, J. Philosophizing the Everyday: Revolutionary Praxis and the Fate of Cultural Theory. 
Londres: Pluto Press, 2006. 

ROBERTSON, A. The Philosophical Roots of the Marx-Bakunin Conflict. 2003. Disponível em: 
<http://www.marxists.org/reference/archive/bakunin/bio/robertson- ann.htm>  

ROGERS, Ashley D. The Influence of Guy Debord and the Situationist International on Punk Rock 
Art of the 1970’s. University of Cincinnati, 2006. 

ROGOZINSKI, Jacob; VANNI, Michel (Orgs.). Dérives pour Guy Debord. Paris: Van Dieren, 
2010. 

ROSDOLKY, Roman.  Genesis y Estructura de El Capital de Marx. Tradução de León Mames. 
Cidade do México: Siglo XXI, 1978. 

__________. Gênese e Estrutura de O Capital de Karl Marx. Tradução César Benjamin. Rio de 
Janeiro: EdUERJ/ Contraponto, 2001. 

__________. The Making of Marx's 'Capital. Londres: Pluto Press, 1980. 

ROSE, D. Hegel's Philosophy of Right. Londres: Continuum, 2007. 

ROSE, Toulouse. Debord contre Debord. París: Nautilus, 2010. 

__________. Pour en finir avec Guy Debord. París: Éditions Taluse, 2004. 

ROSS, K. Lefebvre on the Situationists: An Interview. In: MCDONNOUGH, T. (ed.). Guy Debord 
and the Situationist International - Texts and Documents, Londres: October, 2004. 

__________. May' 68 and its Afterlives. Londres: University of Chicago Press, 2002. 

ROUSELL, F. Debord, a Treasure. 1999. In: Liberation, Monday, 16 February 2009. Disponível 
em: <http://athens.indymedia.org/front.php3?lang=en&article_id=996496>  

ROUSSEAU, J. J. The Social Contract. Oxford: Oxford University Press, 1994. 

ROYCE, J. The Hegelian Theory of Universals. In: The Spirit of Modern Philosophy. New York: 
Dover Publications. 1983. Disponível em: <http://www.class.uidaho.edu/mickelsen /texts/ Royce% 
20Hegel% 20Apend%20C.htm> 

RUBIN, I. I. Essays on Marx's Theory of Value. Detroit: Black and Red, 1972 

RUMNEY, R. The Consul. Londres: Verso, 2002. 

SABATIER, Roland. Le lettrisme: les créations et les créatures. Nice: Z´éditions, 1989.  

SADLER, S. The Situationist City. Londres: MIT Press, 1988. 

SAFATLE, Valdimir. Tudo que é sólido se desmancha em imagens espetaculares. In: O Estado de 
S. Paulo, Cultura, São Paulo, p. D6, 2008. 

SAINZ PEZONAGA, Aurelio. Rupturas Situacionistas. Superación del arte y revolución cultural. 
Madrid: Tierra de Nadie Ediciones, 2011. 

SANGUINETTI, G. On Terrorism and the State: The Theory and Practice of Terrorism Divulged 
for the First Time. Londres: Aldgate Press, 1982. 

SANTANA FERNÁNDEZ, María. La abolición del trabajo. In: El Telar de Ulises, nº 2, 2002. s/p. 



234 
 

SARTRE, J. P.   A Náusea. Tradução de Rita Braga. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000. 

__________. Existentialism and Humanism. Londres: Methuen, 1973. 

__________. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Trad. Paulo Perdigão. 
Petrópolis: Vozes, 1997. 

__________. Being and Nothingness. Londres: Routledge, 2003. 

__________. Critique of Dialectical Reason. V.1. Londres: Verso, 2004. 

__________. Nausea. Londres: Penguin, 1965. 

__________. The Search for Method. 1960. In: Existentialism from Dostoevsky to Sartre. New 
York: Vintage Books. 1960. Disponível em: <http://www.marxists.org /reference 
/archive/Sartre/works/critic /sartre1.htm>  

SCHIFFTER, Frédéric. Guy Debord l’atrabilaire. Paris: Distance, 1997.  

__________. Contra Debord. Madrid: Melusina, 2005. 

SCREPANTI, E. Libertarian Communism - Marx, Engels and the Political Economy of Freedom. 
Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2007. 

SHORTALL, FELTON. The Incomplete Marx. Newcastle upon Tyne: Athenaeum Press, 1994. 

SITUATIONIST INTERNATIONAL. De la Misère en Milieu Étudiant. 1966. Disponível em: 
<http://library.nothingness.org/articles/SI/fr/display/12>  

__________. . Internationale Situationniste. Mayenne: Libraire Arthème Fayard, 1997.  

__________. Situationist International Anthology. Berkeley:  Bureau of Public Secrets, 2006. 

__________. The Real Split in the International. Londres: Pluto Press, 2003. 

__________. The Theory of Moments and the Construction of Situations. 1960. Disponível em: 
<http://www.cddc.vt.edu/sionline/si/moments.html>  

SLOTERDIJK, Peter. Ira y Tiempo. Madrid: Siruela, 2010. 

SPIVAK, G. C. Can the Subaltern Speak? In: Marxism and the Interpretation of Culture. Chicago: 
University of Illinois Press, 1988. 

__________. Scattered Speculations on the Question of Value. In: In Other Worlds. New York: 
Methuen, 1987. 

STEWART, J. (ed.). The Hegel Myths and Legends. Illinois: Northwestern University Press, 1996. 

STIRNER, Max. O único e sua propriedade. Tradução de João Barrento. Lisboa: Antígona, 2004. 

STURMTHAL, Adolf. Consejos obreros. Barcelona: Fontanella, 1971. 

SUBIRATS, Eduardo. (Org.). Textos Situacionistas: crítica de la vida cotidiana. Barcelona: 
Anagrama, s.d. 

SUN TZU. A arte da Guerra. 3ª ed. São Paulo: Editora Record, 1997. 

__________. The Art of War. Massachusetts: Shambhala. 1988. 

TAYLOR, C. Hegel and Modern Society. Cambride: Cambridge University Press, 1999.  

THE INVISIBLE COMMITTEE. The Coming Insurrection. Los Angeles: Semiotexte, 2009. 

TOLEDO, Plínio Fernandes. A Astúcia da Dialética: o desvio em Guy Debord. São Paulo: 
LiberArs, 2015. 



235 
 

TOSCANO, A. Real Abstraction Revisited: Of Coins, Commodities and Cognitive Capitalism. 
2005. Disponível em: <http://www2.le.ac.uk/departments/management 
/documents/research/research-units /cppe /seminar-pdfs/2005/toscano.pdf>  

__________. The Open Secret of Real Abstraction. In: Rethinking Marxism. n. 20. 2008. 

TOURAINE, Alain. Le communisme utopique. Le mouvement de mai 68. Paris: Editions du Seuil, 
1968. 

TRUDEL, Alexandre. Une sagesse qui ne vient jamais: esthétique, politique et personnalité dans 
l’oeuvre de Guy Debord. Montréal: Université de Montréal, 2010. 

TURNER, S. Guy Debord and the Metaphysics of Marxism: An Obituary of Guy Debord. In: 
Common Sense. n. 20. 1996. 

TZARA, T. Dada Manifesto 1918. In: HARRISON, C.; WOOD, P. Art in Theory: 1900-1990. 
Oxford: Blackwell, 1996. 

UP AGAINST THE WALL MOTHERFUCKER! Up Against the Wall Motherfucker!: An 
Anthology of Rants, Posters and More. Melbourne: Homebrew Publications and Active 
Distribution, 2007. 

VAGUE, T. The Boy Scout's Guide to the Situationist International. 2000. Disponível em: < 
http://library.nothingness.org/articles/SI/en/display/240>  

VANEIGEM, R. Isidore Ducasse et le Comte de Lautréamont dans les Poésies. 1956. Disponível 
em: < http://library.nothingness.org/articles/SI/fr/display/72>  

__________. A arte de viver para as novas gerações. São Paulo: Conrad, 2002.  

__________. The Book of Pleasures. Londres: Pending Press, 1923. 

__________. The Revolution of Everyday Life. Londres: Rebel Press, 1994. 

VELHO, Otávio G.; PALMEIRA, Moacir G.; BERTELLI, Antonio R. Estrutura de Classes e 
Estratificação Social. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1973. 

VIANA, Nildo. Debord: espetáculo, fetichismo e abstratificação. In: Revista Panorama, Goiânia, n. 
1, p.05-14, ago. 2011. 

VIÉNET, René. Enragés y situacionistas en el movimiento de las ocupaciones.  Madrid: Castellote, 
1978. 

VOGEL, S. Against Nature: The Concept of Nature in Critical Theory. Albany: Sate University of 
New York Press, 1996. 

VOYER, J.-P. There is no Society of the Spectacle. In: Limites de conversation. Estrasburgo: 
Éditions Anonymes. 1998. Disponível em: <http://pagesperso-orange.fr/leuven/ arideau.htm 
#_ftn1> 

WAHL, Jean.  Le Malheur de la Conscience dans la Philosophie de Hegel. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1951. 

__________. La Logica de Hegel como Fenomenologia. Buenos Aires: La Pleiade, 1973. 

WARD, C.  Anarchism: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press, 2004. 

WARK, M. 50 years of Recuperation of the Situationist International. New York: Princeton 
Architectural Press, 2008. 

WEIZMAN, E. The Art of War. 2006. In: Frieze, n. 99.  2006. Disponível em: <www.frieze.com 
/issue/article/the_art_of_war/ Weizmann>  



236 
 

WENDLING, A. Karl Marx on Technology and Alienation. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 
2009. 

WHEEN, F. Marx’s Das Kapital: A Biography. Londres: Atlantic Books, 2006. 

WILSOM, R. Theodor Adorno. Abingdon: Routledge, 2007. 

WOLFF, Francis. Por trás do espetáculo: o poder das imagens. In: NOVAES, Adauto (Org.). Muito 
além do espetáculo. São Paulo: Senac, 2005.  

WOLFF, R.P. In Defense of Anarchism. Londres: University of California Press, 1998. 

WOLFSON, Murray. Uma reavaliação da Economia de Marx. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 
1972. 

YOVEL, Y. Hegel's Preface to the Phenomenology of Spirit. Princeton: Princeton University Press, 
2005. 

ZHDANOV, A. A. Soviet Literature: The Richest in Ideas, the Most Advanced Literature. In: Soviet 
Writers’ Congress 1934: The Debate on Socialist Realism and Modernism. Londres: Lawrence and 
Wishart. 1977. Disponível em: <http://www.marxists.org/subject/art /lit_crit/ sovietwritercongress 
/zdhanov.htm> 

 

III FILMOGRAFIA CITADA E CONSULTADA 

 

CRITIQUE de la séparation. Direção: Guy Debord. França: Dansk-Fransk Experimental-
filmskompagni, 1961. Versão digital (19 min.), 35mm, P&B. 

GUY DEBORD, son art et son temps. Direção: Guy Debord e Brigitte Cornand. França: 
Canal+/Institut national d’audiovisuel, 1994. Versão digital (60 min.), P&B. 

GUY DEBORD’s the game of war. Direção: Ilze Black. Class Wargames, 2009. Versão digital (26 
min.), Vídeo, Cor.TAMBOURS du jugement premier. Direção: François Dufrêne. 1952. Versão 
digital (60 min.), 35mm, P&B. 

HURLEMENTS en faveur de Sade. Direção: Guy Debord. França: s. n. t., 1952. Versão digital (75 
min.), 35mm, P&B. 

IN GIRUM imus nocte et consumimur igni. Direção: Guy Debord. França: Simar Films, 1978. 
Versão digital (105 min.), 35mm, P&B. 

LA SOCIÉTÉ du spectacle. Direção: Guy Debord. França: Simar Films, 1973. Versão digital (90 
min.), 35mm, P&B. 

RÉFUTATION de tous les jugements, tant élogieux qu’hostiles, qui ont été jusqu’ici portés sur le 
film “La Société du spectacle”. Direção: Guy Debord. França: Simar Films, 1975. Versão digital 
(20 min.), 35mm, P&B. 

SUR LE PASSAGE de quelques personnes à travers une assez courte unité de temps. Direção: Guy 
Debord. França: Dansk-Fransk Experimental-filmskompagni, 1959. Versão digital (18 min.), 
35mm, P&B. 

TRAITÉ de bave et d’éternité. Direção: Isidore Isou. Films M.-G. Guillemin, s. n. t., 1951. Versão 
digital (120 min.), 35mm, P&B. 

 


