PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO
PUC-SP

Douglas Aparecido Bueno

GUY DEBORD E A NOVA FASE DO ESPETACULO

DOUTORADO EM FILOSOFIA

Sao Paulo
2017



PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO
PUC-SP

Douglas Aparecido Bueno

GUY DEBORD E A NOVA FASE DO ESPETACULO

DOUTORADO EM FILOSOFIA

Tese apresentada a Banca Examinadora da Pontificia
Universidade Catolica de Sdo Paulo, como exigéncia
parcial para obtencéo do titulo de Doutor em Filosofia
sob a orientagdo do Prof. Dr. Antonio José Romera
Valverde.

Sao Paulo
2017



PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DE SAO PAULO
PUC-SP

Douglas Aparecido Bueno

GUY DEBORD E A NOVA FASE DO ESPETACULO

DOUTORADO EM FILOSOFIA

BANCA EXAMINADORA

Sao Paulo
2017



Dedico a

Gabriela Bueno



AGRADECIMENTOS
A CAPES pelo auxilio.

Ao longo de toda essa jornada tenho sentimentos de gratiddo para com inumeros
professores, amigos e familiares que me auxiliaram nessa longa travessia.

Em especial, a meu Orientador, Mestre e Amigo, Prof. Dr. Valverde, pela acolhida,
generosidade, atencdo, paciéncia e pelo estimulo ao prazer pedagogico! Todos 0s meritos do
trabalho Ihes s&o devidos.

Agradeco aos professores Dr. Marcelo Perine, Dr. Celso Favaretto, Dr. Peter Pal
Pelbart, pelas orientacdes, sugestdes e criticas no exame de qualificacao.

As Professoras Conceicdo Pimenta e Dra. Simone Pelegrini, pelo auxilio na correcéo
da linguagem, com as traducdes, observagdes, leitura e criticas importantes.

A Profa. Dra. Constanga Marcondes César e ao Prof. Tarcisio Moura pelo estimulo
ao amor a Filosofia.

Ao amigo, Prof. Angelo Zadra pelos conselhos, orientagbes acerca das escolhas
dificeis da vida.

Aos amigos com quem convivi no Curso de Pds-Graduacdo em Filosofia: Marcelo
Marin, Ronnielle, Fernando Monteiro e Ana Casoretti.

Aos meus amigos de trabalho, Ana Karine, Adriano, Dhionathan, Vanessa, Graziella,
Carol Valério, Stephania e Poldi, que em todos 0os momentos me animaram com palavras e
acOes de estimulo.

Aos meus alunos, da Academia da Forca Aérea, que me proporcionam momentos de
analise e reflexdo acerca das batalhas da vida.

Finalmente, a minha familia, pelo amor incondicional, incentivo, confianca e

paciéncia.

A todos,
Muito Obrigado.



O espetaculo ndo é um conjunto de imagens, mas uma relacéo social entre pessoas,
mediada por imagens.

Guy Debord



RESUMO

BUENO, Douglas Aparecido. Guy Debord e a Nova Fase do Espetaculo. 2017. 236 f. Tese
(Doutorado) - Programa de Estudos Pos-Graduados, Faculdade de Filosofia, Pontificia
Universidade Catoélica de Sao Paulo, Sao Paulo-SP, 2017.

A tese analisa a teoria do espeticulo de Guy Debord sob a égide de suas influéncias
filosoficas, colocando em relevo as suas principais contribui¢des para a analise e superagao do
espetaculo. O espetaculo, para Debord, ¢ uma relacdo alienada para a constru¢do social e
historica, que sobrepuja a critica da midia, tal como ¢ comumente assumido. A tese revela
que a teoria do espetaculo, em sua origem, ¢ uma reflexdo filoséfica sobre o tempo da
historia, e a luz dessa hermenéutica, interpreta a propria teoria nessa base. Analisar a teoria do
espetaculo, sob o foco das ideias de tempo e historia, oferece um caminho para se estudar o
marxismo hegeliano de Guy Debord. O marxismo hegeliano de Debord se conecta, na tese,
aos seus interesses teorico-filosoficos nos conceitos de estratégia e jogo, a partir dos
principios existénciais e com fundamento nestes temas, investiga e teoriza a praxis, a acao
politica no tempo e na historia social como meios para se superar o espetaculo. Por outro lado,
na medida em que se delimita a teoria sobre esse recorte epistemoldgico, ficam aparentes suas
deficiéncias. A teoria do espetaculo esta baseada na separacdo unificada das a¢des do sujeito
historico-social e na interpretacdo social sob a mesma rubrica, que por sua vez, substitui a
analise marxiana do capital como uma relacdo social antagonica, em detrimento da oposi¢ao
abstrata entre a consciéncia homogeneizada e alienada da histéria e do mundo. Muito embora
essa vertente teorica, aparentemente, seja problematica, as no¢des de subjetividade, tempo e
historia assumem papel relevante para a analise social. Colocando em relevo as posicdes de
Guy Debord de que toda agdo social, bem como toda teoria devem ser analisadas como
intervengdes estratégicas, além de que toda teoria deve ser um convite a sua superagdo, a tese
reveste-se do marxismo hegeliano de Debord para sugerir que a teoria do espetaculo ¢ um
momento Sui generis dentro de uma concepgao de acdo historica. Isso quer dizer que toda a
teoria de Debord proporciona um modelo de vontade politica coletiva, e sugere uma reflexao
sobre a possibilidade dessa hermenéutica ser desenvolvida.

Palavras-Chave: Espetaculo, Mercadoria, Reificagdo, Tempo, Historia



ABSTRACT

BUENO, Douglas Aparecido. Guy Debord and the New Stage of the Spectacle. 2017. 236 f.
Thesis (Doctoral) - Program of Postgraduate Studies, Faculty of Philosophy, Pontifical
Catholic University of Sao Paulo, Sdo Paulo-SP, 2017.

The thesis deals with the spectacle of Guy Debord theory under the aegis of its artistic,
political and philosophical influences, putting in relief their main contributions to the analysis
and overcoming of the spectacle. The spectacle, to Debord, is a relationship alienated for
social and historical construction, which overcomes the media criticism, as is commonly
assumed. The thesis reveals that the theory of the spectacle, in its origin, is a philosophical
reflection on the story time, and in the light of hermeneutics interprets own theory on that
basis. Analyze the theory of the spectacle, from the standpoint of time and story ideas, it
offers a way to resolve the hegelian marxism of Guy Debord. The hegelian marxism Debord
connects, in theory, its theoretical and philosophical interests in the concepts of strategy,
chance and play, from the existential principles and based on these issues, investigates and
theorizes the practice, political action in time and social history as a means to overcome the
spectacle, or give you a new phase. Furthermore, to the extent that delimits the theory of this
epistemological framework, it is apparent deficiencies. The theory of the spectacle is based on
the unified separation of the actions of the subject (historical and social) and social
interpretation under the same heading, which in turn replaces the Marxian analysis of capital
as an antagonistic social relationship rather than the abstract opposition between homogenized
and alienated consciousness of history and the world. Although this aspect apparently
theoretical problem is, the notions of subjectivity, time and history significant role for social
analysis. Putting in relief the Guy Debord’s position that all social action and every theory
must be considered as strategic interventions, and that every theory must be an invitation to
overcome them, the thesis takes up the hegelian marxism Debord to suggest spectacle that the
theory is a sui generis moment within a historical action design. This means that all Debord’s
theory provides a collective political will model and suggests a reflection on the possibility of
this hermeneutic be developed.

Keywords: Spectacle, merchandise, reification, time, history



LISTA DE ABREVIACOES

APL: Associacao Psicogeogréfica de Londres.

Enciclopédia: Enciclopédia das Ciéncias Filosoficas

Comentarios: Comentarios sobre A sociedade do espetéculo.

De la misére.: De la misé en Milieu Etudiant.

Fenomenologia: Fenomenologia do Espirito.

L.S.: Internacional Situacionista.

IL: Internacional Letrista.

In girum: In girum imus nocte et consumimur igni.

Logica: Ciéncia da Logica

MIBI: Movimento por uma Bauhaus Imaginista.

Oecuv.: Oeuvres.

Pan.: Panegirico.

R.L.S.: Internationale situationniste (revista publicada entre 1958 e 1969).
Rapp.: Rapport sur la construction des situations.

Refutagdo: Refutacéo de todos os julgamentos, tanto elogiosos quanto hostis, que foram feitos
sobre o filme ““A sociedade do espetaculo”.

SB: Socialismo ou Barbérie.

SDE.: Sociedade do Espetaculo.

VS.: La véritable scission dans I’ Internationale.



SUMARIO

INTRODUGCAO . .....cucuererrreercnesesssesesesessssessssssssssssessssssssssesssssssssssssssssssssssesssssesans 12
CAPITULO Lcuuneneerscenecnneennennsensssesssensene 18
MATRIZES FILOSOFICAS DE GUY DEBORD...........coooesteeueeresnesnssssessessessns 18
1 Contexto Historico Filosofico da Teoria de Debord...........cccoevevienieieniencennenne. 18
1.1 Da Superagdo da Arte a Realizagdo da Filosofia...........cccccvevveeveennnnnnn. 18
1.2 De volta ao hegelianismo reVOIUCIONATIO. .........eeevvieeeriieeeiieeeiieeeiie e 25
1.2.1 O significado da filosofia de Hegel para MarX...........cccccveeeennee 30
1.2.2 Hegel recuperado por Georg Lukacs........cceeeveeviieniieciienieeieenen. 38
1.2.3 Debord e o desvio da filosofia de Hegel............ccccoevveeeiiennennnns 46
1.3 Debord ¢ a construcao de um antissistema dialético..............cccceeuvvreeennnne. 53
1.3.1 Negatividade hegeliana e marxista...........cccoeceeveeeiienieinieennnnne. 56
1.3.2 As raizes conceituais da teoria do espetaculo............ccceerueeennnee. 70
1.3.3 Socialismo ou Barbarie ¢ o retorno a MarX...........ceceeeeeerereenennne 79
1.3.4 O tragico da arte € do espetaculo..........cceveerciieeniieenieeeriee e, 81
1.3.5 O momento e a situagdo: Lefebvre e Debord...........ccccuvvenneeennne. 88
CAPITULO II 100
O ESTRANHO MOVIMENTO DA MERCADORIA AO ESPETACULO...... 100
2 Arqueologia do ESPetaculo.........ccciiviiiiiiiiiiiiiecieeeeee e 100
2.1 Feuerbach e o triunfo do idolo..........oooeeiiiiiiiiiiieeeee, 100
2.2 A teoria do espetéaculo e a construg@o da Historia..........cecceeeeeeiieniieiene 109
2.3 Formas concentradas e difusas do espetdculo..........cccceeeveeviieniiiiieniennnn. 117
2.4 Capital, aparéncia € fetichiSmO............cceevieeiieriieiiieieeeee e 127
2.5 O Marxismo como Ideologia e Espetaculo..........cccceevvveeeiienciienciecnneene, 137

2.6 O Estranho movimento da Mercadoria ao Espetaculo..........c..cccccoceeeennene 151



CAPITULO 111

A NOVA FASE DA TEORIA DO ESPETACULO......ccveeveuerrerensrserssssssassasssens

Do Jogo a Guerra

3 Estratégias de superacao do eSpetaculo.........cceeecvieriieiiieniieniieiieeiecie e

3.1 Um interesse pouco conhecido: do jJogo a guerra........ccceeevveeeveeereveeennee.

3.2 O Estratégico, o Ludico e a HiStOria........ccceevirieniincnienieinicnecene

3.3 A Forga

ativa do espetaculo integrado.........ccceecuerievenienieneniinieneee

3.4 A Estratégia € 0 SUDIIME........ccccoouiiriiiiiiieiieeiieiecie e

3.5 Tatica e estratégia na Teoria do Espetaculo..........cccceeevevieenciieiniieenieen,

CONSIDERACO
BIBLIOGRAFIA

ES FINAIS....coeererenrrrnennennnnes

155
155
155

155
156
164
168
181
188

200
214



12

INTRODUCAO

““O espetaculo € o capital a um tal grau de acumulacao que se torna imagem.”’
(DEBORD, 2006, p. 775)

Houve uma época em que a economia capitalista deixou de basear-se, fundamentalmente,
na produgdo de mercadorias para passar a produzir imagens.! Assim se iniciou a era do
“espetaculo”. A aparicdo desta nova fase, qualitativamente diferente do modo de produgdo
capitalista, tem transformado as condigdes de vida para um modo substancialmente diferente
daquelas descritas por Marx e Engels. As novas formas de comunicacdo contemporaneas, a
influéncia da tecnologia nas relagdes sociais e as formas de politizagdo que se deduzem disso t€m
sido s6 alguns exemplos da nova etapa que se tem aberto com esta “sociedade do espetaculo”.

A preponderancia da imagem sobre a mercadoria, que € o centro desta nova época, tem
“colonizado” todos os processos sociais. Do mundo da arte at¢ a esfera da economia, a imagem tem
se convertido em uma espécie de “mediacdo universal’, que tem transformado tanto o
conhecimento como as praticas da contemporaneidade. A relagdo com a imagem tem se convertido
no substituto da relagdo com a objetividade. Esta era do “espetaculo”, portanto, tem transformado
radicalmente as condi¢des de vida e o conhecimento que se tem dela.

Esse diagnostico das modernas condi¢des de producdo e das formas de vida que se deduz
dela ¢ devido a Guy Debord e a 1.S., que, retomando o conteudo das vanguardas artisticas do Século
XX, evoluiram do ativismo cultural a critica filosofica e politica do capital. Dentre a quantidade de
membros, que formaram parte em algum momento ou outro da I.S., destacam-se nomes-chave para
entender tanto o mundo da arte, como o mundo da agdo politica mais subversiva: Guy Debord,
Raoul Vaneigem, Asger Jorn, Pinot Gallizio, Constant, Gianfranco Sanguinetti sdo apenas alguns
dos seus membros mais proeminentes.

A Guy Debord e a 1.S., ndo s6 se deve o nome das novas condigdes do capitalismo
contemporaneo, por meio do conceito de “espetdculo”, como também a intengdo em superar as
mesmas condicionantes. Através da luta dentro do campo estético e do campo politico, buscaram
superar a “sociedade do espetaculo” por intermédio de um projeto radical de transformagdo da vida
cotidiana. Portanto, a vigéncia de suas propostas - culminacdo de uma tradicdo que comecou no

final do século XIX e que percorre todo o século XX, como o lastro de um incéndio - obriga hoje a

! Note-se que a mercadoria ndo elimina a imagem e nem a imagem elimina a mercadoria. A mercadoria é suporte da
imagem. Trata-se, em ultima analise, da substitui¢do do valor de uso pelo valor de troca e este, por sua vez, pela imagem.



13

que se volte sobre ela, no momento em que a “sociedade do espetaculo” parece ter sofrido novas
transformagoes qualitativas.

A importancia politica de Guy Debord resulta da relacdo, por vezes antagénicas, entre o
mundo estético de vanguarda e o marxismo revoluciondrio. Debord concebeu e conduziu, em
alguns casos, a pratica, a necessidade de transformagéo social que superara em sua totalidade as
condicdes de vida existentes. Toda a producao tedrica de Debord foi direcionada para este projeto.
Além dos contetdos recolhidos da tradicdo das vanguardas artisticas e do marxismo revolucionario,
Guy Debord foi capaz de dar uma nova abordagem, uma nova radicalizagdo, renovando, de maneira
essencial, tanto a teoria como a pratica necessarias para a transformagao da vida cotidiana.

Guy Debord e a teoria do espeticulo sdo os temas centrais da Tese, por dois motivos:
primeiro, porque sabia nomear e descrever, as vezes em detalhes, as novas condi¢cdes de vida
determinadas pelo capitalismo, superando tanto o conteudo do marxismo classico, como a poténcia
transformadora inserida nas vanguardas artisticas do Século XX; segundo, porque estabeleceu, de
uma forma teorica e pratica, a superagdo dessas condigdes, chegando a ter uma influéncia essencial
no desenvolvimento e na transformacgao politica radical.

Diante da descri¢do e da analise de Guy Debord das condi¢des de vida na “sociedade do
espetaculo”, o momento histérico em que se vive tem ignorado essa analise, reduzindo-a, em sua
melhor versdo, a uma teoria dos meios de comunicacdo. Mutilado, desta forma, o contetido
emancipatorio de Debord tem sido prejudicado por interpretagdes equivocadas. A poténcia que
tinha sua produgdo teorica e pratica ndo se resume ao espetaculo como uma incursao dos meios de
comunicagdo na vida social, mas constitui uma nova “visao de mundo”, do mesmo modo que a
Filosofia [luminista ou 0 Marxismo inauguraram novas formas de se observar o mundo. Portanto, a
novidade desta nova “sociedade do espetaculo” ndo se radica no que seja o produto de uma técnica
determinada, mas numa ideologia que faz possivel a propria técnica. Note-se que:

(...) os enganos dominantes proprios do nosso tempo estdo prestes a fazer-nos esquecer
que a verdade também pode ser contemplada nas imagens. A imagem que
involuntariamente foi separada de seu significado adiciona um monte de precisdo e
certeza ao saber. E algo que ninguém duvidava até ha poucos anos e eu me proponho a
recorda-la agora. A Ilustragdo auténtica ilumina o discurso verdadeiro na forma de uma
proposi¢do subordinada que ndo ¢ nem incompativel nem pleonastica (DEBORD,
2006, p. 1677).

Para Debord, a “sociedade do espetaculo” ndo era a aparigdo de uma imagem falsa como
uma espécie de “mediagao social universal”, mas o uso determinado da imagem, fruto de um modo
de producdo determinado, numa fase historica determinada, que fez esse uso acabar por ser

consensual e, em ultima analise, dominasse toda a vida social. A Filosofia tem eliminado em grande



14

parte, o elemento historico da relacdo com a objetividade, chegando a uma “ontologizacdo
extrema”, a uma ‘“reificacdo”, que advinha, em grande parte, da filosofia francesa posterior a
Internacional Situacionista. Era a imagem, independente de sua origem econdmica, social e
ideoldgica, que ja tinha cortado todos os lagcos com a verdade. Ao remover este vinculo, a sociedade
converteu a imagem na expressao semidtica do poder, na tirania da imagem sobre o objeto.

Guy Debord representa a consciéncia de uma visao de mundo que tem transformado
completamente a relacdo com a realidade, convertendo um aparente salto quantitativo do modo de
produgdo capitalista em um salto qualitativo, fazendo necessaria uma radical mudanga social, que
deveria provocar uma transformagdo igualmente radical das formas de se entender a sociedade e o
pensamento que surge dela, além da pratica que busca transformar.

A transformagao, na relacdo com a objetividade, tem afetado, também, o modo de entender
a subjetividade na contemporaneidade. Se o projeto da modernidade, que se poderia estabelecer na
Filosofia que vai de Kant a Hegel, apontava a uma paulatina relacdo de identificagdo entre a
subjetividade e a objetividade, superando o “ceticismo cartesiano” de Guy Debord e seu conceito de
espetaculo, verifica-se como esse conceito retoma a perspectiva de que a dita relacdo de
desconfianga entre sujeito e seu mundo ndo tem motivos filosoficos, epistemologicos, sendo causas
sociais, econdmicas ¢ politicas. Em suma: a retirada gradual que se tem experimentado,
contemporaneamente, entre o sujeito e o objeto, entre o conhecimento e a pratica, descobre um
processo social de producdo de uma vida cada vez mais alienada, mais estranha, mais despossuida,
numa sociedade em que o “espetaculo” domina todas as relagdes sociais.

A imagem ¢ exaltada e inserida em todas as relagdes sociais, dando lugar a “sociedade do
espetaculo” de que fala Guy Debord. A imagem tem se convertido em uma instancia mais real que a
realidade. A imagem do espetdculo domina os intercimbios de informagdo massiva, as formas de
ocio, as formas de trabalho, produzindo um tipo de vida que desvirtua a relagdo humana com o
mundo, resultando disso uma fragmentacgdo de todas as experiéncias possiveis.

O espetaculo é o herdeiro de toda a fraqueza do projeto filosofico ocidental, que foi
uma compreensgo da atividade dominada pelas categorias do ver; assim como se baseia
no incessante alargamento da racionalidade técnica precisa proveniente deste
pensamento. Ele ndo realiza a filosofia, ele filosofa a realidade. E a vida concreta de
todos que se degradou em universo especulativo (DEBORD, 2006, p. 770).

A apari¢do massiva da imagem, como mediadora de todas as relagdes sociais, proporciona
um argumento de largo alcance, cuja centralidade se busca analisar nesta Tese. Assim, a partir dos
problemas surgidos em torno da filosofia de Guy Debord, verifica-se a possibilidade de uma leitura

contemporanea de sua teoria.



15

A intencao da Tese ndo serd converter-se numa historiografia de um conjunto de teorias e
praticas determinadas. O que tem de reconstrucao ou o que pode ter de historiografico esta animado
pela intengdo de estudar quais elementos podem ser utilizados hoje, para retomar o projeto tedrico e
pratico de transformag@o das condigdes de vida, desde a convic¢do que serd explicada durante o
desenvolvimento da Tese, que tem de passar, necessariamente, pelo ambiente historico filosofico
francés, pela Internacional Situacionista, posto que suas propostas, suas praticas, seus escandalos,
seus textos, dizem muito mais do mundo contemporaneo e das possibilidades de sua transformagao
que o proprio marxismo ideologizado ou qualquer movimento por onde passou ou das vanguardas
historicas.

Debord ¢ a Internacional Situacionista tiveram uma inten¢do clara de mudar a vida social
(LS., 1997, p. 689). A pluralidade de campos em que se desenvolveram suas atividades, que
abarcam da Teoria da arte até o Urbanismo, da Economia até a Sociologia, incluindo a criagdo de
novos conceitos e praticas, impede que se possam tratar isoladamente todos os elementos da
atividade da Internacional Situacionista. Por isso, se estabelecera uma aproximagao com esse grupo,
cujo objetivo € analisar sua teoria e sua pratica, partindo do convencimento de sua necessaria
intencionalidade emancipatoria e do convencimento de que, atualmente, todo produto conceitual,
intelectual, tem que poder relacionar-se, de alguma maneira, com as condigdes histdricas e praticas
da vida.

Assim, para analisar a teoria do espetaculo de Guy Debord, a Tese foi dividida em Trés
Capitulos. Os Capitulos I e Il constituem a base teorica para a Tese, que encontra-se no Capitulo IIL.

O Primeiro Capitulo da Tese, reconstrdi o cenario historico-filosdfico em que Debord esta
inserido. Para isso, recorre a duas fontes principais: de um lado, a Filosofia hegeliana, retomada,
sobretudo, por Lukécs. O Dadaismo, o Surrealismo e o Letrismo constituiram toda uma série de
praticas e conceitos que serviram para transformar paulatinamente as concepgoes vitais, espirituais e
intelectuais do mundo artistico, levando este até suas expressdes aporéticas. Todo o legado das
vanguardas artisticas resume-se na ideia de “realiza¢do da arte”. Busca-se explicar em que consiste
esta ideia e por que constituiu um dos eixos centrais da filosofia de Guy Debord. Para tanto, analisa-
se em que consistiu a “realizacdo da arte” na perspectiva da transformagao da vida cotidiana.

De outro lado, a outra tradi¢o que se pode entender e reconstruir a partir do projeto da
filosofia debordiana ¢ a do marxismo revolucionario. Do mesmo modo que se marca o Primeiro
Capitulo com a passagem da “realizacdo da arte”, fundamenta-se a teoria a luz da ideia de
“realizagdo da filosofia”. Esta ideia ¢ proveniente da absor¢do de Marx por Debord e pela LS. e
resume seu projeto “politico”. O conceito de “realizagdo da filosofia” pretende indicar a necessidade

de se passar do mundo conceitual ao mundo pratico. Recordando a XI* das Teses ad Feuerbach, de



16

Marx, Debord levard a sério a necessidade e a possibilidade de o conjunto de ideias disponiveis, em
seu tempo para transformar e libertar a vida cotidiana, desde que posto em pratica. Num gesto
hegeliano, Debord aposta, que os conceitos disponiveis na tradicdo politica do marxismo
revoluciondrio, ndo ideoldgico, € 0 movimento operario, ponham-se, efetivamente, a transformar a
vida cotidiana.

Para se entender a filosofia de Guy Debord, € preciso determinar os elementos que ele toma
da tradic@o filosofica, especialmente da filosofia hegeliana. A recuperagdo de Hegel, num sentido
profundamente revolucionario, como se verd, busca dar nova vida a tradigdo filoséfica ocidental, ou
seja, procura verificar nela seu aspecto pratico. Hegel é recuperado, por Debord e pelos
situacionistas, sob a égide da filosofia de Lukacs.

Uma vez analisada a contribui¢do, € possivel reconstruir o que se cristalizara na filosofia de
Debord como marxismo. Para tanto, recorre-se a Lukacs, cuja obra historia e Consciéncia de
Classes foi determinante para o filosofo e muitos outros situacionistas, em que se cunham
conceitos-chave como os de “reificacao” e “contemplacao”. Lukécs ¢ tomado como a via principal
para a recuperacdo da filosofia hegeliana e marxiana, favorecendo uma conexao entre Debord, os
situacionistas e a tradi¢ao filosofica.

No Segundo Capitulo, segue-se com a analise estrita do conceito de espetaculo. Tratara do
“fetichismo da mercadoria”, conceito elaborado por Marx, no Primeiro Capitulo da obra O Capital,
e desenvolvido por Lukacs na obra historia e Consciéncia de Classes, para conecta-lo com o de
“reificagdo”, de origem lukacsiano, para uni-lo, por tltimo, com o conceito basico de Debord, o de
“espetaculo”. Estabelece-se a genealogia do espetaculo, através da obra A Esséncia do Cristianismo
de Feuerbach; explica-se em que consiste esse conceito € por que ocupa um lugar central em
Debord; e se relacionara essa ideia com o conceito de “fim da historia”, que tem sido um dos modos
pelo qual o conceito de “espetaculo” tem sido entendido.

O Terceiro Capitulo ocupard de um dos temas principais em Debord e que, de alguma
forma, pode-se conceber como sua antropologia: o lidico®. Por meio do estudo da relagio desse
conceito com o de guerra, procura-se analisar como a adogdo desta categoria, e tudo o que se deduz
dela, implica uma inversdo essencial da forma de se entender a agdo politica e, do ponto de vista

muito mais amplo, do proprio fim artistico, filosofico de Debord.

2Qs principais elementos da obra de Debord que se buscardo desenvolver e compreender a este respeito sdo 0s conceitos
hegelianos e marxistas sobre a praxis, e dar-se-4 uma énfase especial nas conexdes entre estes € 0s seus interesses na
temporalidade e na atividade estratégica estabelecida pelo conceito de jogo. E certo que o interesse de Debord na
estratégia recebeu maior reconhecimento desde o relancamento de seu Game of War (2007), mas esse interesse
permanece largamente inexplorado. Isso se deve a uma falha mais ampla ao se abordar as nogdes hegelianas de tempo,
subjetividade e historia que estruturam o trabalho de Debord.



17

Em sintese, a Tese nao pretende ser uma mera reconstrugao conceitual da teoria de Debord.
O que se pretende € reconstruir um projeto tedrico-pratico, que visa a transformagdo da vida
cotidiana. Frente a outras reconstrugdes cronoldgicas, que tém a vantagem de expor o
desenvolvimento das ideias de Debord e dos situacionistas em sua implantagdo temporal, preferiu-se
expor os elementos mais relevantes de sua teoria e pratica e apresentd-los em toda a sua
profundidade, com a intengdo de analisar ndo apenas a sua poténcia critica, mas a sua genealogia,
sua pertenc¢a a um pensamento que possui uma longa tradigdo e que sempre esteve no centro da sua
acdo para a transformagao social. Portanto, esta ndo serd uma Tese que apresenta Guy Debord em
sua heroicidade, em sua incompreensao dentro de sua época. A ultima perspectiva, a de voltar a
articular a teoria e a pratica emancipatdria, torna necessaria a recuperacao critica e desprejudicada da
teoria e da pratica de Guy Debord.

Em suma, esta Tese sustentara que: a) a teoria do espetaculo deve ser compreendida por
meio das preocupacdes de Debord com o Tempo e a historia; b) a teoria é inadequada como uma
critica da operagao do capital; ¢) a nogdo de agdo politica coletiva, inferida a partir obra de Debord,
oferece um meio de se repensar e reavaliar os aspectos “historicistas” de seu marxismo hegeliano; d)
a teoria de Debord oferece trés niveis de leitura - emancipatdria, conscientizadora e estratégico-

revoluciondria - para superacao do espetaculo.



18

CAPITULO I

MATRIZES FILOSOFICAS DE GUY DEBORD

Ao contrério do projeto resumido nas Teses sobre Feuerbach

(a realizacao da filosofia na praxis que supera a oposicao entre idealismo e materialismo),
0 espetaculo conserva ao mesmo tempo, e impde no pseudo-concreto de seu universo,

os caracteres ideoldgicos do materialismo e do idealismo.

(DEBORD, 2006, p. 857)

1 Contexto Historico Filosofico da Teoria de Debord

As teorias e intengdes dos grandes pensadores nunca se transformam em realidade sem
sofrerem modificagdes e influéncias profundas. Assim, € necessario e pertinente confrontar as
“realizagdes™ com as suas origens intelectuais. Nao basta apenas citar a distancia que as separa: ¢
preciso investigar as razdes desta evolucdo. A simples explicagdo de que a realidade fica sempre
aquém dos ideais teoricos ndo satisfaz. No Capitulo presente, sublinha-se constante e enfaticamente,
a proximidade e a distancia que existe entre a filosofia de Guy Debord e dos autores que
influenciaram sua teoria, mais precisamente, Hegel, Marx e Lukéacs. A énfase ndo ¢ apenas para
mostrar as proximidades e disparidades das teorias que fundamentaram a teoria do espetaculo; ela
acentua as proximidades e distancias, a fim de escoimar a obra de Debord das deformacdes que a
desfiguram, bem como para mostrar a originalidade deste grande tedrico. Assim sendo, o Capitulo
analisara o cendrio historico filoséfico em que esté inserido o filésofo francés, bem como explicitara
as proximidades, distancias ¢ influéncias das filosofias de Hegel, Marx e Lukacs na filosofia de

Debord.

1.1 Da Superagio da Arte a Realizacao da Filosofia

Todos os grupos de vanguarda® que confluiram no desenvolvimento da Internacional

Situacionista (I.S.), como os outros grupos anteriores ou contemporaneos da formagdo da

30 conceito de vanguarda refere-se originalmente a estratégias e a logistica militar. No livro V da obra “Da Guerra”, Carl
von Clausewitz analisa o conceito de “vanguarda”. Segundo Clausewitz trata-se da divisdo do Exército (o que em geral é
chamado de elemento aritmético da guerra) no campo de batalha (o qual corresponde ao elemento geométrico). A partir
dessa analise, pode-se compreender as seguintes caracteristicas: ha vanguarda em relagdo a uma fonte principal (dividindo
0 grupamento em um corpo central, um a direita ¢ um a esquerda) e uma reserva, cujo objetivo é garantir a seguranga em
sua marcha para a frente; ha reversibilidade entre vanguarda e retaguarda, no sentido de que o que € vanguarda quando na
ofensiva se transforma em retaguarda em caso de defensiva - por isso a vanguarda pressupde movimento para a frente.
Finalmente, o resto do Exército, as tarefas de vanguarda se resumem a duas: tragar e descobrir a aproximagao do inimigo



19

Internacional Letrista (I.L) constituiram a unido de dois elementos de agdo, ou seja, o elemento
estético e o elemento politico, na realizagdo pratica da transformagdo revolucionaria da vida
cotidiana.

Tradicionalmente, para o marxismo as aspira¢cdes do proletariado estavam baseadas na
condigdo de exploragdo, a qual os trabalhadores estavam submetidos. O aumento da mais-valia, a
desapropriacao dos meios de producdo e da propria atividade laboral, eram somente os elementos
que articulavam a critica, a pratica de sua superacdo, da sociedade capitalista. Durante os anos 50 e
60, as condi¢des da classe operaria sdo outras, transformando o discurso cléssico do proletariado em
um discurso obsoleto, esvaziado de conteudo. Este processo produziu, em parte, a transformagao do
materialismo histérico marxista em uma “ideologia revolucionaria’ nos paises do “socialismo real”.

Enquanto isso, quando as sociedades ocidentais chegaram a garantir a conquista de todas as
reivindicagdes historicas do proletariado através do Estado de Bem-Estar Social, o que restava a
conseguir para 0 movimento operario classico era bastante pouco. Aquilo que havia sido formulado
como motor da luta operaria, que devia servir de impulso infinito a a¢do, havia sido desativado por
uma nova etapa do capitalismo, na qual as aspiragdes do movimento operario ja ndo eram uma
ameaca para ele, mas comegou a ter alguma funcionalidade interna. Se o movimento operario queria
seguir constituindo-se como sujeito histdrico, s6 podia fazé-lo por meio de um salto qualitativo em
suas reivindicagdes. Confrontados com as metas do trabalho digno, do pao, da justiga social e de
outras demandas classicas do movimento operario, as vanguardas artisticas, desde o Dadaismo até o

Situacionismo, levaram essas reivindicagdes a terrenos mais radicais, ampliando a critica ao trabalho

antes que ele se adiante em ordem e estabelecer uma primeira batalha contra o inimigo, até que acontega a guerra real e a
aniquilagio de uma ou outra parte. E por isso que na vanguarda se utilizam as consideracdes taticas (relacionadas com a
utilizagdo dos meios de guerra) e estratégias (para o uso da luta em batalhas). O papel da vanguarda, a luz da interpretagao
militar, visa proteger o avanco do corpo do Exército e na sua retirada; fornece a protecdo enquanto retaguarda,
favorecendo a protecdo exploratdria no combate. Em qualquer caso, deve-se lembrar de que a posigéo e os movimentos
da vanguarda dependem de uma estratégia desenvolvida por uma equipe primaria e as taticas devem ser desenvolvidas
por um segundo escaldo, ou seja, os estrategistas oficiais. Esta meng¢&o a equipe € importante para capturar a ambiguidade
do conceito politico de vanguarda, o que parece ter sido a primeira derivada do conceito original. No contexto politico, o
conceito de “vanguarda” se reveste da ideia militar, pois se vale dos beneficios simbdlicos do Exército, em um contexto
que valoriza a dimensdo militante da luta enquanto potencialmente atingida por um modelo de obediéncia absoluta. Ou
seja, na politica de vanguarda permanece o desejo pela luta, pela batalha em liquidar o inimigo. Se olharmos agora para a
forma como o conceito de vanguarda foi transposto no campo artistico, vé-se outras transformagdes interessantes, mas
também uma série de questdes problematicas. Enquanto a vanguarda continua sendo “o andar na frente”, em outras
palavras, € o destacamento que esta indo a frente dos demais; no campo artistico ele iria superar as mudancas ou ainda,
cumpriria a missdo com o melhor da arte, que, por sua vez, seria pioneira para toda a sociedade - o que era, em regra, a
ideia e diregdo original do conceito de viagem, significado que subjaz a maioria das vanguardas que alegam estar na proa
da evolugdo social. Em ambos os casos, o conceito de vanguarda € preso a uma visdo progressista da arte e da sociedade,
o0 que pode, no entanto, tender a fazer desaparecer suas conotagdes polémicas. Note-se que tanto no campo socio-politico,
como no campo artistico, a luta de vanguarda aparece, em ultima analise, dirigida contra as tendéncias conservadoras ou
reacionarias, ndo necessariamente contra um inimigo claramente identificado. Mas essa polémica tem uma contrapartida
positiva: é recuperada, na vanguarda artistica, a dimens@o exploratoria do conceito, ou seja, a experimentagdo (Cf.:
CLAUSEWITZ, 1996, p.156)



20

assalariado, como atividade central da acdo social ou levando as andlises politicas para além da
critica da economia politica.

As vanguardas conseguiram deslocar o eixo da critica acerca do liberalismo a vida
cotidiana. Este ¢ o elemento chave do deslocamento para se compreender o processo de “realiza¢ao
da arte”. O deslocamento da critica, entendida como critica econdmica, a uma critica das condigdes
de vida, em geral, conseguiu alargar as reivindicagdes do movimento operario, uma vez que o
capitalismo havia conseguido garantir essas reivindicacdes. Ao mesmo tempo, a centralidade do
conceito de “vida cotidiana” estabelecia o laco definitivo entre o projeto das vanguardas e o
movimento operario. Que elementos tinham em comum as aspiragdes do mundo do trabalho, do
marxismo ¢ do mundo da producdo estética, das vanguardas artisticas? A libertacdo da vida
cotidiana. Em verdade, o Dadaismo, bem como o Surrealismo, apontavam para essa centralidade da
vida cotidiana. As historias particulares dos membros dessas vanguardas, enquanto devir de cada
movimento apontavam a unido entre politica e arte, entre revolucao politica e transformagao da vida
cotidiana. Portanto, os projetos de “realizagdo da arte” e da “realizacdo da filosofia” nao sao mais do
que o mesmo projeto de transformagao da vida cotidiana por meios diferentes.

A centralidade do conceito de “vida cotidiana”, sem a qual ndo se pode entender grande
parte deste projeto de convergéncia entre 0 mundo do marxismo revolucionario ¢ o mundo da
produgdo estética radical, explica-se sob a égide de dois eixos.

Primeiro lugar, a classe operaria comprovou como o capitalismo havia se convertido em um
sistema em que suas proprias reivindicagdes tinham um carater funcional. O otimismo social que
reinava nos anos 60, com as conquistas do Estado de Bem-Estar Social, desativou a capacidade
revolucionaria do proletariado. Esta funcionalidade da classe operaria consistiu em que, longe de
negar a satisfacdo das necessidades do movimento operario, o capitalismo comecou a desenvolver
sua capacidade de produzir novas necessidades, abrindo infinitas possibilidades de expansao.

Em segundo, do ponto de vista conceitual e, de modo certamente paradoxal, certos
conceitos desenvolvidos na Filosofia no inicio do século, sobretudo a partir de Nietzsche ou
Heidegger, a vida aparecia finita, limitada. A experiéncia das duas Guerras Mundiais, cuja
sensibilidade ocupou o Dadaismo, ademais do uso da bomba atdmica, havia criado uma atmosfera
apocaliptica que gerava, dialeticamente, um certo vitalismo que era o que se pode observar nas
vanguardas artisticas e que vai do periodo de entre guerras até a II Guerra Mundial. A experiéncia
traumatica e nihilista da destrui¢do de massa, resumida no Campo de Concentracdao de Auschwitz,
teve sua contrapartida em um capitalismo que parecia ser o antidoto para os delirios dos sistemas

fascistas. Sob tal contexto, a fase de esplendor que inaugurou o capitalismo, depois da II Guerra



21

Mundial, converteu o marxismo numa ferramenta defasada no mundo ocidental; por sua parte, no
mundo oriental, ele havia se convertido numa “ideologia da revolugao”.

Enquanto o capitalismo entrava nesta etapa triunfal, comegou a gestar o conjunto de praticas
e conceitos que dariam lugar aos situacionistas e as ultimas vanguardas, sobretudo com o grupo
CoBrA, cuja influéncia, no passo das vanguardas anteriores a guerra (Dadaismo e Surrealismo), é
crucial as posteriores. Considerando os anos 50 como a época de gestagdo desse novo assalto
cultural e politico, os anos 60 foram o periodo em que esta consciéncia havia se convertido em
autoconsciéncia, para dizer em termos hegelianos e, portanto, ja podia apresentar-se a0 mundo em
toda a sua radicalidade.

Portanto, o projeto de “realizagdo da arte” se baseava na centralidade da vida cotidiana, a
partir do qual a subjetividade politica comeca a expressar-se, uma vez que 0 marxismo comecou a
degenerar em sua capacidade de converter-se em teoria revolucionaria. Ademais, ¢ a categoria em
que se resume o projeto de transformagdo das vanguardas. A “realizagdo da arte”, portanto, ¢ a
transformacao da vida cotidiana na tradi¢cao da produgao artistica de vanguarda do século XX.

Como categoria que resume o projeto das vanguardas artisticas de “transformagao da vida”,
Debord e a L.S. estabeleceram um programa necessario para superar a arte como forma histdrica de
expressdo, por meio de toda uma série de técnicas como o “desvio”, a “pintura industrial”, a
“construcao de situagdes”, a “deriva”, a “psicogeografia”, e o “urbanismo unitario”. No entanto, a
outra tradi¢do que desemboca na I.S. e em Debord ¢ a da transformagdo politica do movimento
operario e, dentro dela, a tradicdo que, desde o inicio do século XX, comegou a ser critica com o
processo de ideologizagdo da teoria marxista, que acabaria por materializar-se no marxismo
ortodoxo soviético. Esse projeto de transformagao politica se resumiu na expressao “realizacdo da
Filosofia”. Para contextualiza-la, ¢ necessario dizer que Debord e a I.S. tomaram a transformagao
politica da vida cotidiana a partir da “recuperacdo” e “realizacdo” daqueles conteudos filosoficos
que se concretizaram na teoria de Marx e Engels. Antes e mais importante, no entanto, havia sido
Hegel quem havia posto as bases para um pensamento que partisse da historizagao da realidade, isto
¢, um pensamento cuja tarefa era a de explicar a mudanga. Por isso, para compreender o projeto de
“realizagdo da filosofia” € necessario comegcar por aqueles elementos que Debord tomou da filosofia
hegeliana, para estabelecer as bases conceituais de seu projeto de transformagao consciente da vida
cotidiana.

A influéncia também se pode rastrear no projeto de “realizacdo da arte” a partir do
Dadaismo e Surrealismo. Contudo, este teve uma influéncia muito mais direta das vanguardas
artisticas que da filosofia hegeliana. Embora ja estivessem dados certos elementos da concepgio

estética das vanguardas, como o “fim da arte”, o certo € que o papel das vanguardas foi muito mais



22

decisivo quando do surgimento da I.S., como o momento maximo de realizagdo das possibilidades
emancipatorias da arte. Por esse motivo, € necessario comecar por estabelecer as bases da
“realizagdo da filosofia”. Para isso, ocupar-se-4, em primeiro lugar, da filosofia hegeliana e o
processo de “recuperagdo” que a I.S. e Debord realizaram. Longe de pretender apresentar a filosofia
hegeliana em toda a sua complexidade, o qual excederia a inten¢do desta Tese, o importante dessa
reflexdo ¢ situar a importancia de certas nogdes hegelianas, para se compreender o todo do projeto
filosofico de Guy Debord.

Um dos maiores méritos da filosofia hegeliana tem sido o de haver situado a Filosofia como
um ambito de reflexdo e descricdo do mundo, a partir do ponto de vista idealista, no qual, porém,
estava incluido o momento pratico como momento dessa mesma descrigdo idealista. Situando o
trabalho da Filosofia nesse contexto, o sistema hegeliano se torna a estrutura intelectual a partir da
qual se tem podido construir algumas das teorias de mudanga social mais importantes dos ultimos
séculos. Em sintese: foi a incursdo da historia dentro do pensamento filosofico, € ndo como um
objeto de conhecimento entre outros, o passo fundamental que deu a filosofia hegeliana, dentro da
tradicdo filosofica ocidental. Este elemento histdrico estava também expressado no método
filosofico desenvolvido por Hegel, isto ¢, a dialética idealista. Através desse método, todo objeto do
pensamento se inseria dentro de um “processo” pelo qual se via imerso sempre num continuo
processo de mudanca, ou seja, todo objeto de pensamento estava inserido na historia como processo
no qual cada objeto ndo permanecia, nunca, igual a si mesmo. Essa historia, contudo, era concebida
dentro do paradigma ilustrado do progresso, porém, com o elemento essencial: o progresso
implicava, necessariamente, a luta entre elementos contrarios. Cada etapa do pensamento, cada
organizacao social, ¢ concebida do ponto de vista dialético, ndo s6 como uma positividade, isto €,
como um objeto do pensamento; em seu devir, em sua inser¢ao na historia, cada elemento tem, em
si, os elementos negativos, que fardo com que se acumule em outro objeto diferente, em outro
conceito, em outra organizacao social, etc. Portanto, essa concepgao hegeliana do progresso implica
a assungdo da negatividade como momento necessario da historia. A negatividade, aquela que
ameaga o “ser”’, ¢ sempre o elemento sem o qual ndo haveria historia.

A “historizagdo” do pensamento unicamente relacionada com outro conceito, que serd chave
para o projeto de “realizagdo da filosofia™: a categoria da totalidade. A categoria implica que o
conjunto de contradi¢Oes, em que se baseia o processo da historia, vem-se reconciliada, no final do
processo no qual essas contradicdes desapareceriam, em um estagio do conhecimento superior a
essas etapas anteriores. Dessa perspectiva, as contradicdes do pensamento moderno sdo superadas.
Ja ndo ha separacdo estrita na teoria e na pratica. Por esse motivo, a filosofia hegeliana ¢ a primeira

que introduz, na historia, a possibilidade de fazer da teoria, do conjunto de conceitos e



23

conhecimentos da filosofia ocidental, uma pratica, ou seja, ¢ a primeira que explica o passo
historicamente determinado da teoria a pratica e da pratica a teoria. Como se sabe, foi Marx quem
transferiu a dialética hegeliana para o ambito materialista. Com a adogdo da dialética idealista, por
parte de Marx, agora encarnada em um pensamento materialista, o projeto de “realizagdo da
filosofia” se concretiza como um projeto historico mais definido. Se, em Hegel, a Filosofia acabava
sendo superada, “realizada” em certo sentido, em uma etapa do conhecimento superior, o que Hegel
(1979, p. 422) denomina, na Fenomenologia, de “saber absoluto”, em Marx, a Filosofia se
concretiza como a realizagdo materialista da historia, ou seja, como a transfiguragdo do processo
descrito por Hegel, em termos idealistas, a um marco materialista. Por isso, em Marx a superagao
das contradigdes conceituais do ponto de vista idealista de Hegel se transformam na realiza¢do das
figuras sociais dessa superacdo das contradicoes, isto €, na sociedade comunista, caracterizada pela
socializagdo dos meios de producdo e pela sociedade sem classes.

A “realizacdo materialista da historia” ¢ um dos contetidos conceituais que mais tem
influenciado, na corrente marxista da qual provém a LS. e o proprio Debord. E aqui que se insere o
conceito de “fim da historia” e se pode situar sua génese. Tanto em Hegel como em Marx, a
“realizagdo da filosofia” implicava a inser¢ao de um final ao processo historico. Quando a Filosofia
houvera realizado seus contetidos, ou seja, quando houvera superado todas as separagdes, distingdes,
negatividades que t€m dilacerado o pensamento moderno, nesse momento a Filosofia haveria
terminado, como etapa determinada da historia humana. Isto significava que chegaria um momento
em que a propria historia chegaria a seu fim, do ponto de vista da concepgdo da histéria como um
telos. O que ocorreria depois de chegar a esse fim? Segundo esse esquema, as sociedades entrariam
em um periodo de gestao das vitdrias conseguidas, em um periodo de tempo, porém nao da historia.
A historia morreria para dar comego a uma sociedade, a uma realidade, sem contradi¢des,
reconciliada com suas potencialidades. O contetido progressivo do conceito moderno de “historia”
desapareceria para dar lugar a ideia de um presente, que demandaria sua propria autoconservacao,
como materializagdo da historia.

Debord e a I.S. se colocam nesta perspectiva radicalmente hegeliana para compreender que
tanto o projeto das vanguardas, como o do marxismo ndo ideologico eram formas historicas de
expressao e transformacao social. Por isso, sdo tdo importantes as limitagcdes e superagdes que se
encontraram em cada esfera da acdo humana. Seu esfor¢o ¢ o mesmo que o projeto hegeliano, por
situar toda esfera da ‘“consciéncia” como um passo dentro do processo mais geral do
desenvolvimento da razdo. O que significa, portanto, a “realizacdo da filosofia” e a sentenca do “fim

da historia” entendida como o fim da luta por uma vida cotidiana livre?



24

Dentro do campo marxista, a “realiza¢do da filosofia” encaminhou-se como a realizagao do
Estado dos trabalhadores®, tal e como havia se proclamado a DDR (Deutsche Demokratische
Republik), pais vinculado ao “socialismo real”, cujo eixo central era a URSS. Esta forma de
organizagao social implicava a ideia de que, com a Unido Soviética, a histdria ja havia acabado. A
filosofia do proletariado, ou seja, o conjunto de conceitos e categorias que se haviam desenvolvido
para pensar as possibilidades de superacao do sistema capitalista, ja se havia realizado no Estado
socialista. O proletariado ja ndo tinha que seguir lutando por sua libera¢do, posto que ja havia
cumprido seu sonho.

Embora o Estado socialista estivesse sempre em conflito de relacionamento com o
capitalismo ocidental, dentro de suas fronteiras, tanto teorico como praticas, o “socialismo real” foi
entendido como uma organizacao social que, em esséncia, ndo poderia ser melhorado. A “realiza¢do
da filosofia” marxista ja era um feito, ou seja, havia passado de ser um “objeto do pensamento” a
um feito social. O que restou, entdo, para realizar o Estado soviético? Gerenciar sua vitoria contra as
ameacas do capitalismo e do resto das “ideologias” marxistas (Maoismo, Trotskismo, etc.). Com
isso, desaparecia também a possibilidade de um pensamento critico interior a0 marxismo. Nao
podia existir critica se o Estado soviético ndo pudesse ser melhorado em seus aspectos essenciais. A
critica s6 podia ter sentido no momento histérico no qual o proletariado se situava, ou seja, na
relagdo negativa com a realidade capitalista. No momento em que esta desapareceu, assim também
desapareceu a necessidade de um pensamento critico. Toda atividade critica tinha que aparecer,
portanto, como uma traicdo ao projeto revolucionario marxista € um ataque ao conjunto, a
totalidade, da “realizacdo da filosofia” do proletariado.

Portanto, esta consciéncia de ser a realizagdo, materializagdo de um projeto filosofico e
politico deu a luz um tipo de sociedade totalitdria em que ja ndo se podia ser qualquer elemento
critico. No momento em que o socialismo real concebeu a si mesmo como a “realizacdo da filosofia
socialista” demonstrou-se, de um modo eminentemente pratico, que os conceitos hegelianos de
“historia” e “dialética” continham uma relagdo perversa, no que concernia a sua progressiva
identificacdo. O telos, situado por Hegel ao final da historia, era o limite a historicidade, isto ¢, o
limite inerente a todo processo social. A consequéncia tedrica do triunfo do “socialismo real” foi a

comprovagao de que todo sistema filosofico que pretende se situar além da histéria, ou seja, além do

4 “Se Marx diz que o proletariado ndo pode ser eliminado sem a realizagdo da Filosofia, isso significa que a sociedade
burguesa elimina a classe proletaria pela sua agdo revolucionaria, porque reconhece que a estruturagdo da sociedade é
historicamente necessaria. Em outras palavras: a teoria filosofica, no sentido de um conhecimento adequado das leis
histdricas realiza-se, transforma-se em pratica revolucionaria” (BERGNER; JAHN, 1960, p. 100) O proprio Marx explica
o que ele considerava, no trecho citado, como filosofia: uma teoria, que declara 0 homem como ser supremo do homem,
portanto um humanismo. A realizagdo da Filosofia ndo significa a aplicagdo pratica do conhecimento de leis historicas,
mas a humanizag¢do do mundo.



25

processo de transformacgdo das condi¢des de producao de vida, acabava produzindo um tipo de
organizagdo social de corte totalitario. Esta teleologia do socialismo real o condenou a converter-se
na materializa¢do de uma “totalidade da historia” que ja se acreditava realizada e que, portanto, nao
deixava nenhuma alternativa a seu ja predisposto final.

Debord e os Situacionistas estdo presos também nesse objetivismo da historia e de certa
teleologia: supde-se que estejam “‘vacinados” contra esta enfermidade que acusava o marxismo,
através da assuncdo de uma “dialética negativa”, como método irrenunciavel a toda teoria e pratica.
Concretamente, isto significava que toda categoria, todo conceito, tinha que ser posto sempre em
questdo, para poder se demonstrar assim sua verdade, para chegar a ser, realmente, a formulagao de
um projeto que podia realizar-se, materializar-se. A partir dessa consciéncia dialética, Debord pdde
estabelecer uma critica certeira ao socialismo real, evidenciando que aquele que erguia a bandeira
“socialismo”, esse ndo era mais que uma “ideologia revolucionaria”, isto ¢, um modo falsificado de
relacdo com a realidade que se pretendia passar por teoria revolucionaria. O “socialismo real” nao
era a “realizacdo da filosofia”, a realizagdo de uma teoria marxista, cuja aspiracao ultima tinha que
ser a sociedade sem classes. Longe dessa promessa, o bloco do Leste ndo era aos olhos da .S e de
Debord uma forma diferente de “espetaculo”. Era uma organizagdo social totalitaria, disfarcada de

ideologia revolucionaria.

1.2 De volta ao hegelianismo revolucionario.

O peso que tem a questdo da “realiza¢do da filosofia” descansava na recuperacgao do que se
tem denominado “marxismo hegeliano”, que comeca a se desenvolver logo no inicio dos anos 20 do
Século passado, porém que vai ter sua época de maximo desenvolvimento durante os anos 60. Esta
recuperagdo vem devido a necessidade de encontrar um modo de salvar o marxismo de todas suas
deformacoes. Este se havia convertido numa nova ideologia, o Diamat (Dialektischer
Materialismus) que serviu como uma ciéncia abrangente, pela qual se podia explicar absolutamente
todo acontecimento social e natural. Diante disso, buscou-se recuperar uma base do marxismo, isto
¢ a dialética hegeliana, para assim poder resgatar o materialismo histérico de sua conversdo em
mera ideologia, numa religido de Estado.

O papel que o Diamat designava a dialética era completamente diferente daquele que
setinha na dialética hegeliana e marxista. Como método filosofico, para gerir o processo de
realizacdo do materialismo historico, este ndo podia ser dialetizado, ou seja, ndo podia ser objeto de
critica, apontando, com isso, a um novo final da teoria. O processo de superacdo do modo de

producdo capitalista havia acabado com as contradigdes do dito processo. Isso supunha a



26

impossibilidade teorico-pratica de estabelecer uma “negacao determinada” ao mesmo final, ou seja,
impossibilitava a apari¢ao de novos elementos criticos dentro do pensamento.

A partir da dialética hegeliana s6 € possivel negar um momento do processo se este, todavia,
continua aberto. Ao negar a possibilidade de se estabelecer dita a “negacdo determinada”, negava-
se, também, a possibilidade da critica. Ao reintroduzir a dialética hegeliana na base do marxismo
por parte desse “marxismo hegeliano” com que se queria reintroduzir Hegel na ciéncia da historia
de Marx, estava-se afirmando, com isso, que o Diamat ndo era o método filosofico correspondente
ao final do processo do marxismo, sendo, somente, um momento do dito processo.

Marx havia estabelecido o método dialético para a historia acrescentando um elemento que
sera chave para compreensdo desta recuperagdo de Hegel. A dialética aparece na teoria marxiana
ndo s6 como o desenvolvimento de uma razao objetiva, mas como a inser¢ao do elemento subjetivo
dentro dela. Em outras palavras, Marx introduz a subjetividade dentro do processo da histéria. Com
isto, ndo ficava eliminada a subjetividade como categoria, mas estava inserida no mesmo processo
de descricao das estruturas capitalistas. Embora parega um elemento sem muita importancia, supde
a base com a qual se estabelece uma critica a esse “objetivismo da histdria” que estd inserido nesse
processo de “ideologizacdo” do marxismo, caracterizado pela ideia do “fim da historia”. Se a
historia ¢ um processo que pode chegar a sua conclusdo e na qual desaparece a critica a essas
mesmas condigdes, entdo, esta fica reduzida a um dominio subjetivo: somente a partir da resisténcia
de um pensamento que se situa, necessariamente, fora da realidade totalitaria, ¢ que pode seguir
produzindo instancias de pensamento critico. Este pensamento ndo pode mais ser objetivo, enquanto
a objetividade imanente se considera como a realizagdo da Filosofia que, justamente, pretendia fazer
da critica 0 momento teérico da transformagao pratica. Portanto, o “objetivismo” aparece aqui como
um dos elementos que, desde o problema da subjetividade dentro desta recuperacdao da filosofia
hegeliana, foi posto no centro da critica estabelecida pelo marxismo hegeliano.

Para Debord, a dialética ¢ um método fundamental em que se operara a recuperagdo do
marxismo como filosofia revoluciondria. A dialética, para Debord, ¢ caracterizada do seguinte
modo:

(...) a dialética, a ideia que ja ndo se detém na busca do sentido do sendo, mas que se

eleva ao conhecimento da dissolu¢@o de tudo o que é; e no movimento dissolve toda
separacdo (DEBORD, 2006, p. 793).

I3

A dialética ¢ o método que o proletariado deve tomar para levar adiante seu projeto
revoluciondrio. Ou seja, “quando, por sua existéncia em atos, o proletariado manifesta que esse

pensamento da historia ndo foi esquecido, o desmentido da concluséo é também a confirmagéo do



27

método” (DEBORD, 2006, p. 794). Portanto, ¢ necessario voltar a Hegel para encontrar nele o

método que leve o proletariado a revolucao. Isto por que:

O pensamento da historia s6 pode ser salvo ao se tornar pensamento pratico; e a pratica
do proletariado como classe revolucionaria nao pode ser nada menos que a consciéncia
histdrica agindo sobre a totalidade de seu mundo (DEBORD, 2006. p. 794).

A importancia de Hegel consiste, para Debord, no fato de ele ter sido o ultimo elo de uma
tradicao da Filosofia que, com ele, chegou a seu final, enquanto pura especulacao para se converter

em teoria da pratica:

Hegel ja ndo tinha de interpretar o mundo, mas a transformagdo do mundo. Ao
interpretar apenas a transformagdo, Hegel nada mais ¢ que a realizagdo filosofica da
filosofia. Ele quer compreender um mundo que se faz a si mesmo. Esse pensamento
histérico ainda ¢ a consciéncia que sempre chega atrasada, e que enuncia a justificativa
post festum. Assim, ele s6 superou a separagdo em pensamento. O paradoxo que
consiste em atrelar o sentido de toda realidade a sua realiza¢do historica, € a0 mesmo
tempo revelar esse sentido constituindo-se como realizacdo da historia, decorre do
simples fato de o pensador das revolugdes burguesas dos séculos XVII e XVIII ter
buscado em sua filosofia apenas reconciliar-se com o resultado dessas revolugdes. “Até
como filosofia da revolucdo burguesa, ele ndo expressa todo o processo dessa
revolugdo, mas apenas sua conclusdo derradeira. Nesse sentido, ¢ uma filosofia ndo da
revolugdo, mas da restauragéo” (Karl Korsch, Theses sur Hegel et la révolution). Hegel
fez, pela tltima vez, o trabalho do fildsofo, “a glorificacdo do que existe”’; mas, para
ele, 0 que existia s podia ser a totalidade do movimento histérico. A posi¢ao exterior
do pensamento, na verdade mantida, s6 podia ser disfargada por sua identificagio com
um projeto prévio do Espirito, herdi absoluto que fez o que quis e quis o que fez, e cuja
realizagdo coincide com o presente. Assim, a filosofia que termina no pensamento da
histéria s6 pode glorificar seu mundo negando-o, pois, para tomar a palavra, é-lhe
necessario supor terminada essa historia total a qual ela reduziu tudo e encerrada a
sessdo do tinico tribunal no qual pode ser proferida a sentenga da verdade (DEBORD,
2006. p. 793).

Nessa perspectiva, por sua vez, a teoria de Marx aparece como uma historia consciente:

A teoria s6 conhece aquilo que ela faz. Ao contrario, no pensamento dominante da
sociedade atual, a contempla¢do do movimento da economia € a heranga ndo invertida
da parte ndo dialética da tentativa hegeliana de um sistema circular: é uma aprovagdo
que perdeu a dimensdo do conceito e que ja nio precisa de um hegelianismo para se
justificar, pois 0 movimento que se trata de louvar é apenas uma parte do mundo, sem
ideia, cujo desenvolvimento automético domina o todo. O projeto de Marx ¢ o de uma
histéria consciente. O quantitativo que surge no desenvolvimento cego das forcas
produtivas meramente econdmicas deve transformar-se em apropriacdo historica
qualitativa. (DEBORD, 2006. p. 794-795).

Portanto, vé-se como essa reinvindicagdo de Hegel ja estd em Debord como um dos
elementos filos6ficos mais importantes do projeto de “realizacao da filosofia”. No entanto, embora a

dialética desempenhe um papel central no desenvolvimento tedrico da recuperacdo do marxismo

como uma teoria critica, o fato ¢ que uma determinada experiéncia historica ensina os limites e os



28

perigos de se colocar o método dialético no centro da teoria. Basear uma filosofia da mudanga social
em uma filosofia dialética, como a hegeliana faz da emancipagdo uma questao de conflitos entre
entidades contrarias, ou seja, entidades que ndo se podem identificar entre elas, e que, por defini¢do,
ndo se podem reconhecer’ mutuamente. No entanto, ao final do processo dialético se situa a
reconciliagdo, em que o espirito acaba por voltar a si, de tal forma que o objeto de seu
reconhecimento ¢ ele mesmo. Em Hegel, isso significava a realizacdo do Estado prussiano; em
Marx, a sociedade sem classes; em Debord, a construcao de conselhos deliberadores.

Longe de cumprir-se essa defini¢do teodrica, o que a historia do século XX ensina ¢ que a
tedrica realizagdo do Estado socialista na Unido Soviética se converte, ao final, na ditadura do
proletariado. Nao parece razodvel pensar que, ao situar Hegel uma reconciliagdo ao final do
processo dialético, o que faz ¢ conceber dito processo como limitado. Nesse sentido, o antagonismo
acaba por dissolver-se de uma forma ditatorial, ou seja, através da realizagdo de um saber que, por
ser absoluto, ndo pode mais que ser obedecido em sua condi¢do infalivel. A filosofia hegeliana,
portanto, tem servido para justificar, através da recuperacgao de certos elementos de sua filosofia, um
tipo de organizacdo social que, longe de cumprir a promessa emancipatoria, tem se convertido em
algo impossivel.

Poder-se-ia perguntar, legitimamente, se ndo seria necessario estabelecer uma dialética que
nao tivesse uma resolucdo feliz, uma resolucao racional, uma reconciliacdo situada ao final do
processo. Claramente, isso suporia deixar aberto o dilema da modernidade, entendido de forma
filosofica como a identidade da relacdo sujeito-objeto, a introdugdo de uma instancia “dramatica”,
tragica, na consciéncia social. Com isso, ganhar-se-ia uma relatividade histérica em que toda
organizacao social ndo poderia mais que ser concebida como parte de um processo sem fim, da
perspectiva geral de que toda sociedade, inclusive a supostamente revoluciondria, que deve ser
também transitdria.

Para Hegel, todo saber se demarca dentro de uma perspectiva unitiria, em que cada
elemento do sistema forma parte do todo. Deste modo, Hegel procurou superar a divisao de esferas
de conhecimento, construidas pela filosofia de Kant e que daria lugar a ciéncia burguesa,
exemplificada pelo Positivismo do Século XIX. Marx, por sua vez, também se situa na necessidade
de superar a compartimentacdo do conhecimento. De sua perspectiva, a separa¢do das esferas do
conhecimento ¢ o resultado da divisdo social do trabalho, a qual afeta tanto o trabalho industrial,

como o trabalho intelectual. Um dos desafios do marxismo era, justamente, vencer esta divisao das

5> O reconhecimento € o conceito que Hegel usa na Fenomenologia do Espirito para referir-se ao reconhecimento miituo
que se busca na “dialética do senhor e do escravo” e que, formalmente, ¢ a luta histrica entre o proletariado e a
burguesia. Cf. (HEGEL, 1977, p. 109-116.)



29

tarefas sociais através da reapropriacdo dos meios de produgao, ou seja, dos meios pelos quais o
proletariado poderia garantir a sua subsisténcia e transformar o mundo em seu beneficio.

Para Debord, a categoria da “totalidade” tem um sentido parecido ao hegeliano e ao
marxista, porém adaptado as circunstancias materiais de seu contexto. Parte da separagdo de esferas,
para afirmar a desfragmentagdo da experiéncia, isto ¢, o feito de que cada esfera da cotidianidade, da
forma de vida do “espetdculo”, havia se separado completamente do resto. A novidade da
recuperagdo dessa categoria ¢ que ndo sO a deixa circunscrita a uma mera perspectiva
epistemoldgica, nem tampouco considera a sua aplicacdo ao mundo do trabalho; ¢ o conjunto de
todas as esferas de acdo disponiveis as que se tém visto separadas, alienadas umas das outras. A
“totalidade” ¢ a categoria pela qual Debord busca recuperar a unidade da experiéncia de toda a vida
cotidiana, dividida em muitas 4reas diferentes, reduzindo o conjunto de experiéncias disponiveis a
propria esfera de agdo. E nessa perspectiva que se busca voltar a introduzir a possibilidade de acesso
a todas as experiéncias disponiveis, ou seja, € a categoria pela qual se busca recuperar uma vida
cotidiana nio amputada em diferentes esferas separadas uma das outras. E, portanto, o instrumento
filosofico, a ferramenta conceitual com que se supera a separagdo de esferas a que o “espetaculo”
havia reduzido a experiéncia contemporanea.

Apesar dessa recuperagdo, por parte de Debord e dos situacionistas, o conceito de
“totalidade” teve uma materializacdo social no mesmo contexto dessa recuperagdo. Esta
materializacdo esta relacionada com a propria organizagdo da URSS, como exemplo de organizagao
social “marxista”. O Diamat havia ocupado o lugar do modelo tedrico da transformagdo social.
Uma de suas caracteristicas era a perspectiva adquirida da sociedade soviética, como a realizagdo da
filosofia marxista. Essa “realizacdo” implicava a ideia de “fim da historia como o acabamento do
processo dialético descrito por Hegel e materializado por Marx. Esquematicamente: o Diamat se
converteu no método filoséfico do marxismo, no momento em que este se converteu em “ideologia
da revolugdo” e, portanto, suspendeu a possibilidade de seguir produzindo “historia”.

Se esta historia ja havia terminado, a realizagdo de seus contetidos emancipadores, isto ¢, ja
havia realizado seu telos, entdo a Unido Soviética tinha que aparecer como uma sociedade em que
todos os elementos da dita organizac@o social emancipada ja estavam dados. A materializagdo da
revolucgdo era um feito. Neste acontecimento, ndo se pode ver a constitui¢do de uma sociedade, em
que o conjunto de elementos que a conformam tém uma relagao determinada entre si, ndo podendo
ficar nenhum destes elementos separados? A possibilidade de uma esfera ndo integrada dentro do
sistema, como ocorre no conceito kantiano de “arte”, implicava a possibilidade de converter-se
numa esfera de produg¢do de elementos criticos dessa mesma sociedade, ou seja, que podia

converter-se numa ameagca, sancionada como “‘contrarrevolucionaria”.



30

Portanto, o que se quer afirmar ¢ que a URSS ¢ a realizagdo invertida da categoria hegeliana
de “totalidade”. Da ideia de uma perspectiva globalizadora da experiéncia social que fosse reflexo
do conjunto de conhecimentos disponiveis, pode-se conceber um tipo de sociedade caracterizada
pelo férreo controle do Estado, o qual era a encarnagio do desenvolvimento do conhecimento. E,
em definitivo, o passo da “totalidade” ao “totalitarismo™ o que marca a materializa¢do invertida da
categoria hegeliana. Se, para Hegel, Marx, 1.S. e Debord, a perspectiva da totalidade pretendia
superar a “alienagdo”, a “‘separa¢do” do sujeito com respeito a seu mundo, no Diamat, essa distancia
se cobriu completamente. A distdncia se converteu em identificacdo absoluta, eliminando a

possibilidade de permanéncia de certas esferas de produgao de pensamento critico.

1.2.1 O significado da filosofia de Hegel para Marx

A influéncia de Marx® na LS. e em Debord ndo teve como eixo central tdo somente a anélise
da economia politica, mas a recuperagao de certas categorias filosoficas. Tal influéncia se concretiza
na analise que fez em seus Manuscritos Econdmicos Filosoficos, de 1844. Apesar de nao ser um dos
textos mais influentes de Marx, o certo ¢ que ndo s6 Debord e a I.S., mas também muitas correntes
marxistas tiveram, nesses textos, as ferramentas com que procuraram renovar o proprio marxismo.
Os textos do jovem Marx se caracterizam por uma marcada influéncia da filosofia hegeliana,
especialmente pela énfase que faz da dependéncia que tem todo momento critico da filosofia em
relacdo a dialética hegeliana.

E importante salientar que Marx’ foi também um continuador critico de Hegel, em dois
campos centrais, para o conjunto de sua teoria: no campo da Filosofia da historia € no campo da

Antropologia.

¢ Depois de ver quais elementos da filosofia hegeliana eclodiram em Debord € na LS., ver-se-a agora os elementos
propriamente ditos da filosofia marxista. A recuperagio de Hegel no ambito tedrico e pratico, que tera sua exposicdo na
LS. e em Debord, foi paralela a uma “recuperacdo” de um Marx “humanista”. A recuperagdo se produziu junto a toda
uma série de transformagdes sociais, sobretudo de tipo econdmico, que langando por terra ndo somente os dogmas do
leninismo, mas inclusive os dogmas da maturidade ou época “cientifica”, de Marx, ou seja, a época da analise da
economia politica representada pelo O Capital.

"“No periodo recente, tem crescido a literatura sobre a conexdo entre as dialéticas de Hegel e Marx, destacando-se, em
primeiro lugar, aqueles autores que, como Erwin Marquit, George Boger, Igor Narski, James Lawer, Ronald Rieve e Sean
Sayers, aceitam a inversdo marxista da dialética hegeliana, assim como os esforcos de Lénin para Ié-la
materialisticamente. Outro movimento tem sido levado a cabo pela chamada escola de Uno-Sekine, que inclui John Bell,
Robert Albrittone Thomas Sekine, os quais, inspirados na obra do economista japonés K&z6 Uno, propdem uma leitura
hegeliana singular de O Capital. Um terceiro movimento é composto pelos partidarios da Nova Dialética, que, como
Christopher Arthur, Enrique Dussel, Geert Reuten, Mario Béez, Patrick Murray e Tony Smith, pretendem “construir uma
dialética sistematica de forma a articular as relagdes do capitalismo, em oposi¢do a dialética histérica que estuda a
ascensdo e a queda de sistemas sociais” e, assim, “reconstruir”’ a obra de Marx (ARTHUR, 2004, p. 3 e 4). Isso em falar
na contribuigdo de autores independentes, tais como, por exemplo, Bertell Ollman, Jacques Bidet, Moishe Postone e
Norman Levine. Embora talvez se possa identificar, em cada um desses movimentos e autores independentes,
contribui¢des positivas a0 marxismo, essa proliferagdo de interpretacdes tem trazido perplexidade e consternagio, em



31

Marx ¢é venerado como grande economista, como autor de O Capital, em que provou
cientificamente a necessidade da queda da economia capitalista. Como na maioria dos grandes
pensadores, também na obra de Marx existe um nucleo, um problema fundamental, com que, em
ultima analise, relacionam-se todas as tentativas de conhecimento e ordem para a agdo. O problema
central ¢ a indagagdo sobre o motivo por que a revolugdo burguesa ndo conseguiu os objetivos
ideais por ela proclamados e por que os individuos na sociedade moderna, com divisdo de trabalho e
dominada por mecanismos de mercado, a despeito da liberdade legitima, tornaram-se dependentes
de normas superiores a eles, que impedem, em cada um, individualmente, o desenvolvimento de sua
humanidade. Ora, o reconhecimento central de Marx foi que esta nova dependéncia ndo era
consequéncia da ma intengdo de individuos ou de grupos sociais particulares, mas a inevitavel
consequéncia de determinada estrutura economica. Note-se que o fundamento central da filosofia de
Marx, sobretudo do jovem Marx, € fruto da influéncia de Hegel. A relacdo entre Marx e Hegel
determina os modelos marxistas, ou seja, a historia das flutuagdes de opinido, sobre as relagdes entre
Marx e Hegel, apresenta, sob um aspecto especifico, a propria historia evolutiva do marxismo. Por
outro lado, o problema apresenta também um angulo filosofico. Os primeiros escritos de Marx
carregam uma roupagem eminentemente hegeliana; dai a recusa do jovem Marx por parte dos
marxistas ortodoxos. Somente Lukacs e Karl Korsch souberam analisar e interpretar o teor
hegeliano da filosofia do jovem Marx, pois estavam acostumados com a gnoseologia neokantiana,

mas também a obra de Hegel, pelo menos em esbocos. Lukdacs estava familiarizado com o problema

razdo das diferengas de interpretacdo, muitas das quais contraditorias entre si. Num certo sentido, talvez se possa dizer que
a confusdo criada por essa miscelanea de ideias contraditérias faga parte do processo de “desconstru¢do do marxismo”,
para utilizar a expressdo de Michael Ryane. Ainda que, conforme mencionado na Introdugdo, a Nova Dialética - termo
cunhado por Christopher Arthur, um de seus criadores - consista num movimento de releitura de O Capital a partir da
Ciéncia da Logica de Hegel, existem importantes diferengas entre seus defensores. De um lado, se colocam aqueles que,
como, Arthur, Moishe Postone, Patrick Murray e Robert Albritton, aceitam a tese marxista de que Hegel, em vez de
apenas reproduzir o concreto como concreto pensado, teria caido no erro de “conceber o real como resultado do
pensamento que, partindo de si mesmo, se concentra em si mesmo, aprofunda-se em si mesmo”, (MARX, 1857-1858, v.
L, Cap. 111, p. 433-477). De outro lado, estdo os que, como Tony Smithe Ali Shamsavari, rejeitam a “leitura de Hegel que
vé a realidade reduzida a pensamento” (ARTHUR, 2004, p. 6). Na visdo de Smith, por exemplo, “a Ldgica ¢é
simplesmente a progressdo das categorias de que necessitamos para dar sentido a objetos-dominios de crescente
complexidade” (idem). Os dois grupos, contudo, concordam na rejeicdo do materialismo historico, ou seja, negam a
concepgao de que a historica segue um movimento dialético necessario. Também sustentam que a teoria marxista precisa,
de algum modo, ser reconstruida a partir da sistematizagdo da dialética do capital. Certamente que “[a] conexdo entre
Hegel e o marxismo tem sido objeto de extensa controvérsia” (LAWLER,1982, p.11). Nao obstante, a publicacio dos
Grundrisse ndo s6 tornou impossivel, conforme salienta Rosdolsky (2001, p. 11-14), contestar a intima conexao entre as
dialéticas marxista e hegeliana, mas também tornou claro que “uma interpretagdo correta e, assim, uma avaliacdo efetiva
da teoria de Marx tém de ser baseadas numa compreensdo abrangente da dialética hegeliana e em seu uso por Marx,
especialmente em O Capital” (LIKITKIJSOMBOON, 1992, p. 405), em que “formas dialéticas, seja de modo explicito
ou implicito, constituem uma presenga constante” (BIDET, 2008, p.375). Tém razdo, portanto, os defensores da Nova
Dialética em sustentar, com Tony Smith (1993, p.1), que “em O Capital e outros escritos, Marx foi claramente
influenciado pela teoria dialética de Hegel”. Mais do que isso, estdo corretos em salientar que essa obra se estrutura
segundo a exposicdo sistematica (Darstellung) de Hegel, assim como em apontar o carater central do conceito de
totalidade - reino “portador do principio revoluciondrio da ciéncia”, conforme afirma Lukacs (1919-22, p. 41) (Cf:
GONTUO, 2011, p. 6-7).



32

da distingdo entre as ciéncias humanas ou culturais e as ci€ncias naturais, através dos mais
importantes representantes alemaes da escola neokantiana de Baden, isto ¢, Emil Lask e Max
Weber. Essa informacdo fundamenta a ideia de que Debord tomou a filosofia de Hegel e Marx via
Lukacs.

A doutrina do homem esta estreitamente relacionada com a da comunidade ideal, que
corresponde ao “ser do homem”. Ele ndo aceitou como instrumento abstrato o chamado “método
dialético”, cuja particularidade ¢ precisamente ndo poder separar-se do seu objeto; estudou o método
dialético na sua aplicagdo aos mencionados campos € examinou-o na sua realizagdo concreta,
aplicando-o, finalmente, também a analise da estrutura economica da sociedade. Marx concorda
com Hegel numa série de concepgdes historico-filosoficas fundamentais: ambos veem no processo
historico um racionalismo objetivo. Hegel formula isto ainda como condi¢do de sua filosofia da
historia, ao passo que Marx ja considera esta condi¢ao como natural.

Mas este racionalismo objetivo do processo historico ndo realiza em linha reta e
continuamente o estado adequado a humanidade, que deve surgir no fim da evolucao; realiza-o num
caminho dialético, quer dizer, por meio de momentos negativos, de momentos que, considerados
isoladamente, contém miséria, necessidade, provagdo, portanto algo de “irracional”, que como
momentos do processo total mesmo assim realizam uma fungdo “racional”, necessaria e sensata.
Hegel justifica, por exemplo, a existéncia de guerras com o argumento de que elas elevam a
coletividade estatal a um grau de unidade mais alto, ajudam a superar as tendéncias de isolamento
dos individuos e do egoismo. Karl Marx justifica da mesma forma a época do capitalismo, porque, a
despeito de toda miséria e empobrecimento do proletariado, produz um aumento imenso das forgas
produtivas, pelo ilimitado esforco a caminho do lucro; e este aumento um dia sera a condigao prévia
da superacdo da sociedade capitalista. O momento negativo justifica-se por querer transcender o
imperfeito estado atual “negando-se” a si proprio.

Para Hegel, o nicleo do processo historico € o “Espirito Universal”, que na sua marcha de
evolucao da humanidade adquirird a sua “consciéncia adequada”, de modo que todo o sentido da
historia €, em ultima andlise, teologico. Marx, no entanto, substitui o espirito universal pela
sociedade humana, que s6 gradativamente se torna uma unidade. Portanto, o sentido da historia €,
para Marx, puramente humano. Assim também ndo ¢ valida a garantia do sentido teoldgico do seu
sistema, que Hegel tentou dar especulativamente.

O espirito universal de Hegel serve-se dos diversos espiritos nacionais para progredir,
gradativamente, na marcha da evolugdo; de modo muito parecido, a humanidade serve-se das

grandes classes, que se tornam, por assim dizer, os suportes do progresso historico num determinado



33

grau de evolugdo da sociedade. Em Hegel, a histéria universal aproxima-se da sua perfeicao no
espirito nacional cristdo, ao passo que, em Marx, isso sucede na agao revoluciondria do proletariado.

Evidencia-se também a diferenga essencial. Hegel pensava que a filosofia surge s6 quando
uma forma de vida fica velha; portanto, a compreensao da historia e sua interpretacdo s6 pode ser
posterior ao fato, uma filosofia histérica verdadeira e definitiva s6 sera possivel quando a historia
estiver “terminada”, ndo trazendo nada de novo. Marx, ao contrario, pensava que o passo decisivo
para realizacdo da evolucdo da humanidade podia ser dado com plena consciéncia e ja antes
compreendido e racionalmente planejado. Contrapds a compreensao posterior da razao na historia,
puramente passiva, a consciéncia tornada ativa da classe revolucionaria do proletariado. A sua
filosofia da histéria representa, assim, uma dupla superagao da de Hegel.

A razdo humana ndo s6 sabe interpretar e compreender o passado, mas também o futuro,
ndo so sabe realizar, com plena consciéncia do seu alcance e da sua importancia, a compreensao
passiva, mas também a agao.

Em Hegel, a “substancia” da historia, que ¢ ao mesmo tempo seu sujeito, chega ao fim do
caminho através dos espiritos nacionais, chega a consciéncia adequada de si propria; o espirito
universal consegue, em Hegel, a ideia maxima de sua filosofia.

Em Marx, a “substancia” da historia, isto €, a humanidade em constante transformagao, no
fim da sua pré-histéria chega a consciéncia de si propria; em virtude desta consciéncia, chega a agao
revoluciondria, ou seja, a pratica revoluciondria que tomou consciéncia de si. Assim a humanidade
se conscientiza nesta agdo revolucionaria da classe da humanidade. A humanidade, até entdao
condicionada a um processo historico objetivo superior a ela, torna-se agora ela propria dona destas
condi¢des que a condicionam. Fica totalmente soberana. Doravante pode fazer a historia real e
forméa-la livremente, ao passo que o espirito universal de Hegel, segundo Marx, no fundo apenas fez
a histéria aparentemente, porque como proprio espirito consciente s6 apareceu pods-fato e foi
projetado so para o passado pelo filésofo especulativo.

O passo decisivo além de Hegel consiste, portanto, na superacao da consciéncia posterior
sobre o sentido da histdria passada, pela formagao consciente da histéria futura, que inaugurara a
revolugdo proletéria. Filosoficamente, nesse ponto Marx ndo divergiu de Hegel, apenas deu uma
versao pratico-revoluciondria ao seu pensamento.

Marx continua a Antropologia de Hegel, sendo isso quase tdo importante quanto a
continuagdo da filosofia da historia hegeliana. Geralmente indica-se a este respeito apenas a
influéncia de Feuerbach, que sem divida teve importancia para Marx quando este se distanciou do
espiritualismo de Hegel, mas esquece-se de investigar até que ponto ja no proprio Hegel se

antecipou a imagem de Marx do individuo na sua estrutura principal. Por outro lado, nao se trata de



34

simples aceitacao por Marx, mas uma estranha transformacao e evolugao, que so se entende em toda
sua importancia quando se baseia na doutrina hegeliana sobre o homem.

Hegel, como Marx, concebe o homem como um ser, que deve fazer de si o que é. Mas este
processo da humanizagao pelo homem se integra, em Hegel, novamente num quadro especulativo-
teoldgico e aparece, entdo, como a elevagdo do ser humano, que, para o espirito absoluto, existe
inicialmente como simples animal. Dado que toda realidade se origina, em ultima andlise, do
espirito, sendo, portanto, 0 mesmo espirito numa forma diferente, essa elevacdo ¢ chamada uma
volta do espirito a si proprio. O que aparece, portanto, como obra do homem ¢, na verdade, uma
obra do espirito absoluto, que volta a si proprio dentro do homem.

Nao levando em conta este quadro especulativo surge o trabalho como esséncia, como a
esséncia que se realiza no homem. O homem confirma, segundo Hegel, sua superioridade sobre a
natureza, quer dizer, sua humanidade somente no trabalho e pelo trabalho.

A esséncia do trabalho consiste em que um individuo tira o aspecto natural de algo
meramente existente, a seu alcance e lhe da, em compensacao, uma forma de acordo com a vontade
humana, conforme projeto em sua cabeca. Hegel relacionou este processo de antemdo humanizante,
com uma determinada situacdo social. Considera que s6 o servo, o0 homem dependente de um
senhor a quem teme, parece disposto e capaz de reprimir, de tal modo, seu desejo natural do
consumo dos produtos naturais, que renuncia a uma satisfagdo imediata, e s6 elabora o objeto. Um
trabalho, pois, que ndo realiza em primeiro lugar sua propria ideia, mas a do seu senhor. Trabalho,
assim o define Hegel, ¢ o desejo adiado, satisfagdo retardada. Mas para Hegel o servo que trabalha
nao permanece neste grau de desenvolvimento. A contemplagdo de sua realizagdo faz com que tome
gradualmente consciéncia de sua superioridade sobre a natureza e assim desperta nele a consciéncia
da sua humanidade e liberdade que até entdo pareciam representadas exclusivamente pelo senhor
soberano. Mas cedo ou mais tarde sentira entdo sua escraviddo como incompativel com sua
humanidade, e tentara livrar-se dela para se libertar também exteriormente, nas condi¢des sociais.
Mas o senhor, que ficou dependente do servico do servo e incapaz de dominar a natureza sozinho, a
longo prazo ndo pode resistir aos esfor¢os de emancipacdo do servo que trabalha.

Marx ndo apresentou o trabalho humano como oriundo principalmente da situa¢@o social do
servo. Aparece para ele como uma atividade originalmente livre e criadora dos individuos. E
importante saber que Hegel acha que o trabalho ndo precisa ser sempre realizado na dependéncia
que originalmente lhe era proprio. A condicdo da sua libertagdo €, para ele, a espiritualizacdo do
individuo, a supressdo independente e voluntaria da sua natureza animal, que ¢ transmitida pelo

habito do trabalho, quer dizer, pela repressao repetida das necessidades imediatas. Assim se



35

apresenta a ideia fundamental de Hegel sobre a libertagdo do individuo pela espiritualizagao: uma
libertagdo que Marx julga puramente imaginaria.

Destacam-se os pontos comuns dos dois principios antropoldgicos: o homem ¢, para Hegel,
como para Marx, um ente que se realiza a si proprio, que se faz homem. Em ambos os pensadores
esta auto-realizagdo, que ¢ em Hegel também uma “espiritualiza¢do”, se realiza pelo trabalho. S6 o
trabalho proporciona ao homem a consciéncia de si proprio € a consciéncia da humanidade. O
homem deve primeiro concretizar-se no seu produto de trabalho e s6 depois, pela contemplacao
deste produto, pode chegar ao conhecimento da sua propriedade humana, da sua superioridade
especifica sobre a natureza e da consciéncia da liberdade, como diria Marx, ou também da sua
espiritualidade, no sentido de Hegel. O individuo € o ser concreto, o ser que se deve concretizar a si
proprio, antes de chegar a ser o que pode ser.

Depois de ter salientado estes decisivos pontos comuns, deve-se assinalar também a
mudanga critica essencial que Marx realiza em oposi¢do a Hegel. Ja foi anteriormente insinuada:
Marx nao reconhece a identificagdo hegeliana do homem com o “espirito subjetivo”. O homem ¢
para ele um ser de carne e 0sso, que nao pode ser reduzido a simples espiritualidade, a qual ¢ apenas
um de seus atributos. A transformagao do objeto mediante o trabalho ndo tem o sentido, para Hegel,
de evidenciar que tudo € espirito e que nao existe alienagdo entre individuo que trabalha e o objeto
que ele trabalha porque ambos se suprimem na unidade superior do processo dialético do espirito. O
trabalho serve, pois, antes a apropriacdo da natureza pelo homem, & humanizacdo da natureza
natural e originariamente “estranha”, que assim se deve transformar em cultura e meio ambiente
para o individuo. A diferenca entre Hegel e Marx ndo ¢ tanto que Hegel veja a forma maxima do
trabalho na dominacdo puramente intelectual e espiritual e na interpretacao da realidade, ao passo
que Marx pensa primeiro no trabalho concreto; a diferenca ¢ que Hegel procura um sentido
diferente de Marx, mesmo no tratamento material, que Hegel considera o trabalho como um meio
de espiritualizacdo do individuo, em virtude da ascese com ela relacionada, € como um meio de
comprovar a estrutura espiritual da natureza, ao passo que em Marx serve a aquisicao e
humanizag¢io da natureza pelo homem.

Em oposi¢ao a Hegel, Marx acentua o fato de que o trabalho, mesmo o intelectual, apresenta
sempre um lado material natural que ndo ¢ uma criagdo pura, independente do material existente,
mas transformacdo, assimilacdo da natureza. Marx salientou mais uma vez este estado de

dependéncia da natureza do trabalho humano nas suas observagdes sobre o Programa de Gotha:

O trabalho néo ¢ a fonte de toda riqueza. A natureza é tanto fonte dos valores de consumo
quanto o trabalho, que ¢ apenas a expressdo de uma forga da natureza, da for¢a de trabalho
humana. Um programa socialista ndo pode permitir que frases burguesas possam ocultar as



36

condi¢oes que lhe dao um sentido. O trabalho do homem transforma-se em fonte de
valores de consumo, portanto também de riqueza, enquanto ele se comporta, desde o inicio,
como proprietario em relagdo a natureza, a primeira fonte de todos os meios e objetos de
trabalho, tratando-a como se fosse dependente dele. Os burgueses t€ém boas razdes para
atribuir forga criadora sobrenatural ao trabalho, pois resulta precisamente do estado natural
de dependéncia do trabalho que o individuo, ndo tendo outra propriedade a ndo ser sua
forca de trabalho, sera em todos os estados sociais e culturais o escravo dos outros homens,
que se fizeram proprietarios das condi¢des concretas de trabalho (MARX, 1971, p. 65).

Mas ndo s o proprio trabalho; igualmente a aquisi¢do do que foi concretizado ¢ um ato
consciente ¢ material. Nao basta reconhecer a espiritualidade ou a humanidade de um produto de
trabalho, de um bem cultural, para apropriar-se deles como homens. A aquisicao realiza-se com
todos os sentidos desenvolvidos e cultivados pela historia da humanizac@o do individuo. Trata-se de
uma aquisi¢ao consciente universal e de uma produgao consciente universal.

O individuo que ¢ para Marx e Hegel essencialmente trabalhador, produtor, so sera livre,
para Marx, se puder trabalhar livremente e apropriar-se do produto do seu trabalho livremente. A
pura aboli¢ao das relagdes de dependéncia legais e dos privilégios dos “senhorios” nao basta, pois
permite continuar a dependéncia dos que ndo tem posse em relagdo aos proprietarios dos meios de
produgdo. Ao servo, politicamente livre, falta ainda a liberdade do individuo da sociedade burguesa.
Nao pode dispor livremente da natureza e dos meios de produgdo como seus meios de trabalho
indispensaveis, nem pode apropriar-se livremente do produto do trabalho comunitario.

Marx chama de alienacdo a consequéncia desta relacdo de dependéncia, segundo a
expressao de Hegel. O trabalhador ndo pode apropriar-se do seu produto, que lhe € estranho e hostil,
pois pertence a outrem. Assim, também ndo pode conceber seu trabalho como livre expressdo da
sua humanidade; parece-lhe um “trabalho escravo” a que esta obrigado pela necessidade material,
embora sendo completamente livre juridicamente. Finalmente, aliena-se entdo da sua propria
humanidade porque o trabalho se transforma para ele em simples meio de continuar sua existéncia
fisica.

Dentro da influéncia de Marx, em Debord, destaca-se, ainda, o papel de Feuerbach como
passo intermediario entre a dialética hegeliana e a perspectiva materialista. Para Marx, Feuerbach ¢
o verdadeiro atualizador da filosofia hegeliana, a partir de uma postura materialista, ademais de
constituir a superagio da Filosofia enquanto Metafisica. E o unico, pensa Marx, que entendeu a
relagdo entre Filosofia e Religido do ponto de vista materialista; o tinico que viu na Filosofia uma
continuagdo da Religidio. E nessa perspectiva que Feuerbach pode fundar o “verdadeiro
materialismo”, ao passo que fez da “relacdo social do homem ao homem o principio fundamental da
teoria” (MARX, 1979, p. 184). A relacdo entre Filosofia e Religido expressada, pensava Feuerbach,

na dialética hegeliana, tinha que ser posta em questdo para ganhar um ponto de vista realmente



37

materialista. O problema fundamental nesta relacao entre Filosofia e Religido ¢ que se introduz uma

“alienagdo” entre sujeito € 0 mundo do que tem experiéncia:

O estranhamento, que constitui, portanto, o verdadeiro interesse desta alienagdo e da
supressdo desta alienagdo, € a oposi¢ao do em-si e para-si e autoconsciéncia, do objeto
e sujeito, ou seja, a oposicao dentro do proprio pensamento, do pensamento abstrato e a
realidade sensivel ou o sensivel real. Todas as demais oposi¢des € movimentos destas
oposi¢des s3o sO aparéncia, o involucro, a forma esotérica destas oposigdes, as nicas
interessantes, que constituem o sentido das restantes profanas oposi¢des. O que passa
por esséncia estabelecida do estranhamento e o que ha que superar ndo ¢ o fato de que o
ser humano se objetive de forma humana, em oposigao a si mesmo, mas que se objetive
a diferenga de e em oposi¢&o ao pensamento abstrato (MARX, 1979, p. 188).

r

Portanto, um dos pontos centrais que Marx tomou da dialética hegeliana ¢ esta
contraposi¢do entre o pensamento ¢ a realidade, ou seja, a instancia de separagdo, de alienacdo que
analisou Feuerbach, na relagdo entre Filosofia e Religido. Se em Hegel, a consciéncia estava imersa
dentro do pensamento abstrato, em Marx ¢ a realidade sensivel e material onde se transforma o
pensamento. Nao é pensamento abstrato o que influi na realidade material: € esta que influi no
conteudo do pensamento. Se em Hegel, a confrontacdo dialética fica superada s6 de uma forma
abstrata, ou seja, na forma idealista, em Marx essas contradi¢cdes encontram seu lugar dentro de um
processo social, dentro de uma organizagdo material.

Posto que a superacdo dos conflitos, descritos na dialética de Hegel, esta inserida no
movimento abstrato do pensamento, a descricdo que faz este movimento do espirito ¢ a verdade
separada s6 em sua forma abstrata. Por esse motivo, a dialética hegeliana ¢ o momento do pensar
em que se produz a reapropriagdo das “forcas essenciais humanas”, ou seja, ¢ 0 momento em que o
pensamento descobre a potencialidade do pensar na superacdo das negatividades da realidade e do
pensamento. E o momento em que o método dialético demonstra sua superioridade em relagdo a
outros métodos de pensamento, enquanto ¢ capaz de superar problemas conceituais que o
pensamento anterior ndo havia podido resolver. A dialética de Hegel ¢ o principio formal da
possibilidade de um pensamento critico, que vai além disto e que entende que todo conhecimento ja
¢ critico.

Em suma, a dialética de Hegel pos as bases formais para o estabelecimento do método
critico de Marx, no qual ha que se entender o projeto de “realizagio da filosofia” de Debord. E nessa
perspectiva de superac@o da separacdo, a “alienagdo” do conhecimento e da realidade, a que tem que
se pOr em perspectiva, para poder entender a tradicdo que demarca a filosofia de Debord. Embora
esse esquema seja conhecido, o certo ¢ que convém recorda-lo, uma vez que, no contexto de

Debord, esta base hegeliana da filosofia marxista havia sido esquecida, devido ao processo de



38

“ideologizagao” do marxismo, caracterizado, entre outras coisas, pelo passo da dialética hegeliana
ao Positivismo.

Na década de 20, aparecem duas obras que constituem o intento tedrico de recuperar a
filosofia hegeliana no sentido revolucionario. Essas duas obras sdo o Marxismus und Philosophie
(1923) de Karl Korsch e Geschite und Klassenbewusstseuns (1923) de Georg Lukacs. E
especialmente importante a influéncia que tem tido a segunda no desenvolvimento do “marxismo
hegeliano”, durante grande parte do século XX. Paradoxalmente, essa influéncia se contrapde ao
papel que o proprio Lukacs deu a obra dentro de sua trajetoria. Nos anos 60, escreve um famoso
“Prélogo” em que critica ferozmente muitas das andlises desta obra. No entanto, Lukécs ja havia
engrossado as filas do stalinismo e, portanto, havia abandonado o componente dialético do
marxismo.

Nio é casual a influéncia que teve essa obra em Debord. E Lukécs quem desenvolve alguns
dos elementos-chave do “marxismo situacionista”. Conceitos como de “fetichismo da mercadoria”
ou a historizagdo do conceito de “luta de classes” - a consciéncia de classe se adquire na luta
historica, ndo € consubstancial ao proletariado - abriram linhas de investigacdo, nas quais Debord e
a L.S. foram, em muitos casos, seus melhores expoentes, que, até esse momento, haviam ficado sem
ser tratados dentro do movimento operario. Poder-se-ia dizer que Debord e o situacionismo
seguiram, de uma forma bastante importante, as andlises realizadas por Lukacs em historia e

Consciéncia de Classe estabelecendo, com isso, um marxismo critico em relagdo ao Bolchevismo.

1.2.2 Hegel recuperado por Lukacs

Historia e Consciéncia de Classe ¢ a obra mais influente de toda a recuperagdo que se fez,
nos anos 20, da filosofia hegeliana, a partir de uma perspectiva marxista. Esse trabalho levou ao
renascimento de uma série de temas marxistas que serdo cruciais para todo o periodo das lutas dos
anos 60, em que a L.S. e Debord estdo enquadrados, assim como para as discussoes tedricas que
aconteceram nesse periodo. Apesar disso, Lukéacs nos anos 60, ja se havia situado em uma posi¢ao
tedrica muito diferente, que lhe fez escrever o famoso Prologo para reedi¢do da obra em 1967. Do
ponto de vista da recuperacdo da filosofia hegeliana para a causa revoluciondria, esse Prologo
constitui o rechago de todos os elementos teodricos que, durante os anos 60, estavam em plena
atualidade e que, em grande parte, estavam inspirados em histdria e Consciéncia de Classe.

Nesse Prologo, Lukdacs localiza a obra na discussdo sobre o que ha que se entender por
“marxismo auténtico”. Nao ha que se duvidar que esta questdo passa, em Lukdacs, por uma

reivindicacao da filosofia hegeliana, ou seja, por reivindicar a “filosofia” de Marx, diante de sua



39

perspectiva cientificista, que era a base do chamado “socialismo real”. Por isso, a mera intengao de
entender o que era marxismo auténtico, tanto nos anos 20 como nos anos 60, era também a questao
de compreender o que restava de Hegel em Marx. O marxismo “ortodoxo” se concebe em Lukacs
como a adesdo a certo método de conhecimento. E s este método, descrito por Marx e Engels, a
esséncia, a estrutura do que se pode denominar como “marxismo ortodoxo” (LUKACS, 1969, p. 2).
Esse método caracteriza-se por situar a dialética materialista em seu centro. Para Lukacs (1969, p.
3), a problematica da dialética materialista €, principalmente, a relagdo entre a teoria e a pratica.
Enquanto a dialética materialista ¢ revoluciondria somente quando coloca o problema e a solucdo,
entre teoria e pratica, essa relagdo ¢ entendida como a tendéncia da teoria a realidade e da realidade
ao pensamento. Ao mesmo tempo, relaciona-se com o fato de que o sujeito cognoscente tem de ser,
ao mesmo tempo, sujeito e objeto do conhecimento, superando a tragédia moderna da separagao
entre o sujeito e o objeto.

O método dialético, portanto, ndo pretende deixar a realidade tal e como a percebe, ndo
pretende reduzir o conhecimento a mera contemplagdo, mas pretende transformar a realidade,
dialetizar a relacéo entre pensamento e realidade. Esta transformagéo do conhecimento, em agao e
da agdo em conhecimento, elimina a distancia que, tradicionalmente, a historia da Filosofia havia
atribuido a relag@o sujeito objeto. A distancia eliminada, por sua vez, supera a possibilidade da
critica num sentido metafisico, no sentido do sujeito ideal, que tende em dire¢ao ao conhecimento
de um mundo que, por defini¢do, lhe ¢ estranho. Por isso, 0 método marxista ndo ¢ critico num
sentido tradicional, isto ¢, metafisico, enquanto que toda critica parte de dita separacdo entre ser e

(13

pensar. Na unidade metodologica entre o “ser” (realidade) e seu modo de conhecimento
correspondente (pensar), s6 existe a possibilidade de uma critica imanente, que tem como objetivo
ultimo explicitar a relacdo dialética, superando de uma forma materialista o problema tipicamente
moderno da separagdo sujeito-objeto. A partir dessa posi¢do, Lukacs estabeleceu uma das teses que
desenvolveria nas suas ultimas obras: as categorias econdmicas e as categorias de toda ciéncia
social, expressam, pela anterior, determinagdes do ser, condigdes de existéncia. A critica da
economia politica de Marx aparece como a explicitacdo das determinantes ontologicas do social.
Esta critica imanente aparece como uma andlise das determina¢des do ser, neste caso de suas
determinac¢des no ambito materialista, por meio da analise do modo de produgao capitalista.

Dentro do modo de producao capitalista, ndo existe esta unidade entre ser e pensar, entre
teoria e pratica. O modo em que os fatos sociais aparecem separados uns dos outros, dando lugar a
divisio de campos de conhecimento, relaciona-se, segundo Lukacs, com uma particularidade
historica do capitalismo. Devido a divisao social do trabalho, os fatos aparecem separados uns dos

outros, favorecendo o empirismo que nega uma organizacao tedrica dos elementos que se



40

conhecem. O que parece escapar de todo conhecimento nao dialético € o carater historico de todos
os fatos e sua conexdo com a totalidade concreta da vida social.

Ao ignorar o carater historico de todo acontecimento social, passa-se por alto o carater
perecivel do mesmo, pelo que se aceita, mais ou menos veladamente, as leis e condi¢oes da
sociedade capitalista. As contradigdes que se podem encontrar entre diferentes teorias, que querem
explicar um mesmo fendmeno, sdao explicadas a partir do método dialético materialista como
contradi¢des do modo de producdo e ndo como consequéncia de uma falta de cientificidade, na hora
de entender o todo social. A teoria dialética se mostra superior enquanto ndo nega as contradigdes
efetivas de todo processo de produgdo, mas que as assume como contradi¢des sociais, nao
pretendendo nega-las, sob a suposta objetividade cientifica. Ao negar as ditas contradigdes como
inerentes a0 modo de producdo, o pensamento se v€ revertido a filosofia kantiana do homem
enfrentando a natureza. O drama do homem moderno, enfrentando seu objeto, ¢ fruto de uma
filosofia, a kantiana, que ndo pode conceber a unido do sujeito e objeto, dentro da perspectiva da
totalidade. Para Lukacs (1969, p. 12), o método dialético ¢ o tinico que pode captar o movimento do
social. As transformagoes sociais ficariam explicadas em sua propria complexidade, ganhando uma
perspectiva que nao ¢ reducionista e, por sua vez, que ndo elimina a necessidade metodologica de
converter a teoria em pratica e a pratica em teoria.

A perspectiva dialética do Materialismo historico leva necessariamente a perspectiva da luta
do proletariado por sua libertacdo. Quando a classe operaria, por suas condi¢des de existéncia, esta
em condi¢cdes de entender os fatos sociais, a partir da contradicdo dos elementos sociais, isso
significa que se situa a si mesma como elemento de transformacao social. Ao situar-se ai, essa fica
inserida no processo dialético, isto ¢, o proletariado se concebe, também, como um sujeito feito de
contradi¢des a se superar, de elementos negativos que tem que ir se superando através de sua luta.

O que ndo significa, e ¢ o outro dos pontos proporcionado ao marxismo por Lukdacs, que
mesmo com a consciéncia adquirida, com o conhecimento certo de sua exploracdo generalizada, o
proletariado se converta necessariamente em um sujeito politico revolucionario. Somente por meio
da luta de classes, o proletariado serd conscientizado de sua missao historica, daquilo que tem que
realizar, a medida que desenvolve seus conhecimentos dentro do materialismo dialético. Esta leitura
de Lukacs supde uma mudanga revoluciondria, dentro da mesma historia do marxismo, tendo em
conta a situagao deste, nos anos 20. O proletariado ndo podia ser concebido ontologicamente como
um sujeito revoluciondrio. Sem o materialismo histdrico, no campo da teoria e sem a luta de classes
no campo pratico, o proletariado ndo poderia chegar a sua verdadeira consciéncia como sujeito

explorado, ficando na mera expressao de sua miséria.



41

O outro elemento que se tem definido como caracterizacdo do método marxista, do
materialismo historico, ¢ a categoria da totalidade. Lukacs circunscreve essa reivindicagdo da
categoria da “totalidade” numa luta contra o cientificismo. A categoria da “totalidade” torna
possivel um conhecimento revolucionario da sociedade, superando todas as esferas de
conhecimento, alienadas da subjetividade. A ciéncia burguesa tem situado erroneamente o sujeito
do conhecimento no individuo, separado de seus condicionantes sociais. Da perspectiva da
“totalidade” ¢ a classe social, isto €, o sujeito imerso em suas relagdes sociais, o sujeito historico, em
cujo conhecimento encontrard o elemento tedrico para sua libertagdo. O sujeito, determinado por
sua situagdo de classe, € o sujeito cognoscente. A um sujeito isolado e fragmentado corresponde um
conhecimento igualmente fragmentério. E o proletariado a classe que pode chegar a um
conhecimento da “totalidade”, porque tem superado o isolamento do individuo da sociedade
burguesa. Lukacs (1969, p. 34) observa na obra de Rosa Luxemburgo, Die Akkumulation des
Kapitals, a exemplificagdo perfeita do uso desta perspectiva, em relagdo a questdo da acumulagio
originaria do capital. Do ponto de vista metodologico, a categoria da “totalidade” supera a visdao do
economicismo vulgar que concebe a esfera econdmica como um momento separado da atividade
social.

A perspectiva da totalidade, entretanto, degenerou, em Lukdacs, numa posicao totalizante,
através da problematica da organizacdo. E por meio do partido, e somente através dele, que o
proletariado consegue despertar sua consciéncia de classe, como aquele meio através do qual este
proletariado se conscientiza de quem ¢ e onde encontra suas armas de luta. O partido foi, na filosofia
de Lukécs, a materializacdo da categoria da “totalidade”. Este ¢ o elemento negativo de sua
concepgdo, o qual sera superado por Debord. Para Debord, o partido revolucionario, como tnica
organizag¢do do proletariado, serd uma forma alienada de organizac@o revoluciondria, uma vez que,
nela, os trabalhadores estariam privados do controle de suas vidas, de suas agdes. A uma forma
alienada de sociedade niio podia corresponder uma forma alienada de organizagio revolucionaria. E
por esta razao que, para Debord, a forma de organiza¢do do proletariado sera a dos conselhos
operarios, de clara tradicdo anarquista.

Um dos elementos que Lukacs designa como base de seu marxismo ¢ o que ele chamou de
orientacdo hegeliana, o idealismo ético, com todos os seus elementos romantico-capitalistas que
“facilitou muita coisa positiva para a imagem do mundo que nasceu daquela crise”, compreendendo
a ética como a perspectiva do individuo isolado, o resultado de uma forma de conhecer que divide
os fatos e isola o individuo de seu mundo e de outros sujeitos (LUKACS, 1969, XI). A partir da

perspectiva hegeliana, Lukécs aprendeu que o marxismo teve de superar a perspectiva do sujeito



42

isolado, desse romanticismo que produzia o distanciamento do sujeito com respeito do mundo que o
determina.

E sintomético que Lukécs fale aqui de “elementos romantico-capitalistas”, para designar o
ambiente “espiritual” na perspectiva em que surgiu a historia e Consciéncia de Classe. Os
elementos que logo se recuperaram de Lukécs, sendo justos estes elementos de que se fala nos anos
20, sdo aqueles que voltariam a surgir no contexto da I.S., em um novo Romantismo, na esteira do
vitalismo que se circunscrevia a “realizacdo da arte”, que remonta ao Dadaismo e ao Surrealismo, e
aparecera como base da nova teoria revolucionaria diante ao Cientificismo e ao Positivismo das
correntes oficiais do marxismo nos paises do Leste. A reinvindicagdo da vida cotidiana, por parte de
Debord ¢ da LS., nesse contexto, localiza-se na mesma corrente. E a reinvindicacdo do que o
Cientificismo deixou fora da teoria revoluciondria, ou seja, aquilo que ¢ buscado como motor
revoluciondrio. A vida cotidiana se inseria na perspectiva que Lukics chama de “romantico-
revolucionaria”. Nao é que Lukacs estivesse se referindo a que os ditos elementos fossem
exatamente aqueles que apareceriam no contexto dos situacionistas. E o conjunto de novos
conceitos e categorias que desenvolveu a I.S. o que pode entender-se dentro dessa tradi¢do
“romantico-capitalista”. Em suma, a relacdo entre esses elementos que Lukacs negou em sua obra ¢
um dos pontos centrais na tradigdo em que a L.S. se localiza e segue como continuadora de um certo
marxismo.

Nao obstante, Lukacs molda este romanticismo anticapitalista dentro de um processo em
que o descobrimento do marxismo como ciéncia representava um avango. Com isto, Lukacs nio faz
mais que afirmar, no Prologo de 1967, a existéncia de uma corrente tinica do marxismo, no comego
dos anos 20, aquela que identificava o “marxismo auténtico” com sua descrigdo positivista do
mundo.

Porém essa afirmagdo ¢ posterior a redagdo da obra, ou seja, ao contexto de conversdo do
marxismo em ideologia nos anos 60; o marxismo mais “hegeliano” de Lukacs de Geschichte
(histéria) tinha que aparecer, necessariamente, como um marxismo repleto de elementos
“romantico-capitalistas”. A importancia do Prologo de Lukécs reside, no que diz respeito a esse
tema, em que ¢ a demonstragdo da necessidade de uma linha argumentativa, que foi hegemdnica na
segunda metade do século XX, a qual tinha que conceber os elementos hegelianos da filosofia
marxista como elementos do dito passado “romantico-capitalista”. E, portanto, sintomatico o
trabalho de Debord, no mesmo contexto em que escreveu Lukdcs. Diante dessa assimilacdo do
marxismo da ideologia e da ciéncia, os situacionistas e, consequentemente, Debord, situaram-se

numa perspectiva completamente heterodoxa, fora da corrente fundamental do marxismo.



43

A influéncia de Lukacs nao so se limitou a recuperagdo das categorias de “totalidade” e
“dialética”. Outro dos elementos pelo qual a obra de Lukécs ¢ retomada, nos anos 60, ¢ a
reformula¢do do papel da pratica revolucionaria em relacdo a teoria. Lukdcs lamenta, em seu

Prélogo, o excessivo papel que deu a pratica:

(...) a necessidade de superar radicalmente o carater meramente contemplativo do
pensamento burgués. Por isso, a concepgdo de pratica revoluciondria é neste livro
misticamente desaforada, como corresponde ao utopismo messianico do esquerdismo
comunista da época, porém nio a auténtica teoria de Marx (LUKACS, 1969, p. 19).

A tendéncia, que Lukacs descreve aqui, ¢ pela reinvindicagdo de uma pratica do marxismo
como elemento fundamental da mudanca revolucionaria, muito além de conceber o marxismo como
uma mera teoria do conhecimento, converte-o num subjetivismo radical que ndo tem em conta as
condi¢des objetivas da pratica revolucionaria. Como bem observa Lukacs, essa andlise era
insuficiente, como base material para a¢do pratica. O subjetivismo, por si s6, ndo podia estabelecer
as condicdes da aco pratica, porque ndo situava a mediagdo pela qual o sujeito se convertia em um
ser pratico. O subjetivismo radical de Lukacs localizava o sujeito numa fase burguesa do
pensamento, enquanto nao o circunscrevia nas condi¢cdes materiais que tal pratica realizava.

E a categoria do “trabalho” de que se serviu Marx para situar materialmente a relagio entre
sujeito e seu mundo. A burguesia ndo se relacionava com a pratica por meio do trabalho, mas
através da posse dos meios de produgdo, isto ¢, ndo transformava diretamente seu mundo. O
trabalhador, ao contrario, em sua relagdo com a natureza, conhece as condi¢des de sua pratica, ou
seja, possui a mediagio com que se converte em um ser pratico. E interessante destacar o problema
do papel da pratica, dentro da obra de Lukécs, porque ¢ uma afirmagdo que se poderia aplicar
também a Guy Debord. Note-se que Debord se relaciona com o tema do “trabalho” como categoria
pratica, como um modo de relagdo com a natureza, que podia ser superado pelo desenvolvimento
dos meios de producgdo. Sua posi¢ao estava além do trabalho como mediagdo entre o sujeito e seu
mundo, de tal modo que recai nesse subjetivismo radical de que fala Lukacs. Se o sujeito, se o
proletariado, ndo estd atado as contradi¢des do trabalho, tampouco estd com disposi¢ao de ter uma
relacdo direta com seu mundo. Em certo sentido, a possibilidade da transformagao préatica do mundo
se distancia da mesma forma em que se distancia a possibilidade da transformagdo pratica do
mundo burgués.

A concepcao do trabalho, como uma atividade residual propria de etapas prévias de um
desenvolvimento tecnoldgico, aproxima Debord desse “subjetivismo revoluciondrio” de que falava
Lukdcs. Ora, a razdo disso se explica pela influéncia das vanguardas, no que respeita ao conceito de

“experiéncia”. As vanguardas ndo tinham, no “trabalho”, a mediagdo com que se transformariam as



44

condi¢des da vida. Em vez disso, a sua atividade foi limitada ao ambito poético, ao da “producao
espiritual”’, em definitivo, situava-se numa esfera diferente da que havia estabelecido o marxismo: a
experiéncia da transformagdo do mundo. Nao ¢ que Debord se localizou nessa abstragdo do
pensamento em que se negava o papel do trabalho como mediagdo com a pratica; sua posi¢do a
priori da superagdo do trabalho assalariado, sem haver se aprofundado tanto tedrica como
praticamente nessa superacao, relaciona-o com esse conceito de experiéncia relacionada com uma
pratica que, em certo sentido, transforma a relacdo que o marxismo havia estabelecido entre a
pratica e o trabalho.

Esse papel da pratica transformou também o conceito tradicional de outro dos pilares do
marxismo: a “consciéncia de classe”. Como a “consciéncia de classe” do proletariado chega a uma
organizac¢do social, na qual a experiéncia do mundo esté relacionada com a categoria “trabalho”?
Para Lukacs, o papel do trabalho sob o marxismo faz com que a relago se torne historica, isto €,
que o processo pelo qual o proletariado chega a consciéncia de sujeito explorado ndo ¢ meramente
causado por sua localizagdo dentro do modo de produgdo capitalista, mas por sua relagdo pratica
com ele. A “consciéncia de classe” se adquire historicamente. Essa ideia, que Lukacs ja observa em
Lenin, afirma a concepg¢do do carater historico da consciéncia de classe. O proletariado s6 pode ter
consciéncia de sua situagdo dentro do modo de produgao capitalista, via sua relagdo pratica com o
mundo. O marxismo ndo pode chegar a ela teoricamente. E através do processo historico que se
adquire a consciéncia de como se pode esperar que o proletariado tenha o papel que deve ter,
segundo a teoria marxista.

Essa ideia é central em Debord. Debord e a LS. mantinham uma fé, por momentos
exagerada, no proletariado como portador da consciéncia revolucionaria. Contudo, sdo numerosos
os textos em que se critica a falta de desenvolvimento de consciéncia de classe, ou seja, critica-se a
falta de maturidade de certo setor do proletariado que, em vez de radicalizar-se de acordo com a
radicalizacdo das condi¢cdes de vida, o que fazem é manter-se dentro de algumas versdes do
“marxismo ideoldgico”. Os situacionistas, logo o proprio Debord, em um gesto que recorda o das
vanguardas marxistas do inicio do século, justamente aquelas as quais Lenin destacou e em que
Lukacs se baseou para formular seu conceito de “consciéncia de classe”, identificava o 6timo grau
de maturidade da consciéncia de classe com as suas proprias posi¢des. Debord e a L.S. viam que
suas proprias analises, suas proprias concepcdes eram o nivel mais desenvolvido da teoria e da
pratica revoluciondria. Verdade ou ndo, o certo ¢ que Debord e a LS. faziam abstragdes das
condigdes sociais, materiais, de cada setor do proletariado. Suas abstragdes os faziam julgar todo o
proletariado, em geral, desde as condi¢des sociais mais determinadas. Portanto, a postura de Debord

e da L.S. coincide com a postura que, em seu prologo, Lukacs definiu como ““subjetivista”.



45

Se historia e Consciéncia de Classe é importante, é porque resgatou para o centro do debate
marxista uma das categorias pontuais de toda a produg¢ao de Debord e da I.S. e de grande parte da
producdo teorica dos anos 60, como € a questdo da alienacdo. Embora se tenha explicitado um
pouco a contribuicdo de Marx e Lukacs, para o desenvolvimento da filosofia de Guy Debord, o
certo € que € necessario explicar a novidade do resgate da tradi¢ao hegeliana, dentro da recuperagido
da filosofia de Hegel, que, por sua vez, ¢ a base de toda a filosofia debordiana. Desde os
Manuscritos de Marx, a questao da alienagdo ndo havia sido colocada no centro do debate critico
marxista. Para Hegel, a alienacdo era o produto da distancia entre sujeito e objeto, ou seja, entre o
sujeito que conhece e o mundo produzido por ele. Era, ademais, a superagdo dessa distancia, de tal
forma que a superacao teria que identificar a consciéncia, entendida como ““autoconsciéncia”, com o
objeto (sendo este a propria “autoconsciéncia”), de tal forma que o conhecimento ficaria
identificado com o objeto, que € si mesmo. Ao contrario, para Lukacs a “alienagdo” implicava um
processo social: sera o proletariado o que, com a realizagdo da sociedade sem classes, se identifica
com o objeto de sua atividade, de tal forma que supere a distancia sujeito-objeto, podendo chegar a
reconhecer o objeto como produto de seu trabalho.

No entanto, no Prefacio, da edi¢do de 1967, Lukacs afirma que a sua concepg¢ao inicial de
“alienagdo” sofria por ter igualado o processo de desapropriagdo ao que refere a “alienagdo” com o
de “objetivagdo”. A concepgao inicial era definida como essencialista. Para que haja um mundo de
objetos, ¢ necessario que o trabalho se objetifique, ou seja, que se converta em objeto. Isso ndo
significa que todo objeto aparega a priori em contraposigdo ao sujeito, ao produtor. Este é o erro
essencial que, segundo Lukécs, estava, todavia, em sua primeira concep¢ao da “alienacdo”. A
superacao da distancia entre sujeito e objeto tem um carater insuperavel naquilo que tem de superar
o carater objetivo do trabalho. Como tal, o objeto nunca poderia se identificar completamente com o
syjeito. O reconhecimento do produtor do objeto produzido esta inserido no conceito de alienacao,
com o qual ¢ impossivel falar de superacdo do carater objetivo do trabalho, se este ¢ uma
caracteristica insuperavel do mesmo objeto produzido. Portanto, s6 no plano idealista poderia o
objeto identificar-se com o sujeito; no plano histérico-social, o objeto ndo pode renunciar nunca a
sua materialidade (LUKACS, 1969, p. 24).

Desta constatagdo, Lukacs viu como histdria e Consciéncia de Classe havia se convertido
em uma influéncia basica para todo o Existencialismo do Século XX. Ao ignorar o carater material
da “alienagdo” e situd-lo dentro de um marco geral, o Existencialismo pode tomar esta categoria
como meio no qual fundamenta o desgaste da vida diante de um mundo estranhado, alienado. E o
passo para uma explicagdo material de um processo de desapropriacao crescente da realidade, que

acabou por tomar uma posi¢ao abstrata no Existencialismo.



46

E surpreendente que Lukécs haja relacionado a obra de Martin Heidegger, Sein und Zeit,
com suas posi¢des sobre a “alienagcdo”. A partir da ideia de que a “alienacao” se relaciona com um
elemento essencial da subjetividade moderna, certamente a relagdo com o Existencialismo parece
clara. Dito isto, fica patente e aparente a possibilidade de relacionar essas influéncias ao trabalho de

Guy Debord.

1.2.3 Debord e o desvio da filosofia de Hegel

A reapropriagdo das técnicas disponiveis para a organizagdo das condi¢oes da vida cotidiana
se expressou atraveés de um conceito cuja importancia ¢ fundamental na historia da I.S. e de Debord:

0 “desvio” (detournement). O “desvio” ¢ definido da seguinte forma:

Abreviagdo da formula: tergiversagdo (desvio) de elementos estéticos pré-fabricados.
Integracdo de producoes atuais ou passadas da arte, numa constru¢do superior a média.
Ou seja: ndo ha pintura nem musica situacionista, mas um uso situacionista desses
meios. Num sentido mais primitivo, a tergiversacdo (desvio) no interior das antigas
esferas culturais ¢ um ato de propaganda que testemunha a mesquinhez e a perda de
importancia dessas esferas (I.S., 1957, p. 18).

Nesta defini¢do vé-se que o “desvio” consiste na recuperacao de certos elementos da cultura
burguesa, cujo uso pode ser orientado a constru¢do de uma vida cotidiana livre. Essa forma de acao
que recupera os elementos da cultura burguesa para a transformagao da vida cotidiana. O “desvio”
teve muitos campos de aplicagdo: comica, fragmentos de livros, filmes. Em definitivo, qualquer
elemento da cultura existente, cuja recontextualizacao levava a produgdo de um sentido diferente.
Assim, a cultura dominante aparecia sob uma dimensao nova, desconhecida. Os valores culturais
tradicionais produziam novos significados, indo além de sua determinacdo como “‘mercadoria”
dentro dessa cultura burguesa.

O “desvio” foi possivel porque descobriu uma caracteristica basica da cultura que nao havia
sido identificada anteriormente: se uma obra cultural qualquer podia ser “desviada” era porque seu
conteudo ndo estava completamente definido. Se a obra cultural podia ser recontextualizada e,
portanto, podia dar lugar a um novo sentido, uma nova mensagem, ¢ porque o produto cultural
mesmo possuia em si uma certa ambivaléncia em seu significado. Deste modo, a possibilidade de
“desvio” do produto cultural demonstrava a existéncia de uma produgao de sentido. Isto significava
que longe da ideia burguesa de cultura que, em certo sentido, dotava um significado determinado a
cada objeto cultural, este aparecia relativizado, recontextualizado. Num sentido que recorda o auge
da hermenéutica filosofica no século XX, a obra de arte aparecia como um objeto sujeito a

interpretacdes € a usos multiplos. A cultura, em definitivo, perdia seu elemento reverencial, seu



47

conteudo determinado e determinante. Nao ¢ de se estranhar, portanto, que Debord e a 1.S. nao
tiveram nenhum reparo em atacar os simbolos culturais de sua época, através do desvio de pinturas
famosas e obras literarias que gozavam de grande prestigio. Sem entender esse ataque como a
destrui¢do das bases culturais de uma sociedade determinada, os situacionistas demonstraram que o
sentido que produziam essas obras era, simplesmente, fruto de um processo de produgao de sentido.
Essas mesmas obras, desviadas da forma correspondente, podiam expressar contetidos que, de certo
modo, pareciam ndo estar nelas. Em sintese, poder-se-ia dizer que o “desvio” ¢ uma técnica de
dessacralizagdo da cultura sem que, por isso, se adote uma postura proxima ao nihilismo cultural.

A técnica do détournement tinha um duplo objetivo: a) por um lado, destacar o carater
ideologico da cultura na sociedade de capitalismo avangado, demonstrando, por meio de sua
contextualizacdo, e a subsequente recontextualizacdo, que cada cultura ¢ insere de uma forma
funcional a organizacado social atual; b) por outro lado, reutilizar esses mesmos elementos culturais
para, em primeiro lugar, um uso politico critico e, em segundo lugar, para construir novos
comportamentos experimentais, isto €, novas formas de comportamento na vida. O “desvio” se
insere na perspectiva que se tem apontado de uma “realizagdo da arte e da filosofia”, pois o que se
buscava ndo era somente a critica do sistema capitalista. Se buscavam novas formas de vida que
superariam a organizagdo da vida cotidiana.

A filosofia de Debord, segundo Toledo (2015), concretiza um modelo de sistema muito
peculiar, isto ¢, um desvio global de todos os elementos proposicionais, considerados em conjunto,
quando deles emerge uma imagem concreta da totalidade, revisados e revertidos pelo proprio desvio
do sistema. Para tanto, um sistema prévio reaproveitado ¢ tomado como mapa, dentro do qual se
constroem diversas possibilidades. Trata-se, na verdade, de uma configuragdo sistematica de um
modelo desviado por um antissistema. A filosofia de Debord ¢ um macro-desvio da filosofia
hegeliana. A reversdo e a superagdo do sistema instauram em seu interior uma complexa relacdo de
signos, compondo uma relagdo complexa de significados derivantes, consequentemente obtendo um
resultado de inversdo critica do modelo desviado, pelo qual o texto se configura como um sistema
de sistemas deslocados em seus referenciais atualizados por sua reversdo critica. A filosofia de
Debord elimina, portanto, conservando e superando a filosofia de Hegel.

Note-se que o sistema filosofico de Hegel constitui a maior tentativa de elaborar uma
compreensio sistematica do destino humano, norteado pelos esforcos historicos da razdo. E a partir
do sistema hegeliano que Debord constrdi sua critica e opera reestruturando uma critica
antissistematica. O que Debord realiza ¢ um tipo de parddia do sistema, pois, quando dois objetos
sdo unidos, ndo importa quao distantes os seus contextos originais, uma relagdo ¢ sempre formada.

“A interferéncia mitua de dois mundos sensiveis, ou a unido de duas expressdes independentes,



48

supera os elementos originais ¢ produz uma organizacgao sintética de grande eficacia” (DEBORD,
1956). A obra corrigida pelo desvio assume novas configuracdes, significagoes.

Novamente, A Sociedade do Espetaculo é um desvio de Hegel, de sua Logica e do sistema
da historia. Em contraponto com o sistema hegeliano, Debord elabora uma inversao do todo que
cria uma confrontagao estilistica, um mapa a partir do qual novos rumos sdo estabelecidos, como
uma forma de superacdo do proprio sistema. O interesse abrangente de Debord em atacar o
problema, desde uma ampla frente de combate, uma vez que o espetdculo diagnostica, denuncia e
contra o qual luta, possui o carater da totalidade e do absoluto. O texto e seus capitulos sdo como
partes de um mapa reconstruido dentro de cujas relagdes as proposigdes desviadas extraem
possibilidades concretas de liberdade, pela qual se realiza o transito dialético do pensamento e da
imaginagdo. O sistema s6 pode constituir o sonho de uma organizagdo espacial hierarquica das
categorias regidas internamente pela ideia de wuma circularidade, como momento
predominantemente da dindmica que presidiria suas relagdes.

O antissistema ¢ como um espelho do qual tira, pela for¢a da inversao de perspectivas, a
dinimica de seu mecanismo critico. E uma maquina sistematicamente desviada. A construgio de
um antissistema dialético ndo poderia realizar-se sendo dentro do quadro espetacular do sistema,
com o qual compde um dialogo tenso através do desvio (TOLEDO, 2015, p 179). Nao basta negar o
sistema, 0 que constituiria uma agao espetacular, porquanto a negagao pura se situa em um espago
ideal exterior ao negado, portanto, reproduz a separagdo no movimento que busca superar o
separado. Assim sendo, em A Sociedade do Espetaculo, o desvio mostra-se uma poderosa arma da
dialética. Um desvio tridimensional, no qual o sistema de Debord usa o sistema-referéncia hegeliano
como elemento universal desviado, contra o qual projeta seu sentido. Por meio do desvio
antissistematico do sistema, a dialética opera a critica de seu proprio proceder, mediante a qual se

atualiza.

A teoria critica deve comunicar-se em sua propria linguagem, a linguagem da
contradi¢do, que deve ser dialética na forma como o € no conteudo. E critica da
totalidade e critica historica. Nao é um grau zero da escrita, mas sua inversdo. Nao ¢
uma negacao do estilo, mas o estilo da negacdo (DEBORD, 2006, p. 853).

A linguagem da critica deve se apropriar de todos os elementos historicamente dispostos
pelo espetaculo e subverté-los do projeto original. Hegel acreditava na realizacdo da razdo na
historia. O projeto de compreender sistematicamente a historia, planejado com o otimismo daquele
que acreditava na astlicia da razdo em saber fazer cumprir o seu destino, apesar dos descaminhos,

dos desvios, das ilusdes planejadas e das ingeréncias do poder cego e irracional, revelou-se

impossivel (TOLEDO, 20145, p. 186). O sonho da unidade deparou-se com a asttcia do espetaculo,



49

a dura verdade da separagdo consumada, da injustica mundializada, do império da destruigdo,
vestido com a mascara da conservagdo do mundo. Debord nao poderia construir um projeto de
sistema externo ao proprio sistema. O projeto estava dado, era preciso apenas desvia-lo. Tem-se,
entdo, pelo desvio do sistema um texto fundado, apoiado sobre uma estrutura que se descontroi,
conservando e reconstruindo. Debord realiza esse projeto, pois uma critica analitica ou descritiva,
apenas reduziria a logica do espetaculo. Uma critica sintética, como presenca poética pela produgao
da imagem espetacular do sistema, na qual o sistema encontra sua verdade revertida e se encaminha
para o seu fim. Dai Debord recorrer a arte, ao jogo, a guerra, tramados no texto, como instrumentos
para a realizacdo da Filosofia.

Fora do dominio das estruturas e dentro do espago amplo da dialética restaurada, Debord
diz: “eu tento aqui uma abordagem muito seca da forma: um conjunto de teses, cuja leitura &
provavelmente fatigante, mas que resultam em muito a se pensar” (DEBORD, 1956). Na elaboracao
da obra, Debord relata a Vaneigem o seu plano, isto €, que a obra seria dividida originalmente em 12

capitulos, cujos titulos e a ordenagao estariam dispostos como segue:

1- Generalidades sobre o espetaculo. Sua Onipresencga; 2- Fundamentos econdmicos do
espetaculo; 3-historia do movimento operario; 4- O ambiente de objetos e seu perfeito
controle; 5- A representacdo do homem na sociedade do espeticulo; 6- As relagdes do
espetaculo e do tempo; 7- As contradi¢des internas da ‘mensagem espetacular’; 8-
Estudo espetacular do espetaculo (a critica socioldgica moderna); 9- A superagdo da
cultura; 10- A sobrevivéncia da cultura; 11- As condigdes de contestacdo na sociedade
do espetaculo e, por fim; 12- Limites deste livro. (DEBORD, 1965)

Depois, a ordem dos Capitulos e Titulos mudaram substancialmente. A obra foi

reestruturada em 9 Capitulos com os seguintes titulos:

1- A separagdo consumada; 2- A mercadoria como espetaculo; 3- Unidade e divisdo na
aparéncia; 4- O proletariado como sujeito e como representacio; 5- Tempo e historia;
6- O tempo espetacular; 7- O planejamento do espago; 8- A negagdo e o consumo da
cultura; 9- A ideologia materializada.

Toledo (20015, p. 189) questiona o por que Debord constituiu a obra em nove capitulos,
dispondo-os em triades, cuja soma compdem exatamente nove subdivisdes tematicas? Ora, note-se
que o sistema da logica e a logica da histéria de Hegel, quando sobrepostos, impressionam a
imaginac¢ao com afigura concreta da totalidade processual. O sistema idealista, lado a lado com a
totalidade do texto debordiano, por outro lado, reduzido a lugares essenciais de sua organizacdo em
capitulos e, mais, ao ordenar os capitulos em triades e observar a figura que emerge de suas relagdes

com o projeto da histéria e a divisdo fundamental da Logica, facilita a compreensdao do projeto

filos6fico de Debord e, consequentemente, o que se esta propondo nesta Tese. Duas categorias



50

gerais permitem classificar esse tipo de desvio, segundo sua forma e funcdo: o espelhamento da
forma sistémica ¢ a inversdo do sentido. A Sociedade do Espetaculo divide-se em nove capitulos,
cada qual segundo o tema geral que aborda. Cada capitulo possui uma dindmica interna propria, que
emerge dos desvios proposicionais, nos quais as alusdes subvertem o sentido original. As
proposi¢cdes dialogam, internamente, com a tradicdo, com a qual estabelecem relagdes
problematicas. E construido como um grande desvio, espelhamento de Hegel, Marx, Lukacs e
outros que contribuiram ao projeto de Debord. O vasto didlogo Hegel-Marx, mediado pelo desvio
sistémico, totaliza a dinamica essencial do estilo de Debord.

O primeiro projeto de sistema de Hegel, em sua tentativa de apreender o movimento
histérico, caracteriza-se por ser refém do tempo linear. Na Fenomenologia, o curso do
desenvolvimento ¢ retomado, porém sua maturidade se da na Logica, na qual Hegel apresenta as
triades fundamentais de desenvolvimento dialético (TOLEDO, 2015, p. 200). Debord, espelhando o
sistema de Hegel, constrdi um desvio, pelo qual o Tempo e a historia sdo recuperados em sua
constitui¢ao dialética. O desvio de Debord se da a partir da comparacao dialética entre a Ciéncia da
Logica, a Filosofia da historia ¢ a dindmica de composigdo de A Sociedade do Espetaculo. Dois
movimentos, em Hegel, que Debord desvia, ou seja, a estrutura da Ciéncia da Logica e o telos da

Filosofia da histdria. Para Michael Inwood:

A logica é um exame das determinagdes do pensamento ou categorias abstratas que
constituem o niicleo do espirito humano e estdo envolvidas em nossa experiéncia € em
nossos discursos usuais, em nossas atividades praticas e institui¢des, em nossa maneira
sistematica de compreender o mundo - como a religido, as ciéncias e a filosofia - e na
propria estrutura do mundo (INWOOD, 2002, p. 608).

O caminho trilhado pelas categorias da logica hegeliana dirige-se do universal abstrato para
a singularidade concreta. Debord reflete 0 movimento hegeliano, mediante um espelhamento que
subverte a logica de seu desenvolvimento, revelando, no movimento do desvio textual sistémico, o
verdadeiro trajeto das categorias, ndo no interior do processo ideal, mas na realidade concreta da
vida. O sistema hegeliano aparece formalmente invertido na dindmica composicional de A

Sociedade do Espetaculo. Na logica hegeliana ha um movimento.

A primeira secio da Légica, a “Doutrina do Ser”, examina as categorias relacionadas
aos aspectos superficiais das coisas: inicia-se com o puro ser (o ponto de partida obvio,
de uma vez que pode ser tudo menos um conceito vazio, algo mais do que o espago em
branco em nosso pensamento), que “se transforma” em nada, e suscita assim o “ser
determinado”, a qualidade determinada que torna algo “distinto de outra coisa. Dai
prossegue para “quantidade”. As caracteristicas quantitativas de algo, como o tamanho
de um campo, sdo de inicio vistas como independentes de sua qualidade, do fato de ser
um campo, mas na terceira fase dessa sec¢do, “medida”, qualidade e quantidade sdo
interdependentes. A segunda sec¢fio, a “Doutrina da Esséncia”, considera os pares de



51

conceitos em termos dos quais os cientistas e metafisicos tradicionais compreenderam a
relagdo entre a superficie externa das coisas e sua natureza intrinseca: entre estes se
incluem esséncia e aparéncia, coisa e propriedades, substancia e acidente, causa e efeito
e a interagdo reciproca de substancias. A sec¢do final, a “Doutrina do Conceito”, inicia-
se com 0 “conceito”, em parte como resposta a dificuldade de explicar, por exemplo, o
crescimento de uma planta, em termos causais, sem fazer referéncia ao conceito
codificado na semente. Mas ela se expande numa descrigdo das formas da logica
“subjetiva”: conceitos universais, particulares e individuais; os tipos de juizo; e os tipos
de inferéncia ou silogismo. Em seguida, Hegel se volta para a “Objetividade” e
considera trés maneiras cada vez mais sofisticadas pelas quais se concebem os objetos:
mecanismo, quimismo e teleologia ou finalidade. Enfim, ele chega a “ideia”, a
unificagdo da subjetividade e da objetividade. Dai ele examina nossas tentativas de
alcancar a unidade num plano superior, na cogni¢do “do verdadeiro” e na realizagdo
“do bem”. O climax da Logica ¢ a “ideia absoluta”, que representa a unificacgo ultima
entre sujeito e o objeto. Na logica de Hegel o Ser contém a quantidade, qualidade e
medida; a Esséncia ¢ mantida pela reflexdo, aparéncia e atualidade, e o Conceito, pela
subjetividade, objetividade ¢ ideia.

Segundo Papaioannou (1964, p. 68) “o0 mundo supra-sensivel ¢ apenas uma fuga para fora
do mundo sensivel”. Os pares de conceitos opostos - Ser e Nada, Conceito e Ser, Finito e Infinito -
entre os quais se debate a consciéncia moderna e cuja “sintese absoluta ¢, para a razdo, um além”
nao sao produtos negativos da razao destruidora, mas manifestagdes essenciais do proprio Absoluto.
A sua oposi¢do rigida provém, afinal, do fato de estarem isolados do Absoluto e se encontrarem
fixados como elementos independentes: suprimir as oposi¢des assim fixadas € o interesse unico da
razdo. A tarefa da filosofia consiste precisamente em unificar os opostos. 1°, estabelecer o Ser no
Nao-Ser e interpretar a sua sintese como transformagdo; 2°, estabelecer a cisdo no Absoluto
considerando-a como manifestagdo fenomenoldgica deste; 3°, estabelecer o finito no infinito e
considerar a sua unidade como vida. Estas trés mediagdes apontam os trés momentos da Ciéncia da
Logica: 1° - a passagem do ser ao nada e ao vir a ser, que pde em movimento toda a progressao
dialética da qualidade a quantidade e a medida, constitui a esfera do Ser; 2° - a reflexao ou a cisao do
Ser em fundamento e em aparéncia fenoménica e a sua unido dentro da realidade, constitui a esfera
da Esséncia; 3° - finalmente, no Conceito subjetividade e objetividade apresentam-se como uma ¢ a
mesma unido do infinito e do finito. A transformacdo do espirito ¢ um movimento circular em trés
tempos: o primeiro momento ¢ o0 momento da verdade imediata, da substancialidade que € preciso
negar; o segundo momento ¢ o momento do tragico, da infelicidade e da perda da substancia; o
terceiro momento ¢ o momento da reconciliagdo, da volta & unidade primitiva, da felicidade
reencontrada.

Ora, note-se que as divisdes de A Sociedade do Espetaculo, quando consideradas em
paralelo, também formam triades 16gicas. No todo, cada grupo ternario articula trés subdivisdes que
se completam, tragando um mapa conceitual ndo formal. Comparando-se com as divisdes triadicas

da Ciéncia da Logica hegeliana, o Ser seria composto pelos Capitulos 1, 2 e 3 (1- A separagdo



52

consumada; 2- A mercadoria como espetaculo; 3- Unidade e divisdo na aparéncia); a Esséncia
refletida pelos capitulos 4, 5 e 6 (4- 0 proletariado como sujeito e como representacdo; 5- Tempo e
historia; 6- O tempo espetacular); e o Conceito esta para os trés capitulos finais (7- O planejamento
do espaco; 8- A negacgéo e o consumo da cultura; 9- A ideologia materializada).

O Ser da sociedade capitalista € o espetaculo, que €, por seu turno, o contrario do Ser, uma
vez que nele o ser se dissolveu na imagem. A Esséncia desse ser espetacular ¢ o movimento
abstrato, figurado no tempo da produgdo; o tempo mercantil, medido no relogio pelo qual a rotina
do trabalho ¢ controlada e o valor de seus produtos avaliado. O Conceito ¢ a estrutura definitoria do
sentido do todo. Essa ¢ a ideologia, o limite ideal da cultura que se sustenta pela economia. O nticleo
ontologico do espetaculo, seu Ser universal se divide, também em trés determinagdes fundamentais.

A primeira consiste em A separacdo consumada, que representa a pseudo-qualidade, que
orienta as relagdes alienadas desde sua base econdmica. A segunda é A mercadoria como
espetaculo, que explicita a transformagdo da qualidade das relagdes alienadas como quantidade de
objetos-produtos desvinculados da forca produtora. Por outro lado, tal movimento nao pode se
tornar visivel em sua separacdo, o que despertaria a consciéncia critica do espectador,
comprometendo a ilusdo de movimento autonomo que sustenta a logica do sistema, em sua
aparéncia imediata, ou seja, A unidade e divisdo na aparéncia. A proxima subdivisdo considera, a
principio, o papel do proletariado, cuja forga de trabalho deveria constituir a Esséncia da totalidade
sistémica, que se sustenta sobre a for¢a produtiva. Por sua vez, o tempo da historia reduz-se a forma
abstrata do tempo de producdo. Tudo o que parece ser absoluto torna-se histdrico, terminando a
segunda triade anti-hegeliana. O segundo desvio da légica, em sua composigdo, ¢ o “desvio da
forma pela forma do desvio”, ou a anti-logica do sistema, espelhada em sua negacao estrutural. O
terceiro movimento trata da reprodu¢do ideologica do sistema, através da ocupagao do espago e da
urbanizagio, cujos efeitos foram discutidos por Debord em A negacgdo e 0 consumo na cultura e a
Ideologia materializada. A ultima tese de A Sociedade do Espetaculo aponta para um futuro
possivel, uma tltima esperanca: a organizacao dos conselhos. Debord, ao usar a estrutura da 16gica
hegeliana, exibe na imagem dialética o anti-espetaculo.

Enfim, resta arrematar a série de aproximacdes de Debord a Hegel. O retorno ao movimento
de construcdo do texto permitird concluir o Capitulo, realizando a revitalizagdo debordiana da

filosofia hegeliana como um antissistema dialético.



53

1.3 Debord e a construcio de um antissistema dialético

O exercicio estratégico e filosofico de Debord visa concretizar um modelo de sistema,
modelado pelo desvio sistematico da estrutura hegeliana, transformando-se dialeticamente num
antissistema. Desse modo, as premissas essenciais da teoria do espetaculo sdo rastreadas a partir das
preocupacdes de Debord e da 1.S. com a “realizagdo da arte e da filosofia”. Note-se que, nessa
construcao filosofica, Debord elimina * conservando a estrutura filosofica de Hegel, de modo que
alguns dos aspectos do seu marxismo se tornam hegelianos e seu hegelianismo se torna marxismo e
podem ser encontrados a partir dos primeiros escritos da 1.S. sobre a “construcao de situagdes”. A
principal preocupagao, neste ultimo aspecto, € a de se indicar as influéncias que correspondem ao
processo perpétuo que Debord atribui ao Tempo e a historia, ou seja, aqueles que dizem respeito a
natureza e ao status do sistema hegeliano aparentemente “encerrado” e ostensivamente resolvido.
Portanto, as influéncias do hegelianismo francés, do Surrealismo e do Existencialismo - influéncias
que permanecem largamente inexploradas dentro da literatura existente sobre Debord - vao
repousar, em termos gerais, sobre a criacdo e desenvolvimento das nogdes de ‘“‘situacdo” e de
“espetaculo” de Debord, entre 1952 e 1961. Este ¢ um periodo que se inicia com a adesdo de
Debord ao Movimento Letrista e termina com a adogdo da L.S. e com a sua propria postura tedrica,
cada vez mais marxista, no inicio de 1960.

Muitos dos autores a serem discutidos sdo comprometidos, de varias maneiras, com a
natureza e as possiveis implicagdes da dialética hegeliana. De particular interesse a este respeito
serdo aqueles que sugeriram que a negatividade hegeliana poderia ameacar o “encerramento” ou
torna-lo problematico e se utilizard o tema comum da tragédia®, como conexdo de alguns dos
elementos mais dispares da Tese. Para ser claro, contudo, ndo se est4 afirmando que a tragédia seja
uma preocupacdo particularmente premente de Debord e nem seu trabalho deve ser considerado
como tragico em si. A tragédia ¢ simplesmente um tema 1til, em parte, pela simples razdo de que ela
¢ frequentemente invocada pelos autores, bem como permite uma andlise critica de algumas das
posturas de oposicao, tomadas no sentido de neutralizagdo da negatividade “inquieta” que o trabalho
de Hegel descreve. O proprio Hegel estava entusiasmado com a arte trgica. Em seus primeiros
anos, em Tibingen e Frankfurt, tornou-se, particularmente, interessado nas apresentagdes de
protagonistas humanos submetidos aos ditames do destino e dos deuses; tais obras uniam o finito

(humanidade) e o infinito (destino, o divino) dentro de um conjunto artistico coerente e isso o levou

8 Foi a tragédia a primeira tomada de consciéncia da subjetividade depois dos tempos pré-histéricos do “senhor e do
escravo”, e esta tragédia findou em comédia: a negatividade do Ele acabou por arrancar a “mascara” do her6i tragico e
mostrar a nulidade dos homens e dos deuses.



54

a considerar a arte tragica como um paradigma para a unidade especulativa que sua Filosofia
procurou encarnar. Essa medida foi posteriormente rejeitada em favor da busca de uma logica
imanente, ou seja, um modo de expressao que seria um com o seu objeto; ao contrario de descrevé-
la artisticamente, mas como ¢ frequentemente observado, a tragédia se apresenta dentro do trabalho
maduro de Hegel.

A maneira pela qual se vai emprega-la estd em divida com o trabalho de Theodor George
(2006), cujo estudo da Fenomenologia se volta para o tema da tragédia em relagdo ao do

“encerramento dialético’”

. A abordagem ¢ esclarecida pela alegacdo de Nietzsche (1992, p. 45) de
que a arte tragica conheceu “um desejo ardente (...) para a redengdo através da ilusdo”. Para
Nietzsche, as figuras da arte tragica, o impulso ‘dionisiaco’ através de sua racional contraparte, o
‘apolineo’, racionalizam e potencializam uma for¢a perigosa e subversiva; e, como se vera, o
surrealista Georges Bataille 1€ efetivamente a filosofia de Hegel através dessa nocdo de
racionalizagao.

Para Bataille (1990, p. 20), o sistema hegeliano oferece um “espetaculo tragico” de
negatividade. Tal espetidculo, em sua opinido, ¢ inerentemente resistente a utilidade, ordem e
racionalizacdo, e, como consequéncia, na filosofia de Hegel, os “estagios” do encerramento, nunca
podem ser alcancados. Da mesma forma, Breton e os surrealistas consideram que o sistema
hegeliano sufoca excessiva e ilimitadamente a negatividade que ele descreve. Em consequéncia, a
tragédia proporciona um elemento Util: notabilizar que o encerramento hegeliano pode,
potencialmente, sufocar a negatividade infinita da arte, dentro de um sistema fechado. O tema da
tragédia, na tese, forma uma narrativa, através da qual se torna possivel compreender o marxismo
hegeliano de Debord.

A teoria de Debord fundamenta-se no seu proprio processo historico, aberto a negagao, ndo
sobre o adiamento constante de uma resolucdo final, mas sobre a figura que define a propria
resolucdo. O absoluto hegeliano, portanto, se torna um ideal, uma representacao filosdfica das
condicdes e requisitos da agdo historica. A resolugdo hegeliana da diferenca negativa pode, assim,
ser compreendida como tragica, embora com a qualificacdo adicional de que agora ndo ¢ o negativo
em si que é equiparado ao perigoso ¢ dionisiaco, sendo a figura da propria unidade: uma
representagao espetacular da unidade impede a sua instanciagdo real na praxis.

Se Hegel descreve uma unidade pratica de pensamento, enquanto sanciona sua real

auséncia, e se o seu sistema pode ser analogo a arte tragica, entdo, dessa forma a Filosofia e a Teoria

® Cf. A leitura de George (2006), em tltima analise, defende as virtudes de se encarar a tragédia como um tropo de
renuncia a um mundo que ndo se pode controlar; meu proprio uso do conceito enfatiza as implicagdes “contemplativas”
de tal posigao.



55

podem defender a necessidade de se adiar a unidade ausente ou mesmo a sua impossibilidade. Ora,
se esta conexdo pode ser feita, logo € possivel relacionar Debord e a critica da I.S. a filosofia
existencial. Dentro deste esquema, de acordo com a L.S., a angustia, supostamente, inevitavel e a
angustia da subjetividade existencial apresentam os sintomas da sociedade espetacular, como se elas
fossem atributos eternos da condi¢do humana. De particular importancia € a leitura de Wahl acerca

da “consciéncia infeliz”’!

e a consideracao idiossincratica do “fim da historia” de Kojéve, que
introduz o sentido em que a filosofia de Hegel pode ser interpretada, ou seja, sendo caracterizada
pela diferenca perpétua, por um lado'!, e tiltima resolugdo sobre o outro'?. A tensdo entre essas duas
posicdes pode ser observada sob a égide do interesse dos surrealistas na negatividade dialética,
desprovida de qualquer resolucdo final, e esta reflexao pode ser observada a luz da afirmacao de
Bataille de que o sistema de Hegel constitui um espetdculo tragico. Logo, esse interesse numa
“abertura” dialética transgressiva, pertence a compreensdo dos situacionistas, enquanto
temporalidade negativa da “‘situacdo construida”, sobretudo quando ligadas as preocupagdes do
hegelianismo francés com o tempo, ¢ as chamadas para a unificagdo da arte e da vida dos
surrealistas. Note-se que o tempo para Debord ndo € s6 dialético, mas, de alguma forma, excessivo e
transformador, consequentemente confirmando que o espetaculo constitui a restri¢ao de tal tempo.
Ao se examinar a “vida cotidiana” e o conceito de “situacdo” da I.S. verificam-se algumas
das caracteristicas marcantes das dividas de Debord e da 1.S. para com o Existencialismo, bem
como, as ligacdes entre subjetividade existencial e a ‘consciéncia infeliz’ hegeliana, ou seja, a
famosa ligacdo identificada pelo proprio Sartre (2003, p. 114): “realidade humana ¢ por natureza
uma ‘consciéncia infeliz’, sem possibilidade de ultrapassar o seu estado infeliz”. A similar

problematica entre a resolugdo e a unidade pode ser encontrada em Lefebvre, € a sua teoria do

1A medida em que a “consciéncia infeliz” ¢ um pouco menos famosa do que a relagio “senhor e escravo”, algumas
palavras de explicagdo podem ser tuteis. Em suma, a “infelicidade” desta forma decorre da consciéncia de sua propria
finitude, particularidade, contingéncia e de sua busca infrutifera de estabilidade, universalidade e necessidade;
continuamente persegue um absoluto que sempre Ihe escapa, mas que ndo deixa de ser seu proprio ser auto-alienado. E
introduzido, no final do capitulo sobre a autoconsciéncia da Fenomenologia, ao longo do qual se desenvolve a tese de
Hegel - introduzida no final do capitulo anterior - que a autoconsciéncia surge e ¢ caracterizada pela negacdo. Essa
negatividade impulsiona a luta até a morte entre o senhor e 0 escravo, para que cada um possa reconhecer o outro como
uma autoconsciéncia, cada um deve negar o outro; ¢ mais tarde solicita uma consciéncia estoica que nega o mundo,
recuando para si mesma, que provoca uma consciéncia cética de modo a declarar que so ela ¢ verdadeira, necesséria e
existente. No entanto, essa consciéncia cética ¢ caracterizada pela seguinte contradi¢do: ela havia se tornado segura de si
mesma através da negagdo de um mundo supostamente falso; ainda que isso exija que ela seja condicionada a declarar ser
secundaria a sua propria necessidade. A consciéncia infeliz surge como uma nova forma que traz essa contradigio a tona:
ela reconhece a si mesma como necessaria e contingente, e localiza a sua propria necessidade, permanéncia e estabilidade
dentro de um objeto separado além de si mesmo; a universalidade que perpetuamente ilude a sua propria finita
particularidade. Toda tentativa que faz para compreender este “absoluto imutavel” falha, porque cada tentativa surge - e,
assim, demonstra - a sua propria separacdo do tltimo.

' Um fluxo que, para Wahl (1951, p. 194), é precisamente perigoso e quebra os limites do sistema hegeliano, e, para
Koyré (1971, p. 188) significa que a historia deve ser “eternamente inacabada”, correndo o mesmo perigo.

12 Afirmagdo enfatica de Kojeve (1980, p. 98) de que para Hegel “a historia esta concluida”.



56

“cotidiano” se distingue da teoria da “‘situagao construida” pela I.S. O proprio Lefebvre (2008b, p.
347) afirma que sua teoria dos momentos - intimagdes do absoluto - sdo “tragicos”, porque sao
instancias finitas dentro do tempo, e passam assim que surgem. Por outro lado, as situa¢des da I.S.
foram uma tentativa de passar com 0 tempo; o absoluto ndo se torna um ponto finito, mas um

processo temporal continuo.

1.3.1 Negatividade hegeliana e marxista

De inicio, deve-se fazer algumas observacoes propedéuticas sobre a negatividade hegeliana
e sua apropriagdo marxista; um ponto de partida pertinente ¢ encontrado na predilecao de Hegel em
uma declaracio que ele incorretamente!® atribui a Espinosa: “a base de toda determinagdo ¢é a
negacdo”. O objetivo de Hegel ¢ muito simples: a fim de ter uma identidade distinta, positiva, ¢
preciso diferenciar e distingui-la por meio da negacdo, ou seja, “isto ¢ isto, porque ndo ¢ aquilo™.
Essa diferenciagdo fornece um exemplo do movimento caracteristico da filosofia hegeliana, na
defini¢do disto por meio de sua diferenga, isto ¢, daquilo, uma identidade inicial, abstrata e
indeterminada torna-se “outra” a si mesma, antes de retornar a Si, a partir da diferenga, incorporando
a nova determinacdo fornecida. O fim desse movimento € o seu proprio ponto de partida, embora
dada uma expressao “superior” e mais completa. Isso demonstra que a negatividade hegeliana nao ¢
uma negacao abstrata que simplesmente apaga uma positividade existente, mas “substitui de modo a
preservar € manter o que esta ultrapassado”. Um exemplo grosseiro: ao se criticar algo por meio de
uma negagao abstrata, estd-se simplesmente o rejeitando; com Hegel, no entanto, ao apontar suas
falhas, necessariamente, elabora-se um meio pelo qual esse algo pode ser melhorado.

Como Magee (2001, p.14-5) aponta, as recentes tendéncias, no sentido de uma “leitura nao-
metafisica” de Hegel, contradizem os aspectos explicitamente cosmoldgicos e teoldgicos do seu
trabalho, e o Hegel discutido na Tese é certamente o metafisico. Nesse ultimo aspecto, a
negatividade ndo ¢ apenas uma funcdo epistemoldgica, mas uma forga ontologica que gera a
diferenca e a destruicdo, e, assim, promove a criagao.

Dentro do ambito da historia humana isto significa oposicao, conflito e revolta; dentro da
propria natureza, que para Hegel é desprovida de historia; a razdo permanece latente e implicita
dentro dela, o que significa o colapso continuo das formas existentes. E neste sentido que ele
notoriamente associa a negatividade com a “morte”, “desmembramento” e “devastacdao” e a infame

historia do “banco de abate” sobre a qual a “Divina Providéncia” funciona (HEGEL, 1977, p. 19).

13 Esta citagdo é equivocada. O equivalente mais proximo em textos sobreviventes de Espinosa estd na Carta 50, onde
“figura ndo € nada mais, sendo determinacfo e determinacio € negagdo” (HEGEL, 1991, p. 326).



57

Como a metafora pode ilustrar, a negagdo em Hegel € uma expressao da razdo “divina” que molda e
dirige o mundo; ¢, embora a natureza esteja desprovida de telos do Espirito, ¢ do Espirito que ela
emerge, tal como ¢ impulsionada pela negacao, a fazer o implicito ser explicito, razao “onto-logica”
fundamental e, assim, trazer o ser ao nivel da autoconsciéncia. Isso corresponde ao padrao “circular”
do sistema hegeliano. A pura abstragdo do “ser” com a qual a Logica comega revelar a razio. Essa
razao torna-se outra a si mesma, como a natureza. A natureza da origem ao Espirito, que, em
seguida, sobe ao ponto em que ¢ capaz de compreender a logica inerente do ser, ou seja, o ponto
onde ele pode realizar a filosofia especulativa hegeliana. Assim, enquanto o movimento da negacao
da origem a novas formas positivas, ele faz isso seguindo a logica definida pela razao absoluta, que
se encontra imanente no circuito, no ponto de partida que se manifesta em sua conclusao.

Além disso, embora essa conclusdo ndo apague a negatividade em favor de uma
positividade final, antes a suprassume € a mantém dentro de si mesma'* e, ainda que Hegel sustente
que a negacdo permanece para sempre “inquieta”, mesmo apoOs atingir a autoconsciéncia do
Espirito, seu movimento permanece “encerrado” dentro de suas proprias condigdes de existéncia, ou
seja, das estruturas necessarias da razdo ontoldgica fundamental expressa pelo sistema hegeliano.
Dai a observagdo de alguns dos comentadores de que a negacdao pode perturbar ou subverter a
unidade estavel.

Para voltar a Marx: a relagdo com Hegel ¢ complexa e se desenvolve ao longo de sua vida.
Arthur e os defensores da teoria da forma valor, sdo menos preocupados com a antropologia
filosofica do jovem Marx. No entanto, oferecem informagdes uteis sobre o grau em que as
dimensdes negativas da logica hegeliana se referem a sua economia (ARTHUR, 2004).

No que diz respeito as preocupacoes desta Tese, a questdo mais importante situa-se na
posicao que Marx adota, ainda que com cautela: uma posicao em que o progresso historico pode ser
gerado através da critica, da hostil oposi¢do. Dai a afirmacdo feita, enquanto ridicularizava
Proudhon: “no final, é sempre o lado ruim [da histéria] que triunfa sobre o lado bom” e que “produz
0 movimento que faz a histdria, proporcionando uma luta” (MARX, 2000, p. 227). Debord (2006, p.
1089) levou a sério essa posi¢do de Marx, muitas vezes identificando-se com o “lado ruim” da
historia. O que torna este tema particularmente importante, em Debord, ¢ o nivel em que esse
movimento negativo se alia ao de tempo.

E importante observar que a obra de Hegel foi traduzida e discutida na Franga, a partir de
uma data muito precoce, 1850, e, portanto, muito antes do que as leituras orientadas para a historia

centrada na Fenomenologia, na década de 1920, com as quais se esta mais familiarizado.

14 A razdo absoluta é “essencialmente processo, porque a sua identidade ¢ (...) a negagdo absoluta e, portanto, dialética”
(HEGEL, 1991, p. 290).



58

Para Kelly (1992, p.71), essas ultimas leituras eram, de fato, respostas a um conjunto
anterior de interpretagdes e preocupagoes. O foco inicial do hegelianismo francés nao estava sobre a
Fenomenologia, mas sobre a Enciclopédia, e, assim, envolveu uma preocupagdo com a natureza ¢ a
estrutura do sistema hegeliano como um todo; de uma forma que prefigurava muitas queixas,
apresentou muito cedo o abrangente “pan-logicismo” do sistema como preocupante e
implicitamente imperialista. Isso deu origem a duas respostas opostas. Em primeiro lugar, a de
rejeitar a filosofia da histéria de Hegel e sua interpretacdo das fases ascendentes do desenvolvimento
mantendo sua epistemologia; e de, em segundo lugar, uma vez que se reconheceu a sua
epistemologia como a origem do problema, salvar sua concepgao de historia de sua epistemologia,
uma vez que esta assegurava a conclusao e a finalidade da propria historia. O foco passou para a
andlise de Hegel sobre a histéria e a acdo histdrica, e o interesse em extrair o desenvolvido na
negacdo do movimento dialético da positividade de um sistema completo. Isso foi promovido pelo
influente estudo, de Jean Wahl, das secdes da Fenomenologia sobre a “consciéncia infeliz”'>, um
texto que “estabeleceu”, as “fundagdes hegelianas” para um “movimento existencialista nascente”
(KELLY, 1992, p. 33).

Uma tendéncia para a leitura centrada na Fenomenologia foi dada pelo novo impeto das
palestras seminais de Kojéve, em 1930. Com a presenca de algumas das figuras mais significativas,
dentro do pensamento francés do Século 20'°. Essas palestras, apesar das idiossincrasias da
interpretacao de Kojeve, que foram camufladas pela auséncia de uma tradugdo francesa completa da
Fenomenologia, antes da versdo de Hyppolite em 1939, contribuiu muito para colorir a teoria ¢ a
filosofia francesa dos anos seguintes. Kojéve enfatizou o notério “fim da histéria” e a relagdo
dialética entre “senhor e escravo” da Fenomenologia, acrescentando muito impulso a equivocada
suposicdo de que essa relacdo serviria como uma chave para Marx. As dividas de Marx a Hegel ja
haviam sido destaque, em 1932, com a publicagdo dos Manuscritos de 1844.

O partido Comunista, talvez sensivel & compreensdo de que a critica da alienagdo ndo
precisava se referir unicamente as sociedades capitalistas autoconfessas'’; afirmou que Marx ndo
tinha desenvolvido ou apropriado Hegel, mas o superado completamente; abordar os aspectos
hegelianos de Marx poderia, assim, ser compreendido como reacionario.!® Assim, a oficial

condenagdo promoveu as credenciais supostamente subversivas de um Marx hegeliano, dando

15Le Malheur de la Conscience dans la Philosophie de Hegel, de 1929, de Jean Wahl.

16 Entre os participantes estavam: Aron, Breton, Bataille, Lacan, Merleau-Ponty, Weill e outros; Sartre, ao contrario do
que se acredita, ndo compareceu. (Cf.: ARTHUR, 1983)

17 “N#o podemos limitar o uso do conceito de alienagio ao estudo das sociedades burguesas” (LEFEBVRE, 1968, p. 16).
18 Apés a detencio de Isaak Rubin - um economista russo, cujo excelente Ensaios sobre a teoria do valor de Marx (1924)
- em 1930, um filésofo oficial soviético escreveu: “os seguidores de Rubin e os idealistas Menshevics (...) tratam o
método revolucionario de Marx no espirito do hegelianismo. (...) O Partido Comunista destruiu essas tendéncias estranhas
ao marxismo” (RUBIN, 1972, p. 277). Rubin foi preso, forcado a confessar e, finalmente, executado.



59

credibilidade a visdo de que abordar o uso de Hegel por Marx pode permitir uma leitura mais
“auténtica”.

Nos anos apds a morte de Stalin, a proibicdo de Hegel pelo partido relaxou um pouco.
Lukacs e Korsch, os quais tinham desenvolvido formas deliberadamente antidogmaticas do
marxismo hegeliano, na década de 1920, foram traduzidos e discutidos na Franga,
consequentemente criticados pelo partido. Ensaios de Lukdcs comecaram a aparecer na Franga a
partir do final de 1950; historia e Consciéncia de Classe apareceu na Franga, em 1960 ¢ recebeu
uma reedi¢do em 1967; a tradugdo de marxismo e a Filosofia de Korsch apareceu em 1964. Os
primeiros trabalhos de Lefebvre sobre Hegel, como o seu Materialismo Dialético de 1940, também
foram republicados. A consequente reagao, provocada por esta onda de interesse, tomou a forma de
‘estruturalismo althusseriano’!®, justamente na época em que Debord € a LS. formularam suas
ideias.?® A filosofia hegeliana foi, assim, nio s6 muito presente no meio intelectual, como, além
disso, seu carater potencialmente subversivo, atribuido a um marxismo hegeliano, nas décadas de
1920 e 1930, que foi promovido, por sua distingdo, aos gostos académicos e modas da época.

Debord e a I.S. viram em Hegel e no marxismo hegeliano um ar de radicalismo, mas o que
se torna importante ¢ que a ado¢do de Hegel por Debord foi colorida por tendéncias dentro dos
estudos franceses de Hegel.

Ao final de Ser e Tempo, Heidegger (1962, p. 480) tenta esclarecer a sua propria concepgao
de temporalidade, contrastando-a com a de Hegel, com o fundamento de que Hegel oferece “a
forma mais radical em que foi dado o entendimento conceitualmente comum do tempo.” Essa
concep¢ao ‘comum’ de tempo € a de uma série de finitos “agoras” (agora-tempo), ¢ difere da
propria versao de Heidegger da temporalidade, onde o “Ser do Dasein” ¢é “esticado” entre o
nascimento e a morte. Heidegger baseia suas observagdes sobre uma se¢do inicial da “Filosofia da
Natureza” de Hegel, que constitui a segunda parte da Enciclopédia; uma obra que compreende
diretamente, a partir do momento final da Légica, que a ideia torna-se “outra” de si mesma como
natureza. Como a negacao foi mostrada, na Logica, sendo um aspecto da unidade positiva da ideia,
quando esta Ultima torna-se outra para-si, 0 mesmo acontece com a negacao dentro dela. Isto da
origem ao aparecimento imanente de determinagdes negativas do espago e torna-se “por si mesmo”’,
como tempo, ou seja, a negatividade € posta para si como tempo. (HEGEL, 1990). Tempo e espago
tornam-se um como “matéria”’, como “ser” que da origem ao “nada” e, assim, “‘torna-se’’ ndo logico.

Ha também o tempo como presente, passado e futuro. E nesse momento que, se concentra em

19Por Marx apareceu em 1965; Para ler O Capital, em 1968.

20 “Bu estava feliz por ter tentado, em 1967 - € completamente contrariado & deméncia sombria de Althusser - a uma
espécie de resgate por transferéncia do método marxista, adicionando-lhe uma grande dose de Hegel” (DEBORD, 2008,
p.212).



60

Heidegger, a subsequente diferenciacao dos momentos de tempo como uma sucessao de pequenos e
discretos instantes.

Se o tempo ¢ considerado como sendo composto de tais instantes, afirma ele em seguida, a
temporalidade continua ‘esticando’ o Ser do Dasein que ¢ mascarado, ou melhor, torna-se
inauténtico, assim como a verdadeira identidade do Dasein, ao longo do tempo, ndo pode ser
acessada. O Espirito hegeliano nao ¢ realmente um “com” o tempo, mas simplesmente coincide
com ele. Hegel, para Heidegger (1962, p. 484), foi incapaz de mostrar uma identidade entre o
Espirito ¢ o Tempo além de sua ‘“conexdo dialética formal”, ou seja, o seu movimento
compartilhado, por meio da negacdo de negagoes.

Em refor¢o a essa proposicao, Heidegger afirma que Hegel relaciona o Tempo ao
desenvolvimento do Espirito, na medida em que o Tempo oferece ao Espirito um meio pelo qual ele
pode se tornar mais “concreto’’; um ponto que Hegel (1977, p. 487) esclarece através da alegacdo de
que “o tempo (...) aparece como o destino e a necessidade do Espirito, que ainda nao estd completo
em si mesmo”. Desse modo, Heidegger (1962, p. 486) considera que Hegel apresenta o Tempo
como o meio mais importante do Espirito ascender ao autoconhecimento; um veiculo que pode ser
langado fora, no ponto em que tal conhecimento ¢ alcancado. Para Heidegger, por outro lado, o
Dasein ¢ sempre a “fatalidade” de sua “langada existéncia”, que envolve a ‘“primordial
temporalizacdo da temporalidade”. Faz-se referéncia a leitura de Heidegger, ndo para contesté-lo,
mas para se fazer duas observagdes. Em primeiro lugar, que o Tempo ndo deve ser separado do
Espirito, na medida em que ambos sdo aspectos do “Ser” ao que o sistema de Hegel da voz; em
segundo lugar, que o Tempo nao chega ao seu fim com a obtengdo de conhecimento absoluto, mas
permanece apegado ao absoluto.

O primeiro ponto € tratado por meio da referéncia a circularidade do sistema hegeliano e o
segundo ponto, discute o trabalho de Jean Hyppolite, o autor francés hegeliano a quem Debord esta
muito proximo.*!

Quanto a primeira questdo: se o tempo hegeliano ¢ de fato composto por uma série
interminavel e linear de momentos finitos e se, como Heidegger indica, esses momentos sdo
distintos da circularidade concluida de “conhecimento absoluto”, entdo, o verdadeiro infinito do

absoluto ¢ separado do finito, a partir do “esptrio” infinito do tempo sucessivo de discretos

momentos. Isso significa que o absoluto ndo pode ser verdadeiramente de todo infinito, uma vez que

2l Debord esteve realmente em contato com Hyppolite por um tempo. Merrifield afirma que em momento anterior &
publicacdo de A Sociedade do Espetaculo, Debord “estava preparado para ajudar com uma palestra (...) até Hyppolite
mudar de ideia e convidar outra pessoa” (MERRIFIELD, 2005, p. 50). CLARK; NICHOLSON-SMITH (2004, p.479)
também contam que visitaram uma palestra de Hyppolite com Debord. HUSSEY (2002, p. 115), no entanto, vai mais
longe ao afirmar que “Debord encontrou pela primeira vez Hegel via a obra de Jean Hyppolite, no Collége de France”.
Isso esta incorreto: Hyppolite assumiu essa posi¢ao em 1963, e Debord leu as obras de Hegel muito antes.



61

seria limitado pelo que ndo é. Parece, portanto, mais preciso, para ler Hegel, a afirmacao de que o
fluxo negativo de tempo cai dentro da verdade que a auto-consciéncia plena do Espirito revela e isso
pode ser sustentado pelo seguinte: todas as determinagdes apresentadas na Logica e no resto da
Enciclopédia nao substituem o ‘ser’ com o qual a Ldgica inicia, mas sdo aspectos sofisticados de
que o ponto de partida inicial, que a autoconsciéncia do Espirito*? implica, revela a compreensio da
propria identidade verdadeira do Espirito com todas as outras determinagdes do ser?>. Isso leva a
concluir que o tempo resulta da imanente determinac@o do espago.

O segundo ponto ¢ mais complexo. Hegel (1977, p. 487) certamente afirma que, quando o
conceito “‘agarra-se”, ou seja, retorna para si, a partir da exterioridade da natureza, através da
atividade do Espirito, “deixa de lado a sua forma-tempo”’; uma posicao que reforca a afirmacao de
Heidegger. Para Hegel, o tempo ¢ “o proprio conceito existente”, ou seja, sua manifestacdo externa
no mundo fisico e s6 pode ser reconhecido como uma aparéncia exterior. A consequéncia, dada pela
negacdo hegeliana implica superacdo: é que o tempo nao ¢ abandonado pelo Espirito no ponto do
absoluto conhecimento; em vez disso, a unidade absoluta do sujeito e do objeto ¢ entendida como a
identidade compreendida entre o mundo temporal fisico e a logica que o funda. Isso significa que o
absoluto, como a autoconsciéncia vivida do Espirito, constitui um processo temporal efetivamente
infinito®*, o Tempo ainda existe, mas a sua verdadeira natureza e identidade subjacente com o
Espirito ¢ compreendida.

Hyppolite (1969, p. 6) faz a mesma alegacdo. Reconhecendo as correntes quase-vitalistas de
Hegel, ele sustenta que o retorno circular ao ‘si’ do conceito constitui a verdadeira infinitude e que
os “conceitos de vida e infinito de Hegel sdo idénticos”. Isso o leva a afirmar que a vida do Espirito
¢ tanto infinita como necessariamente temporal; porque, se o conceito ¢ um estado de continua auto-
separagdo e, portanto, sistematico e processual, consequentemente, a fim de tornar-se presente a si
mesmo, na consciéncia, exige a continuidade da existéncia temporal deste ultimo. A histdria,
portanto, ndo chega ao seu fim, mas se concretiza, na medida em que envolve a realizagdo da
Filosofia em uma vida auto-determinada e totalmente autoconsciente. Hyppolite (1974, p. 598)

afirma que a famosa décima primeira tese de Marx ad Feuerbach, isto ¢, “os filosofos so tém

22 Tal como Houlgate coloca, a explicagdo de Hegel ndo avanga, “simplesmente substitui uma definigio incorreta inicial
com outra mais adequada (...) [mas], especificando de forma mais clara, estd implicado pelo pensamento indeterminado
do proprio ser” (HOULGATE, 2006b, p. 45).

23 ¢(...) O Espirito absoluto (...) revela-se como o Concreto ¢ Verdade Absoluta final de todo Ser, € (...) no final do
desenvolvimento ¢ reconhecido como livre de exteriorizagdo de si (...) para a criagdo de um mundo em que contém todos
os que estdo em desenvolvimento e que precede o resultado final” (HEGEL, 1969, p.71).

2 E importante notar que Hegel descreve a atualizacio do conceito como uma tarefa que deve ser atualizada
continuamente. Conforme Fackenheim (1996, p. 49), a realizagdo da razdo no mundo, uma vez alcangada, ndo ¢ uma
condi¢@o permanente; ¢ como Harris (1995, p. 107) diz, “ndo ha nada na teoria 16gica [de Hegel] para justificar a crenga
de que o movimento da consciéncia sempre deve ser progressivo”. Pode-se, em suma, regredir.



62

r

interpretado o mundo de diferentes maneiras; o ponto ¢ muda-lo”, ¢ absolutamente infiel ao
pensamento hegeliano.

Essa nogdo de absoluto, como processo temporal continuo, informa os principais aspectos
da filosofia de Debord. A énfase de Hyppolite sobre a retencdo da negatividade dentro do absoluto
leva a questdo da tragédia.

Para Hyppolite (1969, p. 7), as “divisdes absolutas se rompem a fim de ser absoluto”. Assim
como observa Butler (1999, p. 83), o absoluto, na concepcao de Hyppolite “ndo ¢ uma conquista em
si, mas a dialética da conquista de resultados”; €, de fato, um estado de ruptura continuo que
Hyppolite sustenta ser o “pan-logicismo” de Hegel equivalante a um “pantragedismo”. Isso diz
respeito a uma teodiceia em Hegel, ou seja, uma justificacao de crueldades aparentes de Deus. Para
Hegel, a existéncia ¢ a “vida de Deus” como um “exercicio de amor consigo mesmo”, mas ele
salienta que ¢ somente na medida em que implica “a seriedade, o sofrimento, a paciéncia e o
trabalho do negativo”; para se analisar como Hegel e Hyppolite, vale observar que, o Espirito
“apenas ganha a sua verdade quando se encontra no desmembramento absoluto” (HEGEL, 1977, p.
19).

Conforme explica Hegel, as condi¢des estruturais necessarias dentro das quais esse
sofrimento tem lugar, apresenta uma coesdo subjacente e de unidade: o individuo, como uma
entidade finita dentro de uma realidade fraturada, que excede muito dela, pode encontrar consolo e
proposito, reconhecendo, aceitando e alinhando-se com este motivo subjacente. A ordem divina
pode ser apreendida e, do proprio lugar dentro de si, ser compreendida. Dai a filosofia hegeliana ser
interpretada como andloga, em alguns aspectos, a arte tragica, pois ela oferece uma imagem
“apolinea” que aplaca os seus observadores e neutraliza a negatividade “dionisiaca”, que serve para
racionalizar. Hegel apresenta apenas uma resolugdo injustificada e conservadora, enquanto a
‘negacdo’, que ele descreve corretamente, devera ultrapassar quaisquer limites, mesmo incluindo a
do préprio sistema.

Essa visdo ¢ esclarecida por meio da leitura de Jean Wahl, acerca da ‘consciéncia infeliz’. A
‘consciéncia infeliz’ diz respeito a essa nocdo de negatividade dialética ‘aberta’ e a sua constante
insatisfac@o e auto-alienagdo que acarretam a perpétua re-constitui¢do da oposicao. Para aqueles que
veem o0 absoluto como um estado de repouso estitico ou como uma imposi¢do totalitaria, tal
consideracao continua sendo atraente. No entanto, para Wahl, a consciéncia infeliz exemplifica a

forca motriz de toda a Fenomenologia®’, “os riscos constantes da auto-separagio quebram os limites

25 “Se alguém estuda uma passagem em Hegel, por exemplo, as paginas da Fenomenologia sobre a ‘consciéncia infeliz’,
ndo pode deixar de ficar impressionado com a transferéncia permanente de contrario ao contrario, que ¢ um dos tragos
mais profundos do pensamento hegeliano” (WAHL, 1951, p. 1).



63

do sistema [hegeliano]?°. Assim, refor¢a os aspectos anteriores do trabalho mais romantico de
Hegel, subsistindo dentro da “teologia apologética” do seu sistema maduro (WAHL, 1951, p. 6).

Aproveitando da contribuicao da obra de Bruce Baugh, Hegel Francés: Do Surrealismo
para o p6s-modernismo (2003), nessa obra, ele traga os ecos da ‘consciéncia infeliz’ por uma série
de autores franceses utilizados por Wahl, através dos surrealistas até Deleuze, discutindo, assim, as
diferentes abordagens para a questdo da dialética do encerramento. De acordo com Baugh, a leitura
de Wahl, derivada em parte da obra de Victor Delbos, observou que a sintese que une tese com a
antitese, deve situar-se na tese original em si. Isto pressupde que a sintese, de alguma forma, deve
preceder em si, 0 que, por sua vez, implica, no momento final da unidade, dar origem a sua propria
ruptura e divisdo. Isso, claramente, reflete as proprias conclusoes de Hegel (1977, p. 488), mas, para
Koyré, que assumiu as ideias de Delbos, a dialética da historia estd impedida de qualquer
“conclusao”.

A influéncia exercida pela leitura de Wahl foi tdo contundente que Koyré (1971, p. 149)
observou, em 1934, que a moderna interpretacio de Hegel foi caracterizada pela tentativa de
encontrar a “forte paixdo” da juventude de Hegel sob o “gelo” de suas “formulas dialéticas”
posteriores. Koyré, estudando o trabalho maduro de Hegel, através de seus primeiros escritos,
arriscou uma interpretagdo; em seguida traduziu e discutiu a explicagdo do tempo apresentada na
Jenenser Realphilosophie de 1805 de Hegel; um texto que mostra uma transi¢ao entre o inicio € o
final de Hegel, e trouxe a luz uma contradigdo importante. Sustenta que o tempo hegeliano exige a
precedéncia do futuro em relagdo ao passado. Se a verdade do presente ¢ seu futuro, entdo o
passado, a partir do qual emerge, ¢ o presente em si definido pelo futuro. Isto significa que uma
consciéncia ligada a tal movimento seria perpetuamente redefinida a partir de seu proprio futuro. E
possivel ja verificar os elementos nascentes do Existencialismo de Sartre e, também, algumas
impressdes de Debord sobre a subjetividade e a temporalidade; ora, ecos que se tornam mais fortes
quando se observa que, para Koyré, o ponto de vista sobre o tempo torna a resolucao histérica de

Hegel praticamente insustentavel.

E porque o homem diz “ndo” a seu presente - ou para si mesmo - que ele tem um
futuro. E por isso nega a si mesmo que tem um passado. E porque ele é o tempo - ¢ ndo
simplesmente temporal - que ele tem um presente (...). [No entanto] se o Tempo ¢
dialético e construido a partir de fora do futuro, isto estd - o que diz Hegel -
eternamente inacabado (KOYRE, 1971, p. 188).

26 “Nos sempre podemos redescobrir, contudo, ainda vivos, os elementos primitivos de seu pensamento, aqueles que, para
nds, descobriram a maior parte de seus méritos [como um filésofo], embora correndo o mesmo risco de quebrar os limites
do sistema [hegeliano]. Porque talvez eles sdo mais preciosos do que o sistema” (WAHL, 1951, p. 194).



64

Isso ¢ analogo a controvérsia problematica de Debord de que “a aporia central” do sistema
hegeliano € que “o tempo nao tinha terminado”. A fim de esclarecer a relacdo entre essa alegacao e
os argumentos anteriores da tese sobre a perpetuidade do tempo no absoluto, € preciso se voltar para
Kojeve. Kojeve (1980, p. 134), de fato, afirma que o ensaio de Koyré¢ desde a “fonte como a base”
serviu para a sua “interpretagdo da Fenomenologia™.

Debord parece ter evitado o equivoco do pos-kojeveiano ao ler ambos, Hegel e Marx, sob a
rubrica da relac@o ‘senhor e escravo’. Dito isto, seu trabalho certamente evidencia uma preocupacao
com a conexdo entre a auto-consciéncia € a negacdo, a atividade historica que esta se¢do da
Fenomenologia enfatiza e que realca a interpretagio de Kojéve.?” A influéncia mais patente, porém,
¢ a sua compreensao da resolucao historica de Hegel, a fama de que desmente o fato de que o termo
“fim da historia” aparece apenas uma vez em toda a obra de Hegel; ela serve como uma ilustragdo
metafdrica na Filosofia da historia®®, uma obra que Hegel nio chegou a escrever diretamente, mas
que foi compilada postumamente, a partir de suas proprias notas e das de seus alunos.

Hegel observa os varios indicios de que a tarefa do Espirito ainda ndo estd totalmente
completa, por exemplo, A Filosofia do Direito afirma que “a unidade do divino e do humano” é um
principio “cobrado sobre as nagdes germanicas para levar a bom termo” e “o futuro ndo ¢ absoluto,
mas continua a ser exposto a acidentes”; a Enciclopédia indica que nem tudo o que existe esta em
conformidade com o Conceito (HEGEL, 1991, p. 29).

Kojéve, ndo obstante, assegura que para Hegel, a historia humana estava no fim, e sustenta

sua alegagdo por meio da seguinte exposicao:

(...) se 0 homem ¢ o tempo, ele mesmo ¢ o nada ou a aniquilacéo do ser espacial. E nos
sabemos que para Hegel ¢ precisamente nesta aniquilagdo do ser que consiste a
negatividade que ¢ o homem, que a agdo de luta e trabalho pela qual o homem
preserva-se em ser espacial enquanto o destroi (...) e esta negatividade - que ¢, este nada
como aniquilagdo do tempo no espago - ¢ o que constitui o proprio fundamento da
existéncia especificamente humana - isto é, verdadeiramente ativa ou criativa, histdrica,
individual e livre (KOJEVE, 1980, p.155).

A humanidade, em outras palavras, ¢ uma negag¢do, um processo temporal, uma entidade
que, portanto, nao coincide com o mundo em que ela funciona. O proprio Debord compreende que

o0 sujeito humano € negativo e “um com o tempo”. Kojeve, em seguida, argumenta:

O Homem contrario de ser espacial tinico ¢ homogéneo (...) € necessariamente erro ¢
nao Verdade. Para um pensamento que ndo coincide com o Ser ¢ falso. Assim, quando

27 Por exemplo: de acordo com Hegel, através de sua “atividade formativa” o fiador “postula-se como um negativo na
ordem permanente das coisas, e, assim, torna-se para si, alguém existente por conta propria” (HEGEL, 1977, p. 118).

28 Como o movimento do sol, “A histéria do Mundo viaja de leste a oeste, para a Europa ¢ absolutamente o fim da
histéria, para a Asia o comego” (HEGEL, 2004, p. 103).



65

o erro especificamente humano ¢ finalmente transformado na verdade da ciéncia
absoluta, o0 homem deixa de existir como homem e chega ao fim da historia. A
superacdo do Homem (ou seja, do tempo, da agdo) em favor do ser imovel, estatico (ou
seja, 0 espago, a natureza), ¢ a superagdo do erro em favor da verdade (KOJEVE, 1980,
p. 156).

Em suma: se a humanidade ¢ uma negacdo, um processo temporal que se baseia na
diferenca do ser objetivo e, se a conclusdo desse processo implica a erradicagdo dessa diferencga,
entdo, essa conclusdo deve significar que a humanidade e a historia chegam ao seu fim. Salvo por
Hyppolite, certamente Debord ndo leu ou estudou os autores, aqui discutidos individualmente;
contudo, o seu trabalho reflete os temas que eles expressam. A prisdo historica do espetaculo ¢
modelada pelo fim da histéria e a importancia do Tempo e da subjetividade anti-espetacular
refletem a opinido de Koyré sobre a maneira com que a continuidade do tempo torna o

encerramento hegeliano insustentavel >’

Para reafirmar, nao se esta sugerindo que Debord adota a
auto-alienagdo continua da ‘consciéncia infeliz’ como uma estrutura para a temporalidade; se ha
alguma coisa, a ‘consciéncia infeliz’ ¢ mais semelhante ao espectador, um ponto que sera
importante em relagdo ao Existencialismo. Em vez disso, tem-se argumentado que Debord segue
Hyppolite ao associar o absoluto como uma forma de unidade sujeito-objeto, o que implica um
processo de autodeterminacdo continuo no tempo.

O nivel ao qual o conceito de espetaculo se liga, ao fim da historia hegeliana, corresponde ao
sentido em que a filosofia hegeliana ¢, em si, representada de forma separada, alienada, a verdadeira
unidade da praxis historica; da mesma forma, o espetaculo representa a atividade autodeterminada,
neutralizando-a e racionalizando-a, ¢ também “tragico”. O espetaculo ¢ uma espécie de realizagdo
invertida da filosofia hegeliana, ndo realizagdo desta tltima na praxis, mas numa forma que mantém
o seu afastamento da realidade vivida. Como pensa Debord (2006, p. 770): “longe de realizar a
filosofia, o espetaculo filosofa realidade, e transforma a vida material de todos em um universo de
especulagdo”. Ora, a unidade que o espetaculo proporciona, serve apenas para manter o isolamento,
a separagao, pois, embora ele se apresente como um mundo de desejo satisfeito e acdo significativa,
surge a partir da perpétua separacdo entre sujeito e objeto. “O espetaculo, assim, une o que ¢
separado, mas une-os apenas em sua separacao” (DEBORD, 2006, p. 774).

A maior contribui¢do, em outras palavras, ¢ verificar que a atualiza¢@o, na praxis vivida da
unidade sujeito-objeto que a filosofia hegeliana descreve, constitui o verdadeiro desafio a sua prisao
supostamente estatica, € que também se opde a uma sociedade que espelha a resolugdo meramente

ideal da Filosofia. Isto, contudo, continua sendo o caso em que, para muitos autores, o adiamento

2 Os comentarios de Koyré sobre a ‘prisio temporal’ sdo muito semelhantes aos de Debord. “Para o movimento
incessante da dialética temporal”, escreve Koyré, “somos confrontados com (...) o tempo das coisas (...) tempo que se
torna coisa, uma res. Esse tempo, com efeito, € o espaco” (KOYRE, 1971, p. 178).



66

continuo ou a rejeicao da resolugdo dialética provou-se atraente, € a ‘consciéncia infeliz’ e 0 ‘mau
infinito’ podem ser encontrados na importante influéncia exercida sobre a I.S. pelo Surrealismo.
Esta influéncia pode ser interpretada a luz das referéncias de Bataille.

Os surrealistas foram particularmente atraidos pela maneira pela qual a negagdo hegeliana
constituiu uma for¢a de criagdo e destrui¢do. Presenteada com o poder de transformar e apagar
identidades fixas, ela emprestou-se a preocupacao do surrealismo em dissociar significados fixos,
via combinagdes novas, inesperadas e poéticas de elementos existentes. Para Breton e seus
companheiros, a nega¢do da negacdo implicava, necessariamente, a superacdo das eventuais
limitagdes fixas, até mesmo os limites estabelecidos pelo proprio sistema hegeliano; qualquer tipo
de imposicao sobre fluxo dialético, era totalmente inadmissivel.

Bataille assumiu uma posicao semelhante, mas, em sua opinido, essa rejeicdo de limites
significava a impossibilidade de impor utilidade, finalidade e fungdo a negagdo. A negacdo
articulada dentro do sistema hegeliano deveria adequadamente ser livre de qualquer racionalizagdo.
Isso se expressa, de forma particularmente clara, em um ensaio de 1955 intitulado “Hegel, Morte e
Sacrificio”, no qual Bataille constroi sobre as ideias avancadas de trabalhos anteriores®®, e que é de
particular importancia para esta interpretacdo e ideias, uma vez que associa a negac¢ao racionalizada
com o “tragico” e o “espetacular”. O ensaio centra-se na famosa afirmacao de Hegel (1977, p. 19)
de que o Espirito ndo “recua diante da morte”, nem “se mantém intocado pela devastacdo”, mas
“ganha sua veracidade no desmembramento total”. Fortemente influenciado por Kojéve’! e
Heidegger, a quem ele havia lido no inicio dos anos 1930, Bataille avanca na alegacdo de que a
verdadeira profundidade de Hegel residia no seu entendimento do sujeito humano como uma
criatura fundamentalmente negativa, como uma “morte em vida”, impulsionada pela negagao para a
sua propria morte final. Para Bataille, Hegel tinha esquecido o fato de que tal “morte em vida”
poderia - na medida em que a morte constitui a sua verdadeira identidade - atingir unicamente a
autoconsciéncia plena, no ponto exato da morte em si € que, assim, a negagdo estaria completa.
Como a ‘consciéncia infeliz’, o sujeito humano de Bataille esta em constante oposi¢do ao seu
proprio “eu”; um “eu’” que se esfor¢a, mas que nunca se alcanga.

Na visdo de Bataille, esta movimentag@o para a unidade subjacente, propria das ambigdes
filosoficas de Hegel, na medida em que o seu desejo em domar a negagdo ligando-a dentro da
unidade positiva e racionalidade do seu sistema, reflete uma caracteristica humana fundamental.
Para Bataille, somos conduzidos para a morte; nds encontramos prazer na morte; todavia, na medida

em que estamos vivos, queremos permanecer sempre afastados dela. Como resultado dessa

*°A Nogdo de Dispéndio, de 1933 e La Part maudite: Essai d’économie générale, de 1946. )
3!Bataille e Breton também participaram dos famosos semindrios de Kojéve na Ecole des Hautes Etudes.



67

separagdo constante da morte somos obrigados, segundo ele, construir ‘“espetaculos” e
“representagoes” dela. A arte tragica, para Bataille (1990, p. 20), ¢ um exemplo dessa compulsao;
“na tragédia”, escreve ele, “¢ uma questio de se identificar com algum personagem que morre, e de
acreditar que ndés morreremos, ainda que estejamos vivos”. Suas andlises estdo proximas as de
Nietzsche. Como a tragédia proporciona uma comunhdo segura, neutralizada com a negagdo, ela
assegura ao sistema hegeliano apresentar apenas uma “representacao da negagao”.

Nao se evoca qualquer influéncia direta entre essas andlises e a propria nogdo de espetaculo
de Debord, mas a explicacdo de Bataille acerca das “representacdes” tragicas em Hegel, ndo deixa
de ser andloga a representacdo do espetaculo da atividade histérica; Debord, sem duvida, leu
Bataille, que por sua vez, pode ter ajudado a formar suas opinides. Além disso, Debord e a L.S.
compartilham com Bataille o entendimento de que a nega¢do pode envolver um excesso. Bataille
(1990, p. 25) argumenta que uma negagdo verdadeiramente “soberana” deve estar completamente
isenta de utilidade ou proposito construtivo e, embora ele pareca indicar que a “representagdo” da
morte ¢ da negatividade nunca possa ser totalmente superada, faz alusdo a necessidade de uma
gloriosa, sem propoésito, negacdo e destruicdo, ou seja, “um luxuoso esbanjamento de energia em
todas as formas!” Essa nogdo de “excesso” traz a influéncia exercida sobre Debord as objecdes do
Surrealismo ao encerramento hegeliano.

O segundo volume do Panegirico, peculiar e complexa autobiografia de Guy Debord, foi
publicado postumamente em 1997. Ela incluia um esboco cronologico dos acontecimentos
significativos na vida de seu autor, que antecederam a publica¢@o do primeiro volume em 1989. Em
1994, a linha do tempo destaca a seguinte redag¢do: “no dia 30 de novembro, Guy Debord realiza
uma ultima Potlatch” (DEBORD, 2006, p. 1760).

Comparar o suicidio de Debord como “potlatch™? pode parecer grosseiro, mas contém um
elemento verdadeiro. Debord foi diagnosticado com a polineurite alcodlica, uma condicao que o

filésofo coloca em termos de desafio negativo: “é o oposto de uma doenga que se pode contrair

32 O termo “potlatch” ganhou valor comum através da influéncia generalizada do estudo antropoldgico The Gift,de
Marcel Mauss (1923), que usou a palavra para se referir a uma ampla variedade de sistemas de troca de presentes. A
palavra ¢ tirada da lingua Haida, uma tribo indigena norte-americana, e significa “alimentar”, “consumir” (MAUSS,
2004, p. 7); isso favoreceu a associagdo do conceito a nogo de dialética, particularmente para Bataille e os Surrealistas,
no que se refere as dimensdes negativas da Aufhebung. Mauss descreve diferentes variagdes de troca de presentes, mas a
mais significativa a esse respeito ¢ a do grupo Haida, em que cada partido tenta superar o outro na destruicdo da
respectiva riqueza, ao invés de simplesmente doa-la. Para Haida, de acordo com Mauss, trata-se de “matar a riqueza”
(MAUSS, 2004, p. 111), ora, isto deveria ser alcangado através da destruicdo da propria propriedade; no extremo, os
participantes ddo fim a todos os seus bens, o que significa que eles ndo se importam em nada com a resposta auto-
destrutiva de seu oponente. A revista da Internacional Letrista, grupo de Debord antes da LS., produziu um jornal
intitulado “Potlatch” a qual era distribuida gratuitamente; ela era enviada para os enderegos escolhidos aleatoriamente,
mas “nunca foi vendida” (DEBORD, 2006, p. 130). Este tiltimo ponto pode, no entanto, ser qualificado por Marcus como
“anedota”: “vocé escolheu os nomes em uma lista telefonica”, perguntei [ao Letrista] Wollen? “Néo vamos exagerar”,
disse ele. “Nos nao temos uma lista telefonica. Para essa matéria, nds ndo temos [nem] telefone” (MARCUS, 1989, p.
391).



68

através de uma imprudéncia lamentavel. Pelo contrario, deve-se ver nela a obstinagao fiel de toda
uma vida”, e algo semelhante pode-se detectar em seu proprio suicidio (DEBORD, 2006, p. 1878).
Sua vitiva, Alice Becker-Ho, descreveu seu suicidio como um “belo presente” e, quando tomado em
conjunto com o seu pedido para que se queimasse postumamente o inédito terceiro volume de
Panegirico, isto pode ser interpretado como um ato final de recusa (HUSSEY, 2002, p. 375).

O interesse de Debord em potlatch deve muito a figuras como Bataille, cujo interesse
proprio em seus aspectos negativos pode resultar das preocupagdes de Dad4a com a negacgdo e a
recusa da sociedade burguesa. A recusa de Dadéa se estende, por vezes, a propria existéncia. O
suicidio tinha sido tragico, um ideal romantico do século 19, mas nas maos dos dadaistas tornou-se
uma negagao gloriosamente absurda de um mundo inerentemente absurdo. Arthur Cravan, um dos
grandes heréis de Debord, tratou do suicidio como arte®>. Rigaut atirou em si mesmo no coragio em
1929, como faria Debord ha cerca de 65 anos mais tarde. Jacques Vaché impressionou muito Breton
e os surrealistas contemporaneos, ndo s6 com sua poesia, mas também, com a sua atitude antissocial
e seu suicidio final. A edigdo de La Revolution Surréaliste de janeiro de 1924, foi ainda mais longe a
ponto de perguntar: “¢ o suicidio uma solu¢ao?”

Definitivamente a negagdo absoluta e a recusa de Dada se extinguiram em virtude de seu
proprio nihilismo, posteriormente foi dada uma clareza e articulagdo, pelos surrealistas, de que a
negacao se tornou uma forca de mudanga positiva. Este ponto de vista foi diretamente informado
pela importancia de Hegel na Franca na época, em parte como resultado das interpretacdes dos
surrealistas, quando adotam a interpretagdo de que a negacdo pode ser capaz de ultrapassar os
“limites” do sistema. ‘“Parece impossivel”, escreveu Breton (1996, p. 447), “atribuir quaisquer
limitacdes (...) ao exercicio de um pensamento que trata da negagao e, finalmente, da negagdo da
negacao’.

Essa postura informa o seu interesse na dissocia¢ao infinita e na reinvengao de significados e
identidades em novas combinagdes poéticas. Dai o elogio a Lautréamont, um dos poetas favoritos
de Debord, ¢ seu entusiasmo pelas palavras famosas em Maldoror: “tdo bonito quanto o encontro
casual de uma maquina de costura e um guarda-chuva em uma mesa de operacdao”
(LAUTREAMONT, 1978, p. 193).

A excessiva negagao transgressora seria determinada por uma forma abertamente politizada.
O Surrealismo tinha encontrado uma causa comum com o projeto comunista, j& que ambos

procuravam a plena realizagao do potencial humano. No segundo Manifesto Surrealista, langado em

33 “As pessoas que eu respeitava, mais do que qualquer outra pessoa viva, eram Arthur Cravan e Lautréamont”
(DEBORD, 2006, p. 1662). Cravan, uma vez atraiu para sua casa uma multid3o para assistir 0 seu proprio suposto
suicidio: “beber uma garrafa de absinto e coberto sobre a mesa, embriagado, discursou ao publico por ter feito um evento
social da morte” (HALE, 2005, p. 20).



69

1929, Breton promete fidelidade tanto ao Surrealismo como ao materialismo dialético e ao
Comunismo. Ambos, “o surrealismo e o materialismo histdrico”, declara ele, “tomam como ponto
de partida o colossal fracasso do sistema hegeliano” (BRETON, 1996, p. 447). Sustentando que a
propria natureza da negagdo hegeliana impede a sua limitacdo para as esferas tradicionais de
transformag@o social, ou seja, producdo e distribuicdo, ele argumenta que a tarefa de emancipar o
trabalho deve ser aliada a dos sonhos libertadores e da imaginagdo. Isto estd muito proximo das
tentativas da I.S. em repensar o projeto comunista, como € a sua proposta de uma relagao dialética
entre o sonho e a vida de vigilia: “o poeta por vir”, afirma Breton (1990, p. 146), “vai superar a ideia
deprimente do irreparavel divorcio entre a agao e o sonhar”.

A negatividade surrealista, com as suas aspiragdes a subversao, a libertagdo e uma arte capaz
de unificar o pensamento e a pratica, estdo diretamente proximas as ambic¢des da propria 1.S. Onde
os Surrealistas tinham procurado superar a disjunc@o entre o sonho ¢ a realidade, a L.S. teve como
objetivo dar mais um passo, abolindo a arte completamente através da sua realizacdo na pratica
vivida**; e, portanto, em vez de produzir arte, a 1.S. iria criar instdncias de experiéncia: “nds nos
importamos em nada sobre a permanéncia da arte ou de qualquer outra coisa” (DEBORD, 2006, p.
326). Como resultado, o constante movimento negativo, admirado pelo Surrealismo passou a ser
atualizado conforme o tempo vivido de forma criativa.

A identidade entre a consciéncia e a nega¢ao do tempo foi qualificada como transgressora
por autores como Wahl e Koyré, tornando-se infundida, via Surrealismo, a uma dimensao artistica e
criativa igualmente transgressivas. A importancia da influéncia dos surrealistas deve, de fato, ser
sublinhada. A primeira grande questdo da Internationale Situationniste continha a observagdo de
que “o Surrealismo foi apenas o comeco de uma experiéncia revoluciondria na cultura, uma
experiéncia que fundamenta quase imediatamente um impasse pratico e tedrico. Temos de ir mais
longe” (I.S., 2006, p. 48); mas isso acabaria por exigir um compromisso com o capitalismo e com a
vida cotidiana, e um afastamento progressivo das primeiras preocupacdes de vanguarda da I.S., em
favor de uma nogao explicitamente marxista hegeliana da atividade historica.>®

Retornando ao estudo da tragédia de George na Fenomenologia, mostra a “profunda
preocupagao com a tragédia” hegeliana, e aponta para uma “felicidade” que pode ser encontrada por
“aqueles que aprendem aceitar que pertencem a um mundo que ndo podem dominar” (GEORGE,

2006, p. 133). Tal resignacdo, na medida em que implica uma rentuincia da atividade, serve para

34 “O Dadaismo procurou abolir a arte sem realiza-la, o Surrealismo procurou realizar a arte sem aboli-la. A posi¢io
critica, uma vez elaborada pelos situacionistas demonstra que a aboli¢do e a realizacio da arte sdo os aspectos
inseparaveis da mesma superagdo da arte” (DEBORD, 2006, p. 848).

35 A base de tal posicio esta, naturalmente, ligada a propria nogio de vanguarda. Como disse o dadaista alemao Richard
Huelsenbeck: “a arte mais elevada sera a que em seu contetido consciente apresente os problemas de mil vezes do dia”
(MARCUS, 1989, p. 234).



70

ilustrar a homologia entre o espetaculo e a racionalizagdo da negacao do sistema hegeliano. Em
contraposi¢do, acompanhando Bataille, os elementos tragicos da obra de Hegel podem ser vistos em
um sentido mais critico, como uma tentativa de encontrar a contingéncia, a mudanga e a excecao
dentro da coeréncia ordenada e necessaria de um conjunto estavel. Onde Bataille rejeita a
racionalizacdo e a utilidade, onde Wahl opta pelas formas correspondentes a ‘consciéncia infeliz’,
Debord associa a transgressao e os aspectos negativos da negacao hegeliana a atualizacdo dessa

unidade.

1.3.2 As raizes conceituais da teoria do espetaculo

As raizes conceituais da teoria do espetaculo sdo identificadas na oposic¢do inicial da L.S.
para com a arte burguesa e a cultura. Tanto a arte burguesa quanto a cultura deveriam passar por
transformagodes substanciais, de modo a libertar o homem de seus aprisionamentos. Numa carta
enviada por Debord (2009, p. 262) a Asger Jorn, em 1959, ele escreve que ““a filosofia como a arte”
tende em direcdo ao “desaparecimento na praxis”. Onde a realizagdo da Filosofia era desenvolver
um pensamento sobre o mundo, esta deveria se tornar pensamento que muda o mundo; a arte seria,
entdo, deixada de ser feita sobre a vida, mas abolida e percebida como a propria vida. Isso
significava que o projeto revoluciondrio, no inicio, era para ser re-concebido.

Isso, porém, conduz de volta as peculiaridades da concepgdo de proletariado de Debord. O
proletario de Marx era um individuo desprovido de qualquer controle sobre os seus proprios meios
de sobrevivéncia; para Debord, o “novo proletariado” era composto de todos aqueles privados de
controle sobre suas proprias vidas. Esta nova pobreza tinha crescido, a partir da melhoria de seu
antecessor € sua substituicdo, oferecida através da abolicdo do trabalho e a recuperacdo das
capacidades técnicas da sociedade como um famoso slogan, permitiria a tomada dos desejos para a
realidade.

Na forma hegeliana, o projeto situacionista, assim como objetivo de que o presente carecia,
havia feito o possivel, pois, “a humanidade”, afinal de contas, “se propde sempre apenas as tarefas
que pode resolver” (MARX, 2000, p. 426). Como o resultado certamente ndo seria uma versao mais
equitativa do presente, os aspectos mais utdpicos dos objetivos da I.S. ndo eram um brilho
romantico sobre um projeto comunista, essencialmente tradicional, mas o marcador de sua oposi¢ao
ao “socialismo realmente existente”. Lukacs (1971, p. 292), discutindo sobre a ditadura do
proletariado, advertiu que “a liberdade ndo pode representar um valor em si mesma”, e deve “servir
a regra do proletariado, e ndo o contrario”; a I.S. (1997, p. 327), no entanto, revertendo a afirmagao

famosa dos surrealistas de que a poesia deve ser posta a servigo da revolugdo, afirma que “o ponto”,



71

era de fato, “colocar a revolugdo a servico da poesia”; fazendo isso, eles mantinham a garantia de
que “a revolugdo ndo trairia seu proprio projeto”.

A ideia de que o trabalho poderia se tornar obsoleto foi fundamental para as aspiracdes da
LS. Por exemplo, os planos de Constant para a “Nova Babilonia”, um experimento do inicio da
arquitetura situacionista, representado por uma cidade do futuro com base nos principios
psicogeograficos®® e orientada para infinitas “derivas™’; composto por corredores interminaveis de
ramificacdo de ambientes interligados, seus habitantes iriam vagar por capricho, reorganizando seus
ambientes de acordo comos seus mais intimos desejos. A “psicogeografia”e a “deriva” sio, talvez,
os mais conhecidos elementos da obra da L.S. e, certamente, os mais discutidos. Contudo, por mais
banal que parega ser sua “recuperagdo’” contemporanea, eles refletem uma das principais virtudes do
grupo, ou seja, uma reagdo contra a reducdo do marxismo a uma ideologia estatista. “A proxima
forma de sociedade ndo serd baseada na producdo industrial, serd uma sociedade de arte realizada”
(LS., 1997, p. 257).

Debord ¢ a 1.S. se posicionam de forma superior acerca da espiral dialética de Marx e seus
sucessores. Este posicionamento ndo somente aprecia o Status de um suposto penultimo estado da
separagdo entre o poder social e seus produtores; além disso, constituia conclusao de outra linha de

desenvolvimento teleologico, ou seja, da cultura e da unidade da arte para a sua propria auto-

aboli¢do como uma esfera separada da vida cotidiana.

(...) assim como na primeira metade do século XIX, a teoria da evolugdo surgiu da
filosofia, entdo, agora vai se elevar, mais uma vez, fora da arte moderna e da poesia, de
sua superagdo, a partir do que a arte moderna tem procurado e prometido, fora da
varredura limpa que fez de todos os valores e regras do comportamento cotidiano (1.S.,
1997, p. 307).

O espetaculo ilusorio do fim da histéria foi, assim, o fim real da arte. Debord comegou a
usar o termo “espetaculo” logo no inicio dos anos 1950 e as referéncias a diversas situagdes podem
ser encontradas em seu trabalho tio cedo quanto 1952.3% O conceito emergiu e permaneceu
intimamente ligado a sua oposi¢ao ao destacamento da “cultura burguesa”, como evidenciado por

seu seminal Relatorio sobre a construcéo de situagdes de 1957, um texto que foi preparado e aceito

pela Conferéncia inaugural da L.S., e que compara a vida moderna como um todo a uma tendéncia

3%Psicogeografia: um termo utilizado pela 1.S. retirado do Movimento Letrista (Letrismo e Internacional Letrista) por
Debord. Foi definido na primeira edigdo da Internationale Situationniste como “o estudo dos efeitos especificos do
ambiente geografico (se conscientemente organizado ou ndo) sobre as emogdes e comportamentos dos individuos” (I.S.,
1997, p.13).

37 A “deriva”, ou “desvio” - essencialmente uma forma freudiana de livre-associagio em termos de experiéncia
arquitetonica - envolve um vaguear através de um ambiente, navegando e interagindo com ele em termos de efeitos
psicoldgicos que engendraram.

38 <O futuro das artes seré revoltas de situagdes, ou nada” (DEBORD, 2006, p. 62).



72

cultural para o “espetaculo”. “A construcao de situagdes”, escreve Debord (2006, p. 325), “comeca
além do colapso do moderno conceito de espetaculo. E facil de ver que o aspecto da alienagio do
velho mundo est4 ligado ao proprio principio do espetaculo. Nao-intervengdo”.

Como os nomes, eventos € datas envolvidas no nascimento da I.S. foram ensaiados muitas
vezes®’, tomar-se-4 como leitura muito do que ja foi feito. A LS. foi formada em 1957, na cidade
italiana de Cosio d’Arroscia, na sequéncia da primeira reuniao de varios grupos de vanguarda em
Alba, em 1956*. A 1.S. surgiu da unido de grupos de vanguarda - ex-membros do grupo CoBrA, da
Internacional Letrista de Debord (IL), do Movimento Internacional para uma Bauhaus Imaginista e
a Associago psicogeografica de Londres (uma ‘associa¢io’ formada por apenas um membro)*! -
com o fundamento de que todos estavam se movendo em uma direcao similar. Cada grupo foi
caracterizado pela visdo de que a arte, a cultura e a arquitetura deveriam ser empregadas na
construgdo criativa da experiéncia vivida, ou, para usar a expressdo empregada por Debord, na
construgdo de um “urbanismo unitario™*?, levando a fusdo a vida e a arte. Esta, porém, s6 poderia
ser alcancada através da supressao da cultura contemporanea; essa visao certamente deve muito ao
Dadaismo e ao Surrealismo, como também as ideias de Isidore Isou e o seu Letrismo.

Debord se reuniu a Isou e aos Letristas no Festival de Cinema de Cannes, em 1951, quando
estavam tentando causar escandalo suficiente para merecer a exibi¢ao do Traité debave et d'éternité
de Isidore Isou. Debord, que tinha apenas 19 anos de idade na época, ficou suficientemente
impressionado para ir a Paris - pretensamente para estudar Direito na Sorbonne - a fim de se juntar a
eles. Em outubro de 1952, o que equivalia a ala esquerda do Letrismo de Isou se dividiu para formar
um novo grupo, chamado de Internacional Letrista. A ruptura foi motivada pela sabotagem da
conferéncia de imprensa de Charlie Chaplin. Em um papel entregue no evento, intitulado “Finis les
pieds plats, Debord e trés outros signatarios, Serge Berna, Jean-Louis Brau, Gil J. Wolman
declararam ser Chaplin um “vigarista de emogdes € um mestre do sofrimento”, cujos filmes

apresentam uma ideologia sentimental e reaciondria que servia para abafar a revolta.** Isou

39 Cf.: por exemplo, BRACKEN, 1997; FORD, 2005; GRAY, 1998; HUSSEY, 2002; MERRIFIELD, 2005; SADLER,
1988. Para Ford (1995, p. 8): “o tipo familiar do inicio, a I.S. foi formada em 1957 (...), ¢ desnecessario aqui”.

40 Como Ralph Rumney diz em uma entrevista: “o que foi decidido em Cosio? O que vocés inventaram?...)
Coletivamente, nds criamos uma sintese usando Rimbaud, Lautréamont, ¢ alguns outros, como Feuerbach, Hegel, Marx,
os futuristas, dadaistas, surrealistas, e os vandalos de que Jorn gostava tanto. Sabiamos como colocar tudo isso junto”
(RUMNEY, 2002, p. 37).

4“Para fazer com que o nosso movimento internacional ressoasse, eu sugeri que deviamos mencionar Comité
Psicogeografico de Londres. O que foi isso? Nada de nada. Era s6 eu. Eu disse: OK, eu sou o Comité Psicogeografico de
Londres. “Foi uma pura invencdo, uma miragem” (RUMNEY, 2002, p. 37).

42 Como na declaragio da I.L. na conferéncia: “um urbanismo unitério - em sintese chamamos para incorporar as artes e
as tecnologias - deve ser criado em conformidade com os novos valores da vida, valores que agora precisam de distingdo
e difusdo” (LS., 1997, p. 687).

43 ¢(..) atrés da cana-de-rattan, alguns sentiram o cassetete de um policial (...), mas noés que somos jovens e bonitos,
respondemos a Revolugo quando vemos sofrimento” (DEBORD, 2006, p. 84).



73

inicialmente tolera este episddio, mas, em seguida, reconhecendo-o como um trabalho de uma
facgao dissidente, denuncia-os, oferecendo seu apoio a Chaplin. A I.L. denuncia Isou, por sua vez, e
se estabelece como um movimento independente.**Apesar da antipatia declarada de Debord, em
relagdo a Isou, alguns dos principios centrais de Isidore Isou repercutem nos trabalhos de Debord:
por exemplo, a afirmacdo de que a verdadeira fonte de potencial criativo da sociedade estava na
“juventude”, em vez de em um proletariado cléssico.

Talvez a mais pertinente influéncia de Isidore Isou resida na alegacdo de que a arte e a
cultura possuem duas fases ciclicas, a que ele se referiu como “amplique” e “ciselant”: primeiro, a
cultura se expande e se desenvolve, até que se atinja o maior estagio possivel de desenvolvimento;
uma vez que tenha feito isso, o progresso cultural tem lugar através de um “cinzelamento”, processo
que se nega até que seja capaz de expandir-se mais uma vez de uma forma totalmente nova.

Os letristas de Isou acreditavam estar inseridos em um ponto onde esse processo de
“cinzelamento” estava em vias de conclusdo; eles partiriam para completa-lo ao transformar as
palavras em letras individuais; por meio disso, a esperanga em inaugurar uma nova modalidade de
poesia. Como Debord (2006, p. 36) dispde em uma carta de Abril de 1951, a “poesia so6 vai
sobreviver na sua destrui¢do”; uma visao que ecoa na I.S. desde a sua formagao, em 1957, até a sua
morte em 1972.

Essa preocupagao com a negacao da arte e da cultura guarda relagdo direta com a nogao de
fim da histdria, sobretudo no que diz respeito a preocupacdo inicial da I.S. com a “decomposi¢ao
cultural”. O ultimo conceito resultou do letrismo ao compreender que a cultura estava estagnada,
tendo crescido para a destrui¢do e revigoramento, seria revitalizada pela 1.S. e empregada por
muitos anos vindouros; ela pode de fato ser observada nos escritos, de Debord, da década de 1990
(DEBORD, 2008, p. 237).

O termo “decomposic¢ao” foi definido na primeira edi¢do da Internationale Situationniste
como a maneira pela qual as “formas culturais tradicionais t€m se destruido como resultado do
surgimento de meios superiores de controlar a natureza que, por sua vez, tornam possiveis e
necessarias construcdes culturais superiores” (I.S., 1997, p. 14). Ele, portanto, refere-se a
manifestacdo progressiva e o reconhecimento da inadequagdo da cultura no que diz respeito as
novas possibilidades oferecidas pela evolugdo economica ¢ a base tecnologica da sociedade;
possibilidades que foram realizadas para ter muito tempo e que atingem um ponto, necessariamente,

de reconstrucgao.

4 Hussey (2002, p. 66) comenta um pouco mais dos movimentos taticos de Debord.



74

Anteriormente chamou-se a atencdo para a afirmagdo de Debord de que o surgimento
completo do espetaculo poderia ser datado por volta do final de 1920, e €, portanto, interessante
notar que a L.S. alega que a “decomposi¢ao” comegou “por volta de 19307 (I.S., 1997, p. 14).

Debord (2006, p. 195) faz alegacdes semelhantes, anteriores a criagdo da LS., em 1955;
enquanto ainda pertencia a I.L., observou que “o0 movimento da descoberta [cultural] culminou por
volta de 19307, tendo sido preso pela “retirada, muito grave, da politica revolucionaria, ligada a
faléncia ofuscante da estética dos trabalhadores”. Na falta de qualquer um desses avancos e de
qualquer “nova estética”, a cultura tinha se rebaixado em um estado de repeticdo que apenas
reforgava a sua propria obsolescéncia. “Basta dizer”, escreve Debord e Wolman em 1956 (2006, p.
221), “que na nossa visdao, as premissas para a revolucdo (...) ndo sdo apenas maduras, elas
comecaram a apodrecer”. Muito mais tarde, em 1966, Debord e a I.S. vao dizer, na “Miséria da
vida estudantil” que “a arte estd ha muito tempo morta, o aluno ¢ necrofilia” (IS., 2006, p. 413).
Consequentemente, o trabalho da arte demonstrou ou refletiu a inadequacdo da cultura
contemporanea, ou que - seguindo os letristas - exacerbando seu colapso, foi favorecida e
prosseguida pelo inicio da LS.

De nota particular, é o seu interesse no détournement: uma técnica que envolvia a subversio
de formas culturais existentes em novas configuragdes por atualizagdo do potencial negativo dentro
delas. Exemplos de détournement incluem os filmes de Debord anti-cinematograficos, que foram
compostos de material existente e destinados a contrariar uma audiéncia passiva e a “pintura
industrial” de Pinot Gallizio; pinturas produzidas por maquinas e fornecidas em rolos, como papel
de parede. Nesse ultimo aspecto, pode-se observar que o desvio ndo deve ser exclusivamente
relacionado com a subversdao de anuncios e filmes. Entretanto, em termos mais gerais, como uma
espécie de Aufhebung estratégica da forca do adversario. E importante observar que Debord inclui
um trecho do texto da I.S. no inicio dos “Détournement como negacéo e Preludio”, como apéndice
a The Split real in Internacional, de 1972, texto em que ele anuncia o encerramento da I.S. em si, a
fim de evitar a recuperacao e a estagnagao.

Assim, enquanto o hegelianismo ¢ certamente menos evidente nos primeiros anos da I.S., de
nenhuma maneira € ou estd ausente, e vale notar a esse respeito, a congruéncia entre o conceito de

decomposicio e as referéncias de Hegel sobre a estética. Notoria e discutivelmente®’, Hegel afirma

45 As Conferéncias Introdutérias de Hegel sobre Estética concluem com a afirmagio de que “é como a realizagdo externa
da ideia de que o amplo pantedo da arte [ou seja, seus varios estilos, formas e praticantes] estd sendo erguido, cujo
arquiteto e construtor € o espirito de beleza, pois desperta para o auto-conhecimento, ¢ para o fim que a histéria do mundo
vai precisar de sua evolugdo do tempo” (HEGEL, 1993, p. 97). Isto pode ser tomado em conjunto com as muitas outras
observagdes da obra de Hegel em que ele parece indicar que o trabalho da histéria esta incompleto. Inwood, no entanto,
alega que Hegel esta falando de uma perspectiva localizada no inicio de arte, e esta olhando para a sua conclusdo dentro
de seu proprio presente.



75

que o desenvolvimento da arte chega ao fim com a conclusdo da unidade do Espirito, no sentido da
autoconsciéncia, com o fundamento de que a arte ¢ uma expressao do proprio absoluto. A Filosofia
proporciona a concep¢ao mais evidente deste ultimo, mas ha representacdes e insinuagdes que ainda
podem ser obtidas através da arte, assim como da Religido. Ademais, nas sociedades em que a
Filosofia ndo se desenvolveu o suficiente para que possa agarrar o absoluto, de forma evidente, clara
e auto-consciente por meio da propria Filosofia - € em que a “religido revelada” do cristianismo nao
esta presente - a arte oferece o mais proximo possivel da meta Ultima do Espirito. Por isso, a
predilecao de Hegel para a cultura grega antiga, em que o estatuto dos deuses como alienados,
expressoes separadas da razao humana ¢ mitigada pela sua forma humana, pelos principios e tragos
da vida humana, ou seja, um ponto que também pertence ao interesse de Hegel na fusao tragica da
arte do destino universal e da particularidade humana.

Uma vez que o “conhecimento absoluto” foi alcangado pela Filosofia, qualquer papel para a
arte desaparece, assim como a capacidade da arte para o desenvolvimento. Ela ndo acrescenta nada
de novo, ja que sua meta ja foi alcangada. Ela s6 pode, portanto, ensaiar temas antigos em novas
combinagdes e formas; dai a correspondéncia entre essas ideias e a no¢ao de decomposi¢do. Em A

Sociedade do Espetaculo Debord, de fato, fala do fim da histéria da arte e da cultura:

O fim da historia da cultura manifesta-se sob dois lados opostos: o projeto de sua
superagdo na historia total e sua manutengdo organizada como objeto morto, na
contemplagdo espetacular. Um desses movimentos ligou seu destino a critica social; o
outro, a defesa do poder de classe (DEBORD, 2006, p. 884)

O antigo conceito de decomposi¢do se tornou um sintoma cultural mais objetivo que os
problemas econdmicos que a nogdo de espetidculo tentou solucionar. Afinal de contas, a
decomposicdo, uma perpetuacdo da arte separada da vida, mantida pelo aprisionamento do
capitalismo a sua tendéncia a unificacdo, rende ao seu presente um momento congelado da historia
cultural; o papel da arte acabou exigindo a sua abolicao e superagdo através da realizacao da arte
como praxis vivida.

Na primeira edi¢do da Internationale Situationniste a 1.S. definiu a cultura como:

(...) a reflexdo e prefiguragdo das possibilidades de organizagdo da vida cotidiana em
cada momento historico; um complexo de estética, sentimentos e costumes através do
qual uma coletividade reage sobre a vida que estd objetivamente em forma por sua
economia. (1.S., 1997, p. 14).

A homologia com o Espirito hegeliano que esta formulagdo implica torna-se mais evidente

nos ultimos trabalhos de Debord. Lembrando que o Espirito ¢, em esséncia, a autoconsciéncia de



76

uma comunidade**. Em A Sociedade do Espetaculo, enquanto referenciava Differenzschrift de
Hegel, por meio de Lukacs, Debord descreve a cultura como sendo a esfera geral do conhecimento

e de reflexdes sobre a experiéncia vivida e como o poder generalizador. Para ele:

(...) toda historia de vitdrias da cultura pode ser compreendida como a historia da
revelagdo de sua insuficiéncia, como uma marcha para sua autossupressao. A cultura é
o lugar da busca da unidade perdida. Nessa busca da unidade, a cultura como esfera
separada ¢ obrigada a negar a si propria (DEBORD, 2006, p. 838).

Assim, como a ideia hegeliana se torna outra para si, como natureza ¢ Espirito, a fim de
voltar ao para-si da alteridade, assim ¢ a cultura, apresentada como um meio pelo qual a
humanidade alcanca o “si-reflexivo” do pensamento, antes suprassumido no destacamento
proporcionado por essa reflexao.

A partir da perspectiva da I.S., onde o Espirito hegeliano apenas ascende ao ponto em que ¢
capaz de “interpretar” o mundo, a consciéncia de si “cultural” ¢ atualizada numa tentativa de mudar
o mundo. Esta disposicao ¢ refor¢ada na medida em que a cultura, na perspectiva de Debord, parece
corresponder a “compreensdo” hegeliana, bem como a “imagem-pensamento”, ou seja, aos modos
de pensamento que ficam aquém da identidade na diferenca apreendida pela especulagao, pela
filosofia dialética.

A separacdo da arte e da cultura da vida quotidiana ¢ andloga a distingdo entre o sujeito
cognoscente € o objeto cognoscivel, separado da pesquisa; e, como o “objeto” em questdo ¢ a
histéria e a experiéncia vivida, isto levanta duas questdes. Em primeiro lugar, tem-se uma
compreensao de que a separagao das representacdes artisticas da vida, da propria vida, constitui uma
base conceitual preliminar para a teoria do espetdculo. Em segundo lugar, na medida em que o
objeto a ser conciliado com a vida e com a histdria, a realizagdo de arte seria alcancada através da
unificagdo e esta, necessariamente, seria uma com a temporalidade vivida. Note-se que essa
interpretacao ¢ semelhante a visao de Hyppolite de que a natureza do conceito de “auto-divisao” s
poderia tornar-se presente para si na consciéncia, através da temporalidade. Assim, segundo Debord,
“a questdo ¢ tomar posse efetiva da comunidade do didlogo e do jogo com o tempo, que até agora
foram apenas representadas por obras poéticas e artisticas”, ou seja, “qualquer espirito do
‘pictérico’ deve ser erradicado” (Debord, 2009, p. 149).

Essas formulagdes decorrem diretamente das primeiras preocupagdes da I.S. Em 1958,

Debord afirma que a arte deve deixar de ser “um relatdrio sobre as sensagdes e tornar-se uma

46 O Espirito ¢ “a unidade do individual e universal” (HEGEL, 2004 p. 82); “A unidade da diferente e independente auto-
consciéncia que, em sua oposicao, desfruta de perfeita liberdade e independéncia: “Eu” que esta em “Nos” e “Nos” que
“somos” “Eu” (HEGEL, 1977, p. 110).



77

organizacao direta de sensagdes mais avangadas” (I.S., 1997, p.21). De fato, esses textos iniciais
podem, as vezes, indicar a realizagdo da arte na pratica por meio da nogdo de fetichismo da
mercadoria. Novamente, em 1958, e na primeira grande questdo da Internationale Situationniste,
Debord defende que se deve “produzir a nés mesmos, ao invés de coisas que nos escravizam” (I.S.,
1997, p. 21). Isso remete a rejeicao da I.S. em relagdo a produgdo de obras de arte duraveis e
estaticas, em favor da criagdo de momentos transitorios de experiéncia.

“O objetivo dos situacionistas”, explica Debord, “é¢ a participagdo imediata em uma
apaixonante abundancia de vida por meio de variagdes deliberadamente arranjadas de momentos
efémeros” (LS., 1997, p. 20). E importante colocar especial énfase na nogio de efemeridade, a fim
de relaciond-la as ideias de tempo e negagdo. Note-se que iSso exige que tais momentos nao possam
ser representados, pois seria introduzir a propria dualidade que a situagdo se destina a superar;
consequentemente, “‘o sucesso desses momentos pode residir apenas em seu efeito fugaz”. Debord
(2006, p. 326), assim, afirma em seu Relatorio sobre a Construcdo de Situacdes que, “a nossa
situacao vai ficar sem um futuro, elas serdo passageiras, assim como “nds nao nos importamos em
nada sobre a permanéncia da arte ou de qualquer outra coisa”.

Em A Sociedade do Espetaculo, mais uma vez, verifica-se que estes aspectos da situagdo
construida comunicam a identidade com o tempo, nomeadamente, no que respeita a afirmagdo de
Debord de que “o homem - ‘ser negativo’ que ¢, na medida em que ele abole sendo ‘¢ um
[identique] com o tempo” (DEBORD, 2006, p. 820). A citagdo decorre da tradugdo da
Fenomenologia de Hyppolite. E possivel que Debord tenha encontrado o prefacio de Kostas
Papaioannou para uma edigio francesa das palestras de Hegel sobre a Filosofia da histéria*’ e do
contexto em que Papaioannou o emprega, o que pode muito bem ter flexionado a apropriagdo de
Debord. No minimo, ela serve como ilustragdo de alguns dos pontos em discussdo. Isso ocorre
porque Papaioannou emprega a citagdo durante a apresentacdo de um conjunto de explicagdes que
apresentam como Hegel descreve a a¢do humana, ou seja, como um processo de mudanga,
destrui¢ao e criacao.

Papaioannou comega por sustentar que o significado de Hegel, como um fil6sofo, reside na
sua superacdo da classica separacao de Deus e homem, pensamento € mundo, etc. Ele observa que o

Conceito hegeliano, que perpetuamente se torna outro para-si, a fim de se tornar mais plenamente

47 Debord ndo indica a proveniéncia da frase citada, nem a inclui na lista de détournements que ele produziu para ajudar
os tradutores, em 1973. Esta auséncia ¢ bastante apropriada, dado o fato de que a citagdo em questdo ¢ uma referéncia e
ndo um détournement. Contudo, Bill Brown (2007) tem interpolado, sem sinalizar a adigdo, o que ele toma para ser sua
fonte em sua propria tradugdo da lista de Debord. Brown rastreia-o até Papaioannou, talvez porque todas as pesquisas na
internet levam a essa fonte, e porque o proprio Papaioannou deixa de fornecer uma referéncia dentro de seu proprio texto.
No entanto, pode ser o caso de que Debord tenha encontrado a citagdo no livro de Papaioannou, pois, na época, era a
unica tradugdo francesa dessas palestras.



78

em-si, € um com a humanidade, e que Hegel langa, assim, o sujeito humano como uma forga
negativa, transformadora e auto-constitutiva: “porque ele ¢ o Conceito”, explica Papaioannou (1965,
p. 12), “o homem deve, por sua propria esséncia, negar a natureza e abolir a matéria, a fixidez e a
finitude, até que deixe o Espirito de resistir; até que eles entrem no tumulto do movimento da via”.
Como o movimento do Conceito da lugar ao Tempo, Papaioannou - tal como Hyppolite, Koyré e
Kojéve - afirma que a identidade da humanidade com o Conceito exige que ele também seja um,
com o fluxo temporal.

A situagdo construida faz eco na nogdo de constante agitacdo temporal. Isso fundamentava
0s muitos “momentos efémeros” e o “efeito fugaz” que Debord e a 1.S. atribuiam a situagdo, como o
sentido que funcionava como um meio de se “acompanhar o fluxo do tempo”. Embora isso possa
parecer tacitamente no interior dos anos da formagao da L.S., certamente vem a tona com os tltimos
trabalhos de Debord. Dai se encontra claramente a compreensao de que a identidade humana reside
na transformacdo temporal, conseguida através de um processo continuo de auto-separacdo,
negacao e alteridade. Assim, uma forma de separagdo, em que o sujeito se mantém em si nas suas
proprias agdes externalizadas, em oposicao ao desprendimento contemplativo do espectador. Dai A
Sociedade do Espetaculo alegar, referindo-se e conectando-se aos problemas com a reificagdo de
Lukacs, que “o tempo ¢ uma alienacao necessaria, como o mostrava Hegel; o meio em que o sujeito
se realiza perdendo-se em si, tornando-se outro, a fim de tornar-se realmente ele mesmo”; dai,
também, o sentido de o espetaculo, na medida em que mantém a separacdo de pensamento e pratica,
constituir um “abandono de qualquer histéria fundada no tempo historico”; tal como acontece com o
sistema filosofico de Hegel, o espetaculo é uma mera imagem da real unidade do pensamento e da
pratica oferecida pela préxis situacionista (DEBORD, 2006, p. 834).

Isso retoma as questdes da contingéncia e da estratégia. A realizagdo da arte como
experiéncia temporal, possibilita um entendimento do proprio tempo, que se torna “lidico em
carater”’; com esta no¢ao de ludico tem-se, também, a estratégica. Para mover-se com o tempo, ¢
necessario o envolvimento da negociacao e do acaso. Em uma nota inédita sobre o acaso, escrito em
1957, Debord (2006, p. 296) afirma que “em condi¢des normais e conhecidas, o papel do acaso ¢
conservador”; porém, ele afirma que todo “progresso, toda a criacdo, ¢ a organizagdo de novas
condigdes de acaso”. Assim, a fim de constituir uma pratica situacionista verdadeiramente ludica, é
necessario criar constantemente, negociar e, em seguida, criar novamente uma sucessao de novos
campos de acaso. Cada situacdo construida, em outras palavras, envolve a contingéncia, tornando a
subjetividade situacionista um projeto historico e estratégico.

Enquanto se observam alguns dos temas caracteristicos do marxismo hegeliano de Debord,

verificam-se as raizes dos problemas da teoria do espetdculo. Como ja anotado, sugere-se que essa



79

preocupacao com a separacao das obras de arte de seus observadores serviu de paradigma para uma
sociedade marcada por uma separacao igualmente redundante, a partir de sua préopria atividade;
como resultado, encontra-se um fundamento para a problemdtica da énfase na alienacdo da
consciéncia subjetiva da teoria do espetaculo, e, assim, para a consequente alienagdo da atividade
objetiva da relagdo assalariada. Esses temas artisticos e culturais refletem a romantizagdo da luta
politica, que sempre se ajusta a algo parecido com o sublime ou o absoluto na passagem do tempo, a
luta politica considerada em movimento no mesmo passo com o tempo, assume os atributos de uma

forca teoldgica (DEBORD, 2006, p. 1669).

1.3.3 Socialismo ou Barbérie e o retorno a Marx

Embora sempre dispostos a manter a dimensdo internacional da LS., Debord e a segdo
francesa rapidamente ganharam destaque e estabeleceram Paris como sede do grupo. As ideias de
Debord, consequentemente, ganharam terreno, € os membros do grupo que insistiram em continuar
os trabalhos, dentro das artes plasticas tradicionais, passaram a ser, cada vez mais, marginalizados.
Isso culminou na cisdo de 1962, em que os artistas, principalmente, escandinavos da L.S., o chamado
‘Nashists’, em homenagem ao situacionista dinamarqués Jergen Nash, foram expulsos. A ruptura
foi motivada pelo discurso de abertura de Vaneigem a Quinta Conferéncia da I.S. em Gotemburgo,

realizada em agosto de 1961, quando emitiu afirmagdes deliberadamente provocativas:

A questdo ndo ¢ a elaboragdo de um espetaculo de recusa, mas a recusa do espetaculo.
Para a elaboragio artistica no novo e auténtico sentido definido pela L.S., os elementos
da destrui¢do do espetaculo devem precisamente deixar de ser obras de arte. Nao existe
tal coisa como o situacionismo, ou uma obra de arte situacionista, € ndo ha vantagem

em [ser] um espetaculo situacionista; uma vez por todas (LS., 1997, p. 266).
Continuar a produgio de arte era 0 mesmo que perpetuar a decomposicao e reduzir o projeto
revoluciondrio situacionista a um mero espetaculo de si mesmo. Ao retornarem da Conferéncia de
Gotemburgo e antes da expulsdo do ‘nashists’, Debord, Kotanyi e Vaneigen formularam as teses
inéditas da I.S., enquanto em uma ‘deriva’ através de uma série de bares, escolhidos aleatoriamente
em Hamburgo. Essas teses resumem muitas das alegagdes anteriores; segundo Debord, em 1989, as

teses poderiam ser encapsuladas em uma tnica frase: “a I.S. deve agora realizar a filosofia” (I.S.,

1997, p. 703). Os comentarios de Debord sobre essa conclusdo sao pertinentes.

(...) a partir desse momento, ja ndo se podia conceder a menor importancia as ideias de
qualquer um dos grupos revolucionarios que continuam a subsistir, na medida em que
sdo herdeiros do velho movimento pela emancipagdo social, que fora aniquilada na
primeira metade do século; e que se pode, portanto, apenas contar com a LS. para



80

comegar uma outra época de contestagdo, renovando todas as bases de partida,
constituidas na década de 1840, a partir da qual tais grupos tinham surgido. Este ponto
ndo implica na ruptura que se seguiria com a ala artistica de “direita” da LS., mas
tornou-o extremamente provavel. Assim, pode-se reconhecer que as “teses de
Hamburgo” marcaram o fim, para a 1.S., da sua primeira época - a busca de um
verdadeiro terreno da arte (1957-1961); eles também fixaram o ponto de partida da
operacdo que levou ao movimento de maio de 1968, e o que veio depois (I.S., 1997, p.
703).

Por conseguinte, com a expulsio e a saida dessas facgOes situacionistas, que nao
conseguiram aceitar plenamente a obsolescéncia da arte, os temas que se tem procurado destacar
dentro dos primeiros anos da L.S., ou seja, a preocupagdo com a separagdo da arte da vida e o desejo
de superar essa separacdo, na pratica, veio a tona, levando ao desenvolvimento de uma postura
explicitamente revolucionaria. O retorno ao jovem hegeliano Marx, ja evidente nos primeiros anos
da L.S., passaria ser cada vez mais explicito.

Estes temas tém levado alguns estudiosos de Debord e da I.S., comentadores e curiosos, a
lamentar a separacdo de 1962, marcando o eclipse dos aspectos mais interessantes do projeto
situacionista pelo ascendente “espectro-situacionista” de Debord. A posicao desta tese ¢
significativamente oposta; a divisdo marca o retorno da I.S. para uma maior profundidade teérica e
clareza, e, assim, para uma postura mais sofisticada e politica.

A tendéncia para a ultima posigao pode, contudo, ser facilmente identificada durante os anos
que antecederam a divisdo. Debord tinha consciéncia da importancia das figuras como Georg
Lukacs e Lucien Goldmann*® desde 1959, e em 1960 ele comegou a sua amizade, de curta duracio,
com Lefebvre.

Debord envolveu-se numa afiliagio®, ainda mais breve, com o grupo Socialismo ou

Barbarie (SB) entre o final de 1960 e maio de 1961; apesar da proibigdo da participagdo simultinea

de outros grupos da 1.S.°° e da atitude hostil que ele uma vez manteve em relagdo ao SB°!. A razdo

8 Em uma carta a Jorn, em julho de 1959, Debord inclui um Artigo de Lucien Goldmann sobre “reificacio”, que tinha
sido publicado em Les Temps Modernes, e aconselha-o a abordar tanto isso, quanto a obra “histdria e Consciéncia de
Classe” de Lukacs, em um panfleto sobre o valor que Jorn mais tarde publicou. “Lukacs”, observa Debord, “esta se
tornando muito na moda aqui” (DEBORD, 2009, p. 264). Histéria e Consciéncia de Classe néo receberia uma tradugio
francesa completa até o ano seguinte.

4 A influéncia que teve SB na LS. e em Debord ¢ chave para se compreender suas posigdes politicas, chegando inclusive
a colaborar com os grupos em varias ocasides. Um dos pontos essenciais em que SB se centrou foi seu conceito de
socialismo. Para eles, o socialismo ndo tinha nada que ver nem com o aumento do consumo, nem com o aumento da
produgdo, nem com a nacionalizacdo dos meios de producgo, nem com o planejamento da economia, nem com o partido
unico. O socialismo era, fundamentalmente, a reapropriagdo por parte do proletariado ndo s6 dos meios de produgao,
sendo todos os aspectos de sua vida cotidiana. Era uma concepgio que surgia, diretamente, da teoria da alienagdo de Marx
que sera tdo importante para defini¢do de espetaculo. A colaboragdo entre Debord e SB ficou expressa na elaboragdo
conjunta do texto Préliminaires pour une définition de I’inité du programme révolutionaire junto com Pierre Canjeur,
pseuddnimo de Daniel Blanchard. (Cf.: DEBORD, 2006, p. 511)

50 Khayati, que renunciou em 1969, seria atacado por sua dupla filiagio a 1.S. e a Frente Popular Democratica para a
Libertagdo da Palestina (DEBORD, 2006, p. 1136).



81

que Debord deu para se desligar da SB foi simplesmente que ele nao se sentia a altura da tarefa; ele
comentou, ironicamente, que “deve ser muito cansativo organizar uma organizagao revolucionaria”.
Por mais ténue que a sua adesdo possa ter sido, foi sintomatica, e, de fato, informa o seu crescente
aspecto militante e tedrico da posigdo situacionista. O grupo SB buscou investigar a modernizagdo
do capitalismo e as novas condi¢des de luta militante; eles estavam preocupados com a propria
capacidade do marxismo em funcionar como uma ideologia repressiva.

Para Castoriadis (1974), tedrico preliminar do grupo, a economia marxista classica ja nao
era capaz de explicar o capitalismo contemporaneo, ¢ tendia a conceder uma primazia as “leis
abstratas, impessoais e econdmicas’ ao invés de autonomia subjetiva; uma depreciacdo do individuo
que correspondeu, em sua opinido, a nova contradicdo fundamental do capitalismo moderno. O
capitalismo moderno, para Castoriadis, reduzia os individuos a “meros consumidores de ordem” na
producdo e na cultura, e satisfazia as suas necessidades e desejos de consumo. A alienacdo
resultante deste engendrado processo foi a responsavel por transformar todos em iguais e livres

dentro do modo de produgao existente, assim, nivelando todo o modo de vida contemporaneo.

1.3.4 O tragico da arte e do espetaculo

Quando se discute a arte na Fenomenologia de Hegel, do drama tragico grego, reflete-se ¢
comenta-se sobre o que Hegel se refere com a “consciéncia-espectadora do coro tragico (HEGEL,
1977, p. 445). Para Hegel, o coro ¢ uma representacdo no palco da audiéncia do drama e constitui
um reflexo em “espiral” da Fenomenologia, da separagdo da “consciéncia infeliz” de sua verdadeira
esséncia; o refrdo ¢ separado de sua propria natureza negativa, ou seja, a partir do conceito, que
assume a forma do destino e a necessidade que se desdobra “por tras” da narrativa do jogo. Na
medida em que a Fenomenologia avanga, esta auto-separacao ¢ substituida pelo surgimento de uma
forma mais completa da “consciéncia de si”’; o “conhecimento absoluto’ alcancado através de uma
Filosofia capaz de explicar a logica e a necessidade que tinha iludido o coro.

Com Hegel, a consciéncia esta obrigada a ir além da representacdo artistica e, assim,
também com Debord. Debord flexiona uma sociedade que vai além e reflete a propria visdo da
resolucdo historica de Hegel. O fim da arte, para Hegel, ¢ refigurada pela decomposicao, um estagio
localizado antes da realizagdo da arte e da Filosofia no tempo histérico vivido. Acabar com a

representacdo, neste sentido, envolve a superacdo da separacdo entre sujeito e objeto, em favor de

51 Em uma carta de 1958, ele se refere a eles como “mecanicistas numa extensdo assustadora” (DEBORD, 2009, p. 152);
seus pontos de vista, entretanto, tinham abrandado em 1959; a saida de Claude Lefort, que mais tarde seria atacado nas
paginas da Internationale Situationniste, e “a ala rebelde das listas anti-organizagéo dentro SB teve “progresso” dentro de
sua revista de mesmo nome” (DEBORD, 2009, p. 265).



82

sua unidade na praxis. Dai a afirmagdo de que estas preocupacdes iniciais com arte refletem e
fundamentam a teoria do espetaculo de Debord, que substitui a separagdo do observador artistico do
objeto de arte contemplada com a do sujeito da sua vida. O fato de a teoria do espetaculo ter surgido
a partir de preocupagdes com a separacdo da arte e da cultura, indica que a separagdo, ou o
deslocamento contemplativo, servem como modelo para uma teoria do capitalismo moderno, que,
por sua vez, leva a uma énfase exagerada sobre os efeitos subjetivos do capitalismo, isto €, a
alienagdo da consciéncia individual. Consequentemente, as causas objetivas da alienacdo sdo
negligenciadas e isso leva ao depreciar da importancia das relagdes sociais capitalistas,
consequentemente a reducao do proletariado a uma abstracdo sem classes.

A teoria do espetaculo igualmente explica a diminuig¢do e generalizagao da pratica social. Se
todos os aspectos da vida social sdo tdo alienados e mercantilizados como todos os outros, entdo,
eles sdo todos equivalentes. Contudo, pode-se notar que ha uma mudanga da produgdo para a esfera
mais superficial do consumo; para uma critica que lida com as formas do capital, principalmente,
em termos das maneiras em que aparecem na superficie da sociedade. Essa compreensao se refere
ao modo com que a teoria do espetdculo emprega os conceitos e categorias de Marx, enquanto se
afasta da interpretagdo original acerca da mecanica do capital e potencial vulnerabilidade, de que,
deriva um novo modelo de interpretacao e compreensio da sociedade.

No inicio de 1960, a 1.S. havia assumido uma postura mais politizada, que envolveu uma
preocupacdo mais explicita com a vida moderna como um todo. Seu desejo em unificar a arte e a
experiéncia vivida, juntamente com a sua rejeicdo do tradicional marxismo ortodoxo, levou-os a
voltarem-se para o cotidiano, ao invés da fabrica; pois a “nova” pobreza, que eles identificaram, em
ultima andlise, resultou da privacao de significado e ndo de meios de subsisténcia. A arena a qual
seria impugnada, seria a vida como um todo.

Para Debord (2006, p. 577), a trivialidade da vida cotidiana e a incapacidade do sujeito
individual em muda-la, para além dos limites estabelecidos pelas normas sociais, constituia uma
“escandalosa pobreza”, e exigia uma absoluta “reinvencao da revolu¢do”. Na primeira grande
questdo da Internationale Situationniste, Debord tinha afirmado que “ndo se pode haver nenhum
tempo gasto livremente até que se possua as ferramentas modernas para a construgdo da vida
cotidiana”, e, nesse contexto, observa-se que a preocupacdo da I.S. com a vida cotidiana seguiu
diretamente a premissa de construir situagdes, ou seja, a direcao consciente de seu proprio tempo
(IS., 1997, p. 21). E, portanto, surpreendente que se possam encontrar referéncias ao cotidiano
dentro obra de Debord desde 1953, ou seja, muito antes de sua amizade com Lefebvre, no inicio de
1960. O primeiro volume da Critica da Vida Cotidiana de Lefebvre foi, entretanto, publicado em

1947. Enquanto essa preocupagao com o cotidiano seguida diretamente do objetivo pds-surrealista



83

de unir arte e vida e enquanto flexionado com o afastamento de um foco ortodoxo sobre a produgao,
o trabalho e a fabrica, sugere-se que a teoria também foi fundamentada pelo ambiente geral da
filosofia existencial, sobretudo no que diz respeito as preocupacdes com a finitude humana e a
necessidade de agir dentro do Tempo.

A maneira com que se analisa tal assunto pode ser ilustrada por meio de referéncia as
interpretacdes iniciais de Lukécs sobre o cotidiano. Antes de sua propria volta explicita a teoria
marxista, no inicio da década de 1920, Lukéacs aprovou uma oposi¢do comparativamente romantica
para apresentar a sociedade. Isto € particularmente claro em sua obra, A alma e as formas, de 1910,
onde ele fala de momentos fugazes de autenticidade dentro da vida cotidiana, apresentando-as como
intimagdes do “absoluto”. A vida na sociedade atual “¢ sempre irreal, sempre impossivel”, até que
“de repente, ha um brilho, um relampago que ilumina os caminhos banais da vida empirica; algo
perturbador e sedutor, perigoso e surpreendente; o acidente, o grande momento, o milagre; um
enriquecimento € uma confusio”. Esses momentos, acrescenta Lukacs (2009, p. 176), “ndo podem
durar, pois, ninguém seria capaz de suporta-lo. Um tem que cair em dorméncia”. Ha claramente um
sentido de tragédia aqui, no sentido tradicional do termo, uma tragédia que pertence a
inacessibilidade de um inefavel, inegavel absoluto. Lowy (1979, p. 98) coloca, “a sociedade”, para o
jovem Lukacs, € “a arena de um tragico conflito entre o desejo de realizagdo pessoal e a realidade
objetiva reificada”.

Observou-se no argumento de Bataille que a filosofia hegeliana apresenta um espetaculo
tragico que meramente “encena” a resolucdo e a racionalizacdo de uma negatividade que sao
inerentemente resistentes a qualquer sintese; tem-se, igualmente, observado que o absoluto
hegeliano ¢ uma conclusdo injustificada, uma for¢a superior aberta, um processo negativo.
Compreende-se que em Debord, o que Hegel descreve como um fim, ¢ na verdade uma
representacdo ideal, filosofica de um real comeco histérico. Assim sendo, a filosofia hegeliana nao
constitui um “espetaculo tragico”, por causa da imposi¢ao de um estado de unidade; assim, seria a
verdadeira unidade entre sujeito e objeto, que constituem o perigoso elemento ‘“dionisiaco”.
Supondo que o hegelianismo possa ser levado ao “tragico”, porque retrata com seguranca tal
unidade, mantendo a sua auséncia real, logo se conclui que a necessidade do continuo diferimento
da unidade sujeito-objeto e da totalidade sdo eles proprios “tragicos” pela mesma razao, na medida
em que apresentam filosofias que encenam uma segura negatividade, sem objetivo que impega a sua
instanciacao real.

A ‘consciéncia infeliz’ ndo seria uma figura de potencial emancipagdo, mas aquilo que
Debord refere-se no seu filme de 1978, In girum, como o “inquicto e inexistente presente”

(DEBORD, 2006, p. 1371). Ora, enquanto o inatingivel absoluto do jovem Lukacs serve para



84

iluminar as insuficiéncias do cotidiano, sua inacessibilidade compromete a instanciacao dentro do
processo de transformacao de uma vida. Isso também reflete alguns aspectos do Existencialismo,
particularmente ao de Sartre, para quem o ‘para-si’ estd condenado a tornar-se ‘em-si’ e ‘para-si’,
implicando uma associa¢do explicita com a ‘consciéncia infeliz’ hegeliana.’? Note-se que algo
semelhante pode ser encontrado na “teoria dos momentos” de Lefebvre, que ¢ valida para se
desenvolver uma reflexdo envolvendo a situacdo construida, bem como a teoria dos “momentos
fugazes de autenticidade”, do jovem Lukécs.

Embora as preocupacdes de Debord com o tempo tragam Heidegger a mente, ha poucas
referéncias diretas de seu trabalho dentro das paginas da Internationale Situationniste, ou mesmo,
em obras mais amplas de Debord. Pode-se, certamente, encontrar resquicios do seu trabalho, ainda
que aqueles aparentemente acidentais, mas a relevancia de Heidegger reside no seu impacto sobre o
ambiente intelectual do tempo e como fonte primaria do conceito de “situacdo existencial”. Sartre é
uma influéncia muito mais visivel, embora tenha sido rejeitado em termos mais fortes. Ele foi
diversas vezes descrito por Debord como um fornecedor de “erros, mentiras e estupidez”; uma
“nulidade”, “inchado pelas diversas autoridades que ndo estdo satisfeitas com ele”; um consumidor
e fornecedor de “ilusdes stalinistas”, ¢ como uma das primeiras “celebridades ignorantes” (L.S.,
1997, p. 572). Como foi o semelhante caso da relagdo injuriosa para com Breton, a I.S. tem um
pouco mais de divida com Sartre do que se pode admitir.

No uso de Heidegger, a situagdo ¢ a rede de relagdes com e no mundo, através do qual o
Dasein “revela” e se orienta para a sua propria morte futura, dando significado a si mesmo e ao seu
contexto presente. A versao de Sartre sobre a situagdo ¢ semelhante, na medida em que o contexto
denota que o para-si esta localizado em seu interior, emergindo por meio da temporalidade, que
decorre da sua propria nulidade, isto €, do nada. Nao revela por assistir & morte em si, mas pelos
projetos e tem como objetivo os postulados individuais para além do momento presente; a situacao
de Sartre ¢ a condigdo universal da consciéncia; nés estamos sempre “imediatamente em situagao”,

€ nossa consciéncia sempre “surge em situacao” (SARTRE, 2003, p. 115).

52 Para Sartre (2003, p. 114), “o ser da realidade humana est4 sofrendo porque ele sobe em ser como perpetuamente
assombrado por uma totalidade que €, sem ser capaz de ser; ele excede o presente do si para alcangar o seu proprio futuro,
mas ao fazé-lo continuamente se torna outro. Assim como a consciéncia infeliz, ele se esforca continuamente para uma
resolugdo completa, que é o seu proprio eu verdadeiro, mas que ele ndo pode alcangar. O para-si é, portanto, a negacdo
continua da necessidade de ser a sua propria fundagdo, e permanece para sempre contingente e “injustificado”. Ele deseja
tornar-se “‘em-si-para-si”’, mas ndo pode fazé-lo; consequentemente, “a melhor maneira de conceber o projeto
fundamental da realidade humana ¢é dizer que o0 homem ¢ o ser cujo projeto € ser Deus” (SARTRE, 2003, p. 587). Esse é
um projeto impossivel: a consciéncia “constante da auto-separacdo” s6 pode ser a fundagdo de o seu proprio nada. A
famosa declaragdo de que “o homem é uma paixao inutil” (SARTRE, 2003, p. 636) provém dessa ideia, ¢ ¢ uma inversao
da paix@o de Cristo; os sacrificios individuais de si mesmos, na esperanga de que Deus possa nascer, mas sem nenhum
proveito ou sucesso.



85

Debord e a I.S. adotam essa visao quando tratam dos aspectos da temporalidade. Para eles
isso implicava a realizacao da arte e da Filosofia: “j4 que os individuos sdo definidos por sua
situacdo”, escreveram eles, “eles precisam do poder de criar situagdes dignas de seus desejos” (I.S.,
1997, p. 388). Consequentemente, eles iriam “substituir a passividade existencial com a construgdo
de momentos da vida”, aludindo a teses de Marx ad Feuerbach, quando afirma que os “filésofos ¢
artistas so tém interpretado o mundo; o ponto agora ¢ transforma-lo” (1.S., 1997, p. 388). Enquanto
provoca a autodeterminagao, por meio da criagdo consciente da experiéncia vivida, o projeto da I.S.
constitui um desejo de perceber o que Sartre via como a tentativa condenada de tornar-se ‘Deus’.

Como a alusdo para as Teses ad Feuerbach indicam, é possivel sugerir que a influéncia do
pensamento existencial em Debord seja analoga, em alguns aspectos, a de Hegel em Marx. Hegel,
para Debord, apreende o que a idade moderna estd comecgando a se tornar capaz, mas faz isso de
uma forma alienada separada, que reflete as deficiéncias daquela época®, ou seja, numa perspectiva
“contemplativa”, em “um mundo que se fez”, decorrente da ascensdo do capitalismo, e que,
portanto, exige de Marx e dos jovens hegelianos configura-lo como praxis. Da mesma forma, o
Existencialismo, particularmente o de Sartre, exige a constru¢do consciente da propria vida, mas o
faz de uma maneira a afirmar as condi¢oes modernas. A desconexdo do sujeito existencial de sua
existéncia tatica assemelha-se a alienacgdo e separagdo do espectador, pois, se a investigagdo do “ser”
exige que as caracteristicas negativas do sujeito estejam enraizadas em uma ontologia, que impede a
unidade sujeito-objeto, ou se o sujeito ¢ efetivamente reduzido a objeto, entdo, a anglstia, a
alienacdo e a ansiedade estio fundamentadas na natureza do proprio ser e sdo tornadas
caracteristicas eternas da existéncia humana®*.

A filosofia existencial teve o mérito de ter contribuido para o novo nexo do potencial
revolucionario constituido pelo presente espetacular. Em 1964, a LS. agrupou e classificou um
“Heidegger pobre!” e um “pobre Sartre!”, juntamente com um, igualmente, “pobre Barthes, Cardan,
Lefebvre e Lukacs”, declarando que cada um deles oferecia apenas fragmentos “caricaturais das
ideias inovadoras que podem, simultaneamente, compreender e contestar a totalidade de nossa

época” (I.S., 1997, p. 368).

33 Esse ponto também é observado por Korsch (1946), Hyppolite (1969, p.73) € Lukéacs (1971, p. 77)

34 Recordando os lagos entre a consciéncia infeliz e o existencialismo sartreano, este ponto pode ser ilustrado com a
seguinte comparagdo. Debord faz as seguintes observagdes sobre as satisfacoes fugazes do consumo: “cada um e cada
novo produto representa a esperanga por um atalho ha muito esperado para a terra prometida do consumo total”, mas
assim que ¢ comprado “a sua essencial pobreza estampada ¢é revelada”, e outra é “atribuida a abastecer o sistema com a
sua justificagdo” (DEBORD, 2006, p. 790). Depois de ter a consciéncia comparada a um asno que segue uma cenoura e
puxando um carrinho por tras, Sartre escreve que “corremos ap6s a possibilidade que a nossa propria corrida faz com que
apare¢a, que nada mais ¢ do nosso proprio funcionamento, e que, portanto, esta, por defini¢do, fora do alcance”
(SARTRE, 2003, p. 225).



86

O tempo ¢ particularmente importante, conforme a afirmag¢ao de Debord (2006, p. 820),
uma vez que “o homem- ‘ser negativo, que ¢, na medida em que suprime o ser’ - ¢ um com o
tempo”, ndo so ecoa os aspectos do hegelianismo francés, como também a filosofia de Sartre, que
foi, por sua vez, influenciada por Hegel®. Sartre (2003, p. 58), por exemplo, fala da “estrutura
nihilista da temporalidade”, e apresenta o sujeito como perpetuamente engajado em um processo de
negacao e auto-realizacdo, ou seja, “entre o passado que ja ndo €, e para o futuro, que ainda nao &,
neste momento, quando ele existe, ¢ nada” (DE BEAUVOIR, 1970, p.7). Com Sartre este processo
temporal ¢ quase uma aflicdo; pois, embora essa negacdo seja um meio de “transcendéncia”,
somente liberta o individuo em mais separagdo, ambigiiidade e angustia. A identidade estavel entre
o0 syjeito e o objeto ¢ descartada, como, alids, o € entre a consciéncia e o “si”. Sartre acaba com a
negacdo de Hegel como intrinseca ao ser do mundo; em vez disso, a negacdo - ou melhor - 0 nada -
torna-se 0 Unico a preservar a consciéncia, resultando em uma positividade intemporal por um lado
e uma auto-negacdo, por outro lado®®. Como a auto-identidade ndo pode ser alcangada, a
consciéncia ndo pode estabelecer a sua propria fundagao, apesar das suas compulsdes em fazé-la.
Para Sartre (2003, p. 117) todos os valores que postula estdo na raiz da nossa propria inatingivel
auto-identidade. Portanto, dai o projeto impossivel de se tornar Deus, observado acima.

Negado este fundamento, a existéncia humana ¢, portanto, sempre contingente, assombrada
por uma necessidade que a ilude, como € o caso da ‘consciéncia infeliz’. Algo bastante semelhante a
estrutura da auténticidade do Dasein. Para Sartre os individuos sempre sdo presos perpetuamente no
contingente, em virtude da “faticidade” inevitdvel da sua existéncia, isto ¢, seu Status como
injustificaveis fatos brutos dentro do mundo. Em Heidegger (1962, p. 437),0 “auténtico” do Dasein
¢ contingente a sua propria morte futura. Para ser auténtico, o Dasein deve orientar-se para a sua
propria morte, como para a totalidade do seu proprio ser e, assim, “assumir em seu ser-lancado, essa
entidade que ele proprio €7, escolhendo-se como o “herdi” de sua propria totalidade. Embora,
Heidegger sustente que “a morte ¢ uma maneira de ser”, o Dasein seria, portanto, fundamentado em
seu proprio ser como futuro inatingivel. A ligacdo para os temas hegelianos acima enunciados €
mais ténue do que é o caso de Sartre’’, mas, esta estrutura ndo deixa de ser uma reminiscéncia da
contingéncia da ‘consciéncia infeliz’ e a conseqiiente busca da sua propria verdade auto-distante.

Essas preocupagdes existenciais com a finitude recordam, assim, os aspectos da negacao

infinita e da sintese final, em relagdo ao ‘“‘encerramento” do sistema hegeliano; e, em vez de

55 Para uma discusso técnica do Ser e 0 Nada acerca da divida com a Légica de Hegel ver: (HARTMANN, 1966); para
outras observagoes sobre as ligagdes entre Sartre e Hegel ver: (BUTLER, 1999) e (BERNSTEIN, 1999).

36 <0 si ndo pode ser uma propriedade do ser-em-si” (SARTRE, 2003, p. 100). Hartmann (1966, p. 36) escreve que “o
que Sartre rejeita €, na terminologia hegeliana, os ingredientes da negagéo do ser”.

S7Recorde-se aqui as opinides de Koyré sobre a prioridade do futuro sobre o passado; a obra “Hegel a Iena” foi escrita em
1934, sete anos apos o aparecimento do Ser e Tempo.



87

constituir uma fonte de transgressao interminavel e excessiva, como Bataille e Breton defendem,
resulta em ambivaléncia politica. Para Sartre (2003, p. 506), um ¢ “condenado a liberdade” e ndo a
escolhe. O problema reside na dificuldade em se estabelecer fundamentos ou as condi¢des
necessarias para a agdo politica. E a dificuldade que Sartre, de “O Ser e 0 Nada”, encontrou diante
da ontologia nihilista e que a propria trajetéria de Heidegger, sem duvida, exemplificam. A énfase
de Heidegger na “casa” e “habitacao” convida a associagdes dbvias e frequentemente debatidas, e
uma série de compromissos com a Etica e tentativas de vincular a universalidade da politica
marxista a filosofia aparentemente individualista de Sartre, bem como levantam uma série de
problemas’®,

Apesar destas tentativas de solugdes, continua sendo o caso de que a énfase na contingéncia
do ator, sujeito situacional, conduz a um relativismo de que “todas as atividades humanas sao
equivalentes”, e, portanto, “‘equivale & mesma coisa se alguém ficar bébado sozinho ou ser um lider
de nacdes”; “nada”, afirma ele, “absolutamente nada, justifica adotar este ou aquele valor particular
injustificavel” (SARTRE, 2003, p. 62).

Em outras palavras, a rejei¢do ou adiamento da resolugdo e sintese, em favor de uma nogao
mais “aberta” de negacdo, exemplificada pelas preocupagdes do Existencialismo com a
ambigiiidade, contingéncia e totalidade aberta, fornece fundamentos inadequados para um projeto
politico. Por isso, Debord e a 1.S. (1997, p. 487) concebem a filosofia sartreana como “um fim
intelectual morto™.

E plausivel compreender que a reconfiguragio de Debord do absoluto hegeliano, como
motivo da acdo historica é importante, pois ocasiona as condigdes necessarias para a acio € a
liberdade, ou seja, aquelas condigdes que permitem a autodeterminagao da unidade sujeito-objeto da

atividade situacionista.

58Ser e Nada notoriamente declara que “o escravo na priso ¢ tio livre como o seu senhor” (SARTRE, 2003, p. 570); uma
alusdo igualmente famosa dos comentarios de Hegel sobre a indiferenga do estoicismo; mas, se todas as situagdes sdo
iguais em termos de liberdade que oferecem, entdo ndo ha razdo para altera-las. No seu posterior Cadernos para uma
Etica, Sartre persegue a ideia de que a busca infrutifera de se tornar Deus pode ser abandonada, e que a liberdade
inevitavel que busca pode ser tomada como uma ideia absoluta. Existencialismo e Humanismo apresenta a alegagéo quase
kantiana sobre o agir: “estou criando uma imagem do homem” (SARTRE, 1973, p. 30). Ora, isso constitui uma resposta a
acusagdo de relativismo. A Critica da Razéo Dialética mostra Sartre a voltar-se, de forma mais explicita, a0 marxismo,
mas considera o terrorismo como um meio de manter a unidade do grupo. A pesquisa de Anderson (1993) sobre a ética,
de Sartre, apresenta uma posi¢ao hegeliana: todas as necessidades e valores sao resultados do “homem integral”, que é
efetivamente um universal hegeliano que se encontra presente implicitamente, dentro de normas e costumes existentes.
Eu, como uma pessoa moral devo, portanto, reconhecer que os meus fins sdo os de todos os outros, pois eles encontram-
se na satisfagdo da necessidade universal (ANDERSON, 1993, p. 122).



88

1.3.5 O momento e a situacao: Lefebvre e Debord

Muita tinta foi derramada sobre os detalhes da relacao de Lefebvre com Debord, mas, basta
dizer que o principal motivo da discordia estava em acusagdes mutuas de plagio sobre um conjunto
de teses a respeito da Comuna de Paris. Até certo ponto, a questdo da influéncia de Lefebvre pode
ser identificada pela data em que eles realmente se conheceram. Segundo ROSS (2004, p. 267)
Lefebvre, ansioso para reivindicar a influéncia, declarou que sua amizade comecou em 1957, ou
seja, no mesmo ano em que a L.S. foi fundada. Hussey (2002, p. 138) sustenta que eles se
conheceram em 1958; e, Kaufmann (2006, p. 167) afirma que o encontro ndo se realizou até¢ 1960.
Esta ultima afirmagéo ¢é consistente, e se apoia em elementos de prova nas Correspondéncias de
Debord™.

Certamente houve afinidades entre eles. Entre 1960 ¢ 1962, a mitua influéncia tomou
claramente lugar®,e, antes de sua reunido, eles se moveram teoricamente na mesma dire¢do. A
preocupacao de Lefebvre com o cotidiano foi fundada na reconfiguragdo do marxismo como uma
forma de sociologia. O marxismo, alega em sua primeira Critica, ¢ “o conhecimento cientifico do
proletariado;que, portanto, “descreve e analisa a vida cotidiana da sociedade, e ¢ o resultado de um
conhecimento critico da vida cotidiana”. Tal como acontece com a 1.S., o ‘momento’ de Lefebvre
foi tanto o locus quanto o risco do projeto revolucionario.

Lefebvre analisou, pela primeira vez, o “momento” em 1959, na La Somme et le Reste, ¢
deu-lhe maior clareza no segundo volume de sua Critica, em 1961. Ele mesmo descreveu a

distingdo entre o “momento” e a “situacdo construida” da L.S. da seguinte forma:

Eles disseram mais ou menos assim para mim (...) 0 que vocé chama de “momentos”,
nds chamamos de “situacdes”, mas nods estamos levando-a além. Vocé aceita como
“momento” tudo o que ocorreu no curso da historia: 0 amor, a poesia, pensamento.
Queremos criar novos momentos (LEFEBVRE apud: ROSS, 2004, p. 271).

Essa passagem ilustra que Lefebvre, na opinido da LS., tinha em efeito permanecido no

mesmo nivel filoséfico que a “interpretagdo de situacdes” de Sartre e tinha ficado aquém da tarefa

59 Lefebvre escreveu para Debord em janeiro de 1960, dizendo: “eu tenho vontade de conhecé-lo desde o inicio de seu
jornal”. Ora, a revista apareceu pela primeira vez em 1958, por isso a afirmacdo de Lefebvre de que eles se conheceram
em 1957 ¢ suspeita. No més seguinte, Debord observou, em uma carta a um colega situacionista, que alguns aspectos da
obra de Lefebvre eram “muito interessantes; ¢ proximo de nos”, mas acrescenta: “eu ndo o vi ainda” (KAUFMANN,
2006, p. 167). As cartas enviadas por Debord, no interior da L.S., antes de 1960, indicam que ele estava animado com as
semelhangas entre a obra de Lefebvre e o projeto situacionista, mas ndo ha nenhuma referéncia antes de qualquer
encontro pessoal.

60 Para Jappe (1999, p. 75), as “perspectivas para mudangas conscientes na vida cotidiana” de Debord, um texto que foi
entregue através de um gravador de fita em uma mala de viagem para o grupo de Lefebvre para a Investigagdo do
Cotidiano, ¢ o segundo volume da Critica da Vida Cotidiana de Lefebvre, sendo que ambos apareceram em 1961,
“correspondem quase palavra por palavra”.



89

de atualiza-lo na transformag¢do do mundo. Na primeira grande questdo da Internationale
Situationniste, em 1958, e, a0 mesmo tempo, fazendo referéncia ao “Vers un Romantisme
Révolutionnaire” de Lefebvre, de 1957%!, Debord argumenta que a posigdo de Lefebvre indica a
necessidade de transformacao cultural revolucionaria e ndo consegue investigar que forma ele pode
realmente tomar. Lefebvre, em outras palavras, ndo conseguiu identificar a importancia da
realizacdo arte®?.Isto é compreensivel, dado que a “teoria dos momentos” é destinada a funcionar
como uma forma de critica imanente; talvez ndo seja surpresa que ela se limite a indicar, em
negativo, a necessidade ¢ o desejo de uma sociedade alternativa®. Para a 1.S., que estava
preocupada com a pesquisa e atualizacdo de um futuro radicalmente diferente, Lefebvre tinha
simplesmente demonstrado a necessidade de um futuro, centrando-se sobre o presente.

Central para isso € o carater finito, fugaz e, portanto, “trdgico” do momento, e sua relagdo
com a nogao de “possivel/impossivel” de Lefebvre. Esse conceito refere-se ao entendimento de que
o presente declara um futuro revolucionario, impossivel, tornando necessario que o futuro seja,
portanto, possivel. Para Debord isso significava que Lefebvre afirmava essencialmente o presente;
em vez de perseguir “profundamente a modificagdo cultural”, Lefebvre tinha desenvolvido uma
“consciéncia do possivel-impossivel, que se expressava em qualquer tipo de forma no ambito da
decomposicdo cultural (I.S., 1997, p. 21). Assim, onde Debord e a I.S. procuram construir um
caminho para o futuro a partir do presente, Lefebvre se contenta em simplesmente identificar sua
necessidade. E notério que isto se relaciona com a distingio entre as formas de “absoluto”
encontrado em sua interpretacdo. Onde Lefebvre aborda a tragédia, instancias fugazes de significado
e importancia dentro do presente, isto ¢, “momentos absolutos” de colapsos tdo logo surgem,
Debord ¢ a I.S., de acordo com a temporalidade do absoluto, descrito via Hyppolite, apresentam o
absoluto como uma comunhdo com o tempo. O absoluto constitui, assim, os fundamentos da agao
historica, ao invés de sua meta inefavel.

A “possibilidade impossivel” do momento diz respeito a no¢do de “homem total” de
Lefebvre. O “homem total” foi desenvolvido na década de 1940,como parte de uma resposta critica
ao Existencialismo, ou seja, contra o supostamente vazio idealismo subjetivo da “angustia da
liberdade” de Sartre, isto €, uma liberdade, tdo indeterminada, capaz de fazer a acdo valida e viavel
como qualquer outra. Lefebvre postulou o objetivo de um “absoluto”: a “alienagdo do homem”. Isso

¢ um valor que indica a auto-identidade completa, ou seja, o “viver sujeito-objeto” (LEFEBVRE,

61 Um texto que foi escrito com Goldmann, Roy e Tzara, e publicado na Nouvelle Revue Frangaise, n. 59, pedia um
marxismo capaz de revitalizar a cultura, bem como as esferas econémicas da sociedade.

62 Numa posterior observacio pos-situacionista, Lefebvre argumenta que “a transformaco do mundo no é apenas uma
realizagdo da Filosofia, mas uma realiza¢o da arte” (ROBERTS, 2006, p. 68).

63 A teoria dos momentos “deve ser capaz de oferecer uma possibilidade de superacio e de demonstrar como resolver o
antigo conflito entre o cotidiano e a tragédia, entre a trivialidade e a festa” (LEFEBVRE, 2008Db, p. 358).



90

1968, p. 162). E importante ressaltar que a figura do “homem total” emerge pela negacio
determinada na praxis, ou seja, desde as satisfagdes implicitas por privagdes contemporaneas; dai a
ligagdo ao “possivel/impossivel”, proporcionando a direcao e o proposito politico.

O absoluto aparece continuamente reformulado. Na visdo de Lefebvre, “somente a nogao ou
ideia de absoluto da sentido ao conhecimento historicamente adquirido” (LEFEBVRE, 2008a, p.
67). O “homem total” ¢, ele mesmo, possivel e impossivel, e ¢ tdo inacessivel como o objetivo
perseguido pela ‘consciéncia infeliz’. Mais uma vez, a historia, em Lefebvre, “tem um fim”, ou seja,
0 “homem total” tem um objetivo definido, finito.

Para Lefebvre (2008a, p. 66), “o “homem total” ¢ apenas uma figura em um horizonte
distante (...) um limite, uma ideia, € ndo um fato historico”; um “limite matematico” para o qual
“nds estamos sempre nos aproximando, mas que nunca alcangamos”. O absoluto do “homem total”
estd distante do presente, assim como na “teoria dos momentos” de Lefebvre. Ainda que o
“momento” faga contato com o absoluto, ele permanece “sempre buscando o sempre inacessivel”
(LEFEBVRE, 2008b, p. 355); pois, apesar de o “momento” antecipar a vinda do “homem total”, ele
entra em colapso, logo que surge.

O “momento”, explica Lefebvre, “torna-se um absoluto” porque estd acima da banalidade
do cotidiano; ndo obstante, este torna-o “tragico”, porque “proclamando-se ser um absoluto,
provoca e define uma alienacao determinada [do resto da experiéncia vivida]” (LEFEBVRE, 2008b,
p. 348). Além disso, viver um momento ¢ “esgotd-lo, cumpri-lo”, pois os momentos sdo “mortais”,
na medida em que “nascem, crescem e passam”. O absoluto que ele acessa “ndo pode suportar”.
Lefebvre, contudo, indica a necessidade de se construir conscientemente tais momentos, pois estes
sdo constituidos por uma escolha.

Para se analisar essa posicdo, e, por extensdo, a sua distdncia de Debord, se ¢ obrigado a
assumir algumas das terminologias técnicas de Lefebvre, pela simples razdo de que o proprio
Debord usa essa terminologia quando discute a obra de Lefebvre. Os primeiros termos envolvidos
s30 o de “tatica” e o de “estratégia”®*. Curiosamente, ¢ no segundo volume da Critica de Lefebvre,
onde isso aparece, e esta obra foi escrita durante sua amizade com Debord.

O cotidiano, para Lefebvre (2008b, p. 106), ¢ o dominio de “taticas” e “estratégias”’, uma
vez que ¢ caracterizado por projetos estratégicos, decisoes, planos de a¢do para o “futuro”. Isto esta
intimamente associado as suas impressoes sobre a inevitabilidade do acaso no interior das questdes
humanas, bem como para o livre jogo que deve caracterizar o futuro, que, ndo obstante, se conecta a

tragédia: “o tragico ¢ nada mais do que jogos do acaso em toda a sua amplitude e gravidade”; pontos

64 Ainda que haja uma relagdo muito proxima dos conceitos de tatica e estratégia de Lefebvre em Debord, esses conceitos
sdo muito mais consistentes quando relacionados a filosofia de Clausewitz.



91

que levam a nitida proximidade e semelhanga com o proprio interesse de Debord na estratégia e no
ladico.5

Lefebvre também utiliza os conceitos de “conjuntura” e “estrutura”. Esta Gltima corresponde
a estabilidade e continuidade dentro do cotidiano, ou seja, formas que se repetem ou passam por um
periodo de tempo e a anterior indica os vinculos e relagdes entre os varios elementos que compdem
uma estrutura. As relacdes forcam a mudanga e a ruptura de estruturas, € que, portanto, necessitam
de sua “inclusdo nas estratégias” (LEFEBVRE, 2008b, p. 1480). Os momentos de Lefebvre sdo

caracterizados e classificados em “tipos”; seu proprio exemplo foi o conceito de “amor”%¢

. Ora, os
momentos tendem a corresponder a estrutura, na medida em que sdo tipos de repeti¢do, enquanto o
contexto no qual se realizam corresponde a conjuntura.

Assim, em resumo: criar um momento, significa envolver estrategicamente uma conjuntura,
uma “aposta’” no momento, com o objetivo de estabelecer a estrutura, na forma de um tipo particular
de momento. Enquanto o “momento”, de Lefebvre, € associado a estrutura, a situacdo ¢ construida,
deliberadamente, menor que o pré-ordenado. Em um Artigo escrito um ano antes do aparecimento
do segundo volume da Critica de Lefebvre, a I.S. explicou que a situago ¢ construida “no caminho
em dire¢do a uma unidade da estrutura e da conjuntura”®’.

Era para ser uma estrutura deliberadamente orientada a oportunidade, “uma tentativa de
estrutura em conjunto”; uma estrutura que ‘“‘controla e favorece (...) momentos oportunos € que
seria, portanto, “particularizada e irrepetivel” (DEBORD, 2009, p. 337). Cada situacdo seria
diferente. Consequentemente, para Debord, Lefebvre seria confrontado com a dificuldade de
fornecer uma lista de seus varios tipos de momentos, enquanto que a tnica dificuldade que a L.S.
enfrentaria seria a “marcagdo final precisa da situacao” (I.S., 1997, p. 118). “O que fazer? O que ¢
que eu quero?”, perguntou Vaneigem; “ndo ¢ uma sucessdo de momentos, mas um enorme

instante”*®

. Além disso, quando o momento era um ponto discreto no tempo, a situagdo, embora
finita, e “sem futuro”, foi descrita como uma “direcao ou ‘caminho’” (LS., 1997, p. 118).

A situacdo era para ser uma passagem dentro do “movimento do tempo” que continha ““a
sua propria negacdo”, na medida em que progredia para algo mais, ou seja, as novas situacdes

envolvem uma atividade estratégica, na medida em que esta esta aberta ao acaso.

65 Se a importancia do ludico para Debord deve ser tomada em relagdo a questdo da influéncia de Lefebvre, é mais
significativo observar que Debord tinha conhecimento do Homo Ludens de Huizinga desde 1953 (HUSSEY, 2002, p.
74).

86 “Quando nds conversamos sobre [a situagdo construida e 0 momento] eu sempre dei como exemplo - € eles ndo tinham
nada a ver com meu exemplo - o amor” (ROSS, 2004, p. 271).

87 Cf.: A carta de Debord para André Franklin, de 22 de fevereiro de 1960, fornece as notas preliminares para este texto
(DEBORD, 2009, p. 335).

8 Cf. VANEIGEM, 1994, p. 93.



92

4

E significativo que Debord tenha aprovado a maneira com que Lefebvre compreende o
absoluto, isto ¢, caracterizado pela transi¢ao e negacao. “Lefebvre”, observa ele, “revelou muitas das
condigdes fundamentais do novo campo de acdo, através das quais uma cultura revoluciondria pode
avancar, como quando ele observa que o momento tende para o absoluto e sua ruina” (I.S., 1997, p.
119).

Note-se que onde o absoluto de Lefebvre constitui um movimento perpétuo, algo que se
esvai cada vez que alguém tenta agarra-lo, a autonegacao do absoluto de Debord envolve a criagao e
0 posterior restabelecimento das condigdes e motivos da a¢do historica.

Debord evita a expressao “unidade sujeito-objeto”, por causa de sua associagdo com Lukécs
e com o partido, ou ainda, por causa da potencial suposicao que ela pode indicar, ou seja, a
conclusdo histérica. A sua obra enfatiza claramente a necessidade da superacdo da separagdo e a
relacdo de identidade entre o sujeito e suas acdes objetivas. Em vez de postular a identidade como
um objetivo distante, Debord apresenta os motivos e o processo de tal acdo e isso remete a ideia de
que o Comunismo para a I.S. ndo ¢ um estado, mas um processo historico. Também remete as
sugestoes de que o absoluto hegeliano ¢ compreendido como perpétuo, autodeterminado e em
movimento temporal, pois o “absoluto”, de que fala Debord, estd em conexdo com a situacdo e
envolve uma formula que se recria através da propria negagdo, ja que constitui uma ‘passagem’ ou
‘caminho’ para si, marcado pela transicao de uma situagao ao seu sucessor. Assim, encontra-se, nas
primeiras conclusdes da I.S. sobre a situacdo, o inicio de uma nocao de atividade historica.

Se isso ¢ um processo continuo, que se deve perpetuar, € se ¢ para se perpetuar, deve
envolver uma estrutura que recria seus fundamentos e tem-se como o seu proprio objetivo. Essa
visao ¢ refletida nas declaracdes de Debord sobre a autodeterminagdo, para o qual, “o movimento
proletério torna-se seu proprio produto”, consequentemente “o produtor tem a si mesmo, como seu
proprio fim apropriado” (DEBORD, 2006, p. 8180). Uma atividade baseia-se e aponta para certas
condigdes; dai a indicagdo de que esses temas pudessem ser a base para uma Etica. O ponto que se
levanta, porém, ¢ que ela também ¢ marcada como o absoluto de Hegel, com a presenca da auto-
fundacao e circularidade.

Em A Sociedade do Espetaculo, Debord se opde a unidade de pensamento e agdo,
proporcionada pela inversdo que Marx faz de Hegel, para “a contemplagdo do movimento da
economia no pensamento dominante da sociedade atual”. A sociedade ¢ um “legado ndo invertido
da “parte ndo dialética da tentativa hegeliana de criar um sistema circular” (DEBORD, 2006,
p.795). Se hd uma parte ‘“ndo-dialética” e “ndo invertida” da circularidade hegeliana,
consequentemente ha um aspecto potencialmente invertido e dialético para ele também ¢ dada a

0posi¢do que essa passagem apresenta entre a contemplacao e a realizagdo da Filosofia, Debord



93

credita a inversdo da circularidade a atividade auto-determinada, prescrita por Marx. “Depois de
Marx”, escreve Debord (2006, p. 795), “a teoria” nao tinha nada a saber, além do que ele proprio
fez”. Mas, como poderia Debord acusar Hegel de que todas as pessoas sdo “nao-dialéticas™?

O sistema de Hegel, para Debord, ¢ considerado como nao-dialético, pois apresenta o
movimento da negacdo historica dentro de um sistema estatico, separado do pensamento que
permanece distinto de qualquer consciéncia dirigida e da realidade vivida. O movimento
genuinamente dialético, implicito na filosofia de Hegel, seria a de uma interacdo mais dinamica
entre 0 pensamento ¢ a realidade. Dai a observacdo anterior de que Debord compreende que o
absoluto hegeliano esta inserido na praxis historica; algo que o proprio Hegel chega perto de fazer,
mas que muitos autores discutidos evitam.

Dado que o estado da unidade hegeliana ndo estd em repouso estdtico, mas em condi¢des
relativamente estaveis, dentro do qual a mudanga pode ocorrer, sua realizagdo na pratica nao pode
constituir um fim escatolégico, mas uma unidade de processo e objetivo. Isso ndo s6 fundamenta a
auto-perpetuacdo do movimento da situacdo, como também a posicdo de Debord acerca dos
aspectos politicos do movimento situacionista. Por exemplo, os conselhos dos trabalhadores
discutem, em 1966, que a “auto-gestdo deve ser tanto o meio quanto o fim da luta”, portanto, “ndo
s6 0 que estd em jogo na luta, mas também a sua forma adequada” (I.S., 1997, p. 432). Isso ndo
significa que essas ideias perderiam seus elementos mais ladicos e artisticos. Debord (2006, p. 792)
escreve que o “sujeito da historia (...)s6 pode ser auto-produtor da vida, de tornar-se senhor e
possuidor de seu mundo, isto €, da histdria, de existir como consciéncia de sua propria atividade”.

A potencial relevancia dessa interpretacdo ¢ introduzida, pela primeira vez, através da versao
de Debord nos Comentarios acerca do espetaculo moderno, da perda historica baudrillardiana. O
espetaculo ¢ apresentado exercendo atividades de aprisionamento, “ilegalizacdo historica”; “tendo
conduzido o passado recente a se esconder”, e feito “todo mundo esquecer o espirito da histdria
dentro da sociedade” (DEBORD, 2006, p. 1602). Se a operacao da acao historica de Debord ¢, de
fato, auto-fundamentada, ela pode construir sua propria historia e orientagdo por meio de sua propria
operagdo, mapeando e criando seu proprio caminho.

Debord (2006, p. 829) descreve o “proletariado” como aquele que “exige viver o tempo
historico que ele cria”. Esta declaracdo pode ser qualificada, acrescentando que o tempo, de acordo
com Debord, existe independentemente da humanidade, enquanto a historia, como uma consciéncia
da passagem do tempo, tanto em termos de uma constitutiva memoria de eventos passados, como
acdo proativa, s6 aparece quando ha seres humanos. A humanidade cria, assim, o “tempo historico”,
criando e tornando-se consciente de eventos dentro do tempo. Como os agentes que criam esses

eventos podem ser alienados de suas agoes, também podem ser alienados a partir desse momento



94

histérico; inversamente, a superagdo de tal alienacdo, através de uma acdo autodeterminada,
proporciona a identidade com esse tempo.

Ser autoconsciente ¢ ser consciente de si, e para Hegel isso requer que a pessoa se torne
“outro” em-si, a fim de ter para-si, como objeto de investigagdo. Da mesma forma, a
autodeterminacdo acarreta a consciéncia determinada do si; o sujeito assume o si como objeto que
ele determina e dirige. Em ambos os casos, no pensamento autoconsciente € na agao
autodeterminada, o sujeito continua sendo auto-idéntico a alteridade. Isso ¢ diferente de Sartre. A
consciéncia, para Sartre (2003, p. 98), estd sempre a um passo do para-si, € estd sempre negada na
estabilidade da auto-identidade, ou seja, “o ser da consciéncia ndo coincide com o si em uma
equivaléncia completa”.

A nocgdo de se tornar outro para-si através da agdo retoma a distingdo entre alienagdo
subjetiva e objetiva. Enquanto se discutia sobre Lukacs, foi destacada a diferenca entre uma
alienacao subjetiva contemplativa de suas proprias acdes, e da necessaria alienagdo objetiva e a
externalizacdo da consciéncia em agdo para-si. Embora a auto-determinagdo envolva fazer-se
“outro”, pela exteriorizagdo do si em agdo, ¢ possivel fazé-lo de forma a evitar alienacdo, a
externalizacdo do sujeito através da objetivagdo. Em outras palavras, ¢ uma forma necessaria de
alienacao e alteridade, em que a auto-identidade ¢ mantida.

Enquanto Debord replica os sintomas da fusdo entre Entfremdung e Vergegenstandlichung,
ou seja, a sociedade capitalista ¢ entendida sob a rubrica de uma consciéncia separada, apagando a
particularidade das relagdes sociais concretas, Lukacs mantém o sentido da alienacdo necessaria
objetiva. O tempo, para Debord (2006, p. 835), ¢ “uma alienagdo necessaria”, sendo o meio pelo
qual o sujeito se realiza ao perder em si, tornando-se, para si, outro, a fim de tornar-se
verdadeiramente em si”. Embora a compreensdo de Sartre sobre a temporalidade seja certamente
uma reminiscéncia dessa formulagdo, elas permanecem distintas; o conceito de espetaculo, por sua
vez, repousa sobre a nogao de sujeito e ¢ unido as agdes objetivas, e, portanto, difere da perspectiva
sombria de Sartre. A unidade sujeito-objeto para Debord, identidade com suas proprias agdes, nao €
uma positividade estatica, como Sartre sustenta, mas um processo temporal continuo que permite a
unificagdo com o “tempo historico”.

Ha, porém, uma explicacdo, em Debord, que envolve indicios de desconexdo com a
perspectiva de Sartre. Dentro da filosofia de Hegel, a unidade sujeito-objeto diz respeito a uma
identidade entre o conhecedor e o conhecido. Na Fenomenologia este estado de auto-identidade é

imanente a toda consciéncia humana. Crescente, essa “escada” fornece um ponto de entrada para o



95

sistema de Hegel como um todo®, como a identidade do sujeito e objeto, atingido no final da
Fenomenologia; permite o pensamento pensar em-si totalmente imanente dentro da Légica.

Debord ndo ¢ metafisico e os aspectos contextuais da sua propria nogao de consciéncia ddo
origem a uma questdo importante. Com Hegel, a liberdade vem da autodeterminacdo, mas a
autodeterminagdo, em ultima analise, consiste em alinhar-se com as estruturas fundamentais de uma
razdo divina; com efeito, o estado racional torna-se o reino dos céus na terra. Entretanto, com
Debord ndo existe tal ordem eterna, a Uinica permanéncia ¢ o da mudanga; a liberdade, na medida
em que estd ligada a acgdo historica autodeterminada, reclama um processo continuo, no qual as
condigdes da unidade sujeito-objeto sdo continuamente restabelecidas.

Isso exige que cada instancia de unidade auto-determinada seja diferente, como o processo
através do qual ela foi promulgada e, po-la em pratica seria limita-la e determinéd-la em um dado
contexto; e, a0 mesmo tempo que proporciona um anti-dogmatismo, também significa que, quando
Hegel equipara liberdade a necessidade, a liberdade, para Debord (2006, p. 320), envolve
contingéncia, pois “o verdadeiro exercicio da liberdade (...) ¢ a consciéncia da necessidade
presente”.

Ha, assim, uma clara referéncia de que Debord apresenta um conjunto de condi¢des dentro
das quais se parecem com o movimento do para-si sartreano, que impossibilita uma ética de base
existencial. Ora, essa observacdo levanta a questdo do que exatamente essa condicdo de unidade
poderia acarretar. Para se dizer que ela consiste em uma relacdo entre o pensamento e a pratica, ¢
dizer muito pouco; to claramente como toda agdo est4, em certo sentido, unida com o pensamento.
Se as condi¢oes de unidade sujeito-objeto ndo se distinguem dos modos de comportamento
capitalista ou espetacular, o conceito de unidade sujeito-objeto perde toda a referéncia e aquisicao
critica. Para associar a privacdo da unidade ao tédio ou infelicidade, como Debord muitas vezes
tende a fazer, também deve ser considerada insatisfatoria. A sociedade moderna ndo ¢ desprovida de
emogao ou prazer € pensar que algumas formas de prazer sdo mais “verdadeiras” do que outras, ¢
extremamente problematico. Uma resposta pode ser encontrada em Lukacs. Se, como na sua
explicagdo, a destruicdo da unidade sujeito-objeto esta ligada a uma “atitude contemplativa”, como ¢é
o caso em Debord, e se a contemplacdo deriva da “reificagdo”, entdo, sua origem deriva da redugdo
dos sujeitos a condi¢do de objetos. Isto oferece uma resposta ao problema aparente de que toda a

acao, independentemente da sua natureza, esta ligada ao pensamento.

Hegel (1977, p. 14) apresenta a Fenomenologia como uma “escada” para “ciéncia”; em A Ciéncia da Légica, ele
escreve que a Fenomenologia exibe a consciéncia em seu movimento para o “saber absoluto”, e escreve que essa
“dedugéo” do “conceito de ciéncia pura” é “pressuposto” da propria Logica” (HEGEL, 1969, p. 49).



96

Enquanto isso parece convidativo, observa-se que o espetdculo de Debord antecede o
capitalismo, pois a sua verdadeira esséncia reside no poder social alienado e o capitalismo fornece
simplesmente este ultimo aspecto com a expressdo mais adequada a seu tempo. Mas, se for esse o
caso, a separagdo entre sujeito ¢ objeto ndo se refere a um divorcio entre pensamento e agdo em-Si,
uma situagdo social, em que os individuos sdo dominados por seu proprio poder exteriorizado ¢
objetivado. Embora isso esteja, certamente, presente no relato de Debord, estd escondido em uma
certa extensdo. O descolamento contemplativo que estd em causa ¢, naturalmente, ligado ao
produto, e, assim, resulta de uma aliena¢do necessariamente social do poder coletivo, ou mais
especificamente, da mao de obra operaria; mesmo que se concentre na contemplagdo, a separagao
do poder social ¢ tratada sob a rubrica do pensamento e da agao.

Essa preocupacgdo com o poder social alienado indica uma ética anti-hierarquica: a unidade
sujeito-objeto ¢ uma relagdo em que o poder social coletivo ndo estd alienado e nem concentrado
nas figuras “externas” da mercadoria, do Estado ou do partido. Se tal concentragdo e alienagdo sao
evitadas, logo devem ser representativas. Por conseguinte, o que se coloca ¢ a observagao de que as
condigdes de liberdade e autodeterminagdo estio em uma situacdo em que esse poder continua
sendo um com o sujeito, apesar da necessaria externalizacao objetiva.

Qualquer rejeigdo da sintese final da dialética, ou mesmo um desejo surrealista em “libertar”
a negacgao do sistema hegeliano da circularidade, daria origem ao que Hegel referiu-se como “mau
infinito”. Na propria redacao de Hegel para este termo ¢ schlecht Unendlichkeit, em contraste com
“auténtico” (echt) infinito, que leva alguns a traduzi-lo como “infinito espurio”; uma palavra que
reflete o sentido de que esta ndo é uma pobre ou inadequada versdo do infinito, mas ndo
verdadeiramente infinito em tudo’®. Um primeiro exemplo de mau infinito é encontrado em uma
sequéncia infinita de elementos finitos, como partes infinitas que se ligam ao finito. O finito ndo foi
totalmente negado, na medida em que a infinidade dessa sequéncia envolve perpetuamente o
caminhar além do finito, s6 para chegar a outro ponto finito. Ou, como Hegel (1969, p. 149), “o
limite ¢ definido, ele € ultrapassado, entdo nao ha outro limite, e assim por diante sem fim”. Para ser
“auténtico”, portanto, o infinito deve, de alguma forma, se diferenciar do finito. O segundo exemplo
do infinito que isso pode trazer a mente, ¢ semelhante ao “esptrio”, ou seja, em um Deus infinito,
que existe inteiramente separado da finitude de sua criagdo, ndo ¢ infinito em tudo; ele seria limitado
por aquilo que ele ndo é. O “infinito auténtico” deve, portanto, negar e diferenciar-se a partir do
finito, mas sem langar-se como finito. Entao, o que se exige é uma identidade positiva que inclui, no

seu interior, o que ¢ distinto da negagdo. Ou, de acordo com o exemplo anterior, este seria um meio

70 “Um cdo ¢ um cdo mau, uma pintura ruim ¢ uma pintura, o mau infinito €, presumivelmente, uma forma ruim de
infinitude. Por outro lado (...) o “infinito espurio’, presumivelmente, ndo é realmente infinito” (MARTIN, 2007, p. 170).



97

de se dizer que Deus ¢ infinito, mas que a sua infinitude ¢ ao mesmo tempo diferente, e, ainda
assim, de alguma forma, idéntica a sua criagdo. Esta ¢ a “a identidade da identidade ¢ a diferenca”
em relagdo a estrutura da autoconsciéncia que se situa no amago das tentativas filosoficas de Hegel
em unir o positivo com o negativo, o universal com o particular, o infinito com o finito.

A “semente” da identidade na diferenga, ¢ encontrada nos momentos de abertura da
Ldgica’!, um texto que permite a0 pensamento pensar em si, na auséncia de qualquer contingéncia
ou interferéncia do filosofo. Cada uma das determinagdes da Logica sdo puramente iminentes,
conforme cada uma torna explicito o que estava implicito, dentro de seu antecessor. Ela comega
com a abstragao total, sem dados ou pressupostos do pensamento, nada mais do que seu proprio ser;
sua primeira determinagao ¢ “ser, puro ser’” (HEGEL, 1969, p. 82). Este “ser” ¢, contudo, tao “puro”
e indeterminado a ponto de ser equivalente ao “nada”, que €, assim, a proxima determinacdo da
Logica. Isso significa que “ser” e “nada” sdo idénticos, também distintos, conforme o fluxo das duas
determinagdes, dentro um do outro. Além disso, elas s6 podem ser consideradas em oposi¢do, em
virtude da diferenca uma da outra, ou seja, a determinacao do “nada”¢ o que €, porque nao ¢ a
determinacdo do “ser”, e vice-versa, porque segundo a abstracdo dessa abordagem, ndo pode haver
outro ponto de referéncia. Tem-se, assim, uma terceira determinagdo, “ser determinado”: particular,

13 LG

ser diferenciado, ou seja, ou é “ser” ou é “nada”’?.

A questdo é que Hegel, logo no inicio da LAgica, fornece uma nogao de identidade, que esta
ligada a diferenga, um modo de pensar que permite dizer que “para ser ‘A’, ‘B’ € ndo ser; portanto, a
identidade de ‘A’ envolve a identidade de ‘B’; assim, ‘A’ ¢ ‘A’, mas, também, ¢ ‘B’, embora apenas
na medida em que ‘A’ ndo ¢ B”. As identidades particulares de ‘A’ ¢ ‘B’ dependem da diferenca
negativa de uma e de outra, o que em si ¢ dependente da identidade universal, compartilhada de sua
inter-relacdo. Hegel deu a si mesmo um meio de dizer que o universal ndo ¢, de forma abstrata,
distinto do particular, e que ¢, de fato, o principio organizador da inter-relagdo do ultimo. Deus, em
outras palavras, ndo necessita de ser distinto da sua criacao.

A proxima grande determinagdo que segue, o “ser determinado”, ¢ “infinito”. Tendo
derivado da finitude das identidades distintas do Ser Puro e do Puro Nada, de ter mostrado que cada
um tende para seu outro, Hegel encontra o verdadeiro infinito no perpétuo fluxo do retorno ao “si”,
da identidade na diferenga. Em, “indo além de si mesmo”, escreve Hegel, cada determinagao “so se
une com ela mesma. Esta identidade consigo mesma, a negagdo da negacao, ¢ ser afirmativa e,

portanto, outrodo finito (...) esse outro ¢ o infinito”, que “consiste (...) em permanecer em-si mesmo

"1“Tem sido dito muitas vezes - € ndo sem justificativa - que o famoso capitulo na Logica de Hegel “Tratando do Ser,
Nao-Ser e tornando Ser”, contém toda a sua filosofia” (LUKACS, 1971, p. 170).

72 Assim como é necessario um contraste entre claro e escuro para se ver qualquer coisa, assim ¢ com o Ser Puro. O Ser
Puro exigira a escuridao do Puro Nada antes que possa ser pensado em tudo” (CARLSON, 2007, p. 11).



98

em seu outro, ou (quando este for expresso como um processo) chegando a si mesmo em seu outro”
(HEGEL, 1991, p. 149).

Hegel desenvolveu um perpétuo fluxo negativo dentro de uma totalidade positiva, e as
estruturas iniciais da Logica antecipam a Ideia absoluta, ou seja, o pinaculo do sistema hegeliano. A
Ideia pode ser esquematizada como a autoconsciéncia de um Deus espinosiano, na medida em que
na unidade da Logica subjaz a existéncia de uma realidade que concretiza e reconhece-0; um Deus
que se torna outro para si, a fim de se tornar mais plenamente em si. A for¢a motriz que impulsiona
esse movimento, a partir da identidade original a alteridade e de volta para si, ¢ o “Conceito”.

O Conceito ¢ uma forga ontoldgica; ¢ imanente ao proprio ser, que se manifesta na atividade
do Espirito e atinge a plena expressao especulativa do pensamento dialético. Seu movimento opera-
se através da inter-relacdo de seus trés aspectos, isto €, universalidade, particularidade e
singularidade e um exemplo inicial disso pode ser encontrado na visdo de Hegel sobre a atividade
subjetiva e a vontade (HEGEL, 2005, p. 29). De acordo com este tltimo, o sujeito ¢ disposto em
primeiro lugar como um [si] auto-idéntico universal, embora contenha as capacidades da diferenca
negativa, isto €, das determinagdes especificas; ele se resolve no curso da a¢do, determinando-se e
tornando-se outro para-si, pela sua realizagdo objetiva, ou seja, o universal inicial ¢ particularizado;
em seguida, ele retorna a unidade original da determinidade, definindo-se como um individuo
singular. Um suyjeito inicialmente indeterminado (universal) faz-se outro para si através da acao
(particular), definindo-se, assim, com base na acdo (singular). O mesmo padrdo ¢ observado nas
determinagdes de abertura da LAgica, pois o “ser” ¢ inexpressivo e incognoscivel até que se torne a
“ser determinado” por meio de sua propria diferenga negativa imanente, isto €, “nada”, e na
estrutura do sistema hegeliano como um todo e na estrutura do sistema como um todo hegeliano. A
Logica torna-se outra para-si, como Natureza e retorna para si num nivel superior, via Espirito. N&o
hé separag@o abstrata entre os trés momentos do Conceito: cada um de seus momentos “ndo ¢
menos do que todo o conceito [ja que] ¢ um conceito determinado e uma determinacdo do
Conceito” (HEGEL, 1969, p. 600).

Como ilustragdo: ao classificar as coisas de que se precisa, pode-se achar que um tipo
universal contém um género particular, que, por sua vez, contém uma espécie singular; ainda,
ambos, género e espécie sdo, eles proprios, universais dentro do que podem ser identificados os
elementos particulares. Da mesma forma, para que um universal seja identificado como uma
identidade singular, deve tornar-se especial, diferenciando-se de outros universais. O conceito €,
portanto, um padrao de diferenciagdo ilimitado e existe imanente dentro de todos os conceitos com
os quais se pensa. Todos contém momentos de universalidade, particularidade e singularidade, e,

assim, interligam-se uns com os outros. O conceito € a estrutura essencial dessa rede dialética e se



99

revela a si de acordo com seu proprio padrdo, através do movimento da Logica, por meio da
Natureza, com o Espirito.

Como as diferengas particulares, que sdo geradas por esse movimento, sdo outras
determinacdes de base universal de onde se originam, e, como todas sdo, em ultima andlise, os
elementos do conjunto, o movimento do Conceito da origem a totalidade, a uma estrutura organica
complexa, interconectada. E, portanto, semelhante a vida de um corpo organico: um corpo em que
cada elemento, em particular, ¢ o que €, por meio de sua relagdo com os outros e com o todo. Como
essa analogia pode indicar, ndo constitui uma forma de universalidade, em que as pegas sdo
subordinadas ao todo, mas aquela em que o todo ¢ uma expressdo de sua propria identidade
essencial. Se, por um lado, isso € pouco para aliviar as preocupacdes daqueles que acham Hegel
inerentemente totalitario, ¢ relevante mencionar sua afirmacao de que “o universal (...) leva o outro
dentro de sua compreensdo, mas sem fazer violéncia a ele”; pois €, “em seu outro, pacificamente,
em comunhdo com o proprio”, e deve assim, ser pensado como “amor livree bem-aventuranga sem
limites, pois carrega em-si para o seu outro como para-si o seu proprio si” (HEGEL, 1969, p. 603).

Um ultimo ponto diz respeito a nogao de praxis. Um Deus verdadeiramente infinito deve ser
a causa de si mesmo, € deve ser absolutamente necessario, através de si mesmo. O movimento
circular do conceito, que retorna a sua origem, na sua conclusio, responde a este problema na
medida em que o seu fim ¢, a0 mesmo tempo, 0 seu inicio e se torna “a causa de si mesmo”
(HEGEL, 1969, p. 582). Porque a conclusdo ¢ a origem, a origem ¢ necessaria em si. Agora, se 0
movimento do conceito, através da auto-diferenciagao e retorno de si, ¢ o que realmente impulsiona
a dialética hegeliana e a totalidade; se o movimento ¢ inerentemente circular, a partir de uma
perspectiva estritamente hegeliana, a ideia de impedir a resolugdo circular ¢ absurda. Observa-se que
cada “[im] pulso” da dialética, conta com o retorno ao si, 0 que cria instancias numa fase posterior;
e, se cada retorno ao si, ¢ tornado possivel pela estrutura global do conceito, entdo, rejeitar a
resolucdo circular ¢ rejeitar a propria estrutura que dirige o proprio movimento dialético. A
circularidade ndo exclui o interminavel movimento negativo; ao contrario, a circularidade hegeliana
¢, de fato, a condi¢do para o movimento infinito. Nem ¢ preciso dizer que, para os olhos hegelianos
de qualquer marxista, ou mesmo surrealista, a tentativa de se apropriar desse movimento ¢é
simplesmente absurda. Tirar o “nucleo racional” de Hegel, a “carapaca metafisica”, ¢ o mesmo que
se tirar o motor de um carro e, em seguida, esperar que ele se mova. Enfim, mesmo assim,
fundamentar uma dialética histdrica marxista, no absoluto hegeliano, ¢ mais coerente do que
defender a sua rejei¢do. Caso se reconheca que o absoluto ndo ¢ um fim, encerramento escatologico,
mas um estado de agitacdo continuo, entdo, pode-se fundamentar um modelo de constante processo

negativo sobre o que poderia, de outro modo, ser sua negacao positiva.



100

CAPITULO I

O ESTRANHO MOVIMENTO DA MERCADORIA AO ESPETACULO

(...) adominacao da sociedade por ““coisas suprassensiveis embora sensiveis™, se
realiza completamente no espetaculo, no qual o mundo sensivel é substituido por uma
selecdo de imagens que existem acima dele, e que ao mesmo tempo se fez reconhecer
como o sensivel por exceléncia.

(DEBORD, 2006, p. 776)

2 Arqueologia do Espetaculo

Vistos os pontos essenciais das matrizes filosoficas da teoria do espetaculo de Debord, no
que se refere ao seu aspecto mais filosofico, aquele que se denominou de “realizagao da filosofia”, ¢
necessario analisar o conceito central que da consisténcia e coeréncia filosofica a todos os elementos
anteriormente estudados, isto €, o conceito de “espetaculo”. Por meio desse conceito e da genealogia
que se quer estabelecer com a analise de certos aspectos da filosofia de Feuerbach, busca-se centrar
o conjunto de condicionantes sociais, sob os quais Guy Debord desenvolveu sua atividade tedrica.
Se a teoria marxista tem concebido suas analises dentro do “capital”, Debord e a L.S. tomaram o
“espetaculo” como uma etapa qualitativamente diferenciada daquele. Por esse motivo, ¢ muito
importante entender em que consiste 0 “espetaculo” e suas relagdes conectivas com as teorias que o

fundamentam.

2.1 Feuerbach e o triunfo do idolo

O livro “A Sociedade do Espetaculo”, em que Debord tematizou de forma mais clara o
conceito de “espetaculo”, comeca com uma citagcdo de Ludwig Feuerbach que resume a esséncia da
critica que Debord desenvolve, ao longo da obra, uma vez que da pistas sobre a genealogia do

Conceito:

E sem davida o nosso tempo (...) prefere a imagem & coisa, a cOpia ao original, a
representacdo a realidade, a aparéncia ao ser. Ele considera que a ilusdo ¢ sagrada, e a
verdade ¢é profana. E mais: a seus olhos o sagrado aumenta a medida que a verdade
decresce e a ilusdo cresce, a tal ponto que, para ele, o cumulo da ilusdo fica sendo o
cumulo do sagrado (FEUERBACH, 2002, p. 44).

Para Feuerbach, a ilusdo da realidade tem chegado a converter-se em uma instancia mais

importante que a propria realidade. Por que Debord situa essa citagdo no principio da obra? Porque a



101

nocao de “espetaculo” se volta, em Debord, a concepcao hegeliano-marxista de “representagao”,
ligando-se com toda a tradicdo moderna sobre a realidade, uma vez que se relaciona com a saida da
limitagdo epistemologica que a filosofia kantiana havia estabelecido ao conhecimento. A partir
dessa citagdo, ¢ possivel construir uma breve genealogia do conceito de “espetaculo” com o qual se
podera entender, de um modo mais certeiro, o conceito debordiano de “espetaculo”, uma vez que se
situa dentro uma tradi¢do de pensamento critico, para o qual ja se tem apontado, na andlise da
recuperagao da filosofia hegeliana, por parte de Debord, via Lukacs e o jovem Marx.

Feuerbach pretendia dissolver a Teologia, como filosofia especulativa, em Antropologia’.
Baseado na filosofia da religido de Hegel’*, Feuerbach inverte o sistema hegeliano e parte de uma
critica a Teologia, entendida como um tipo de consciéncia que € fruto da alienagdo do homem com
respeito a si mesmo. Para Feuerbach, a raiz da religido, especialmente do Cristianismo, estd no
proprio homem, que projeta em uma entidade presumivelmente autonoma, ideada por ele mesmo e
entendida como divindade, como o mundo interior de seus desejos, afetos, esperangas, caréncias,

etc’.

Em definitivo, a critica de Feuerbach situa o homem no centro ¢ no fim da Religiao
(FEUERBACH, 2002, p. 12). Portanto, a Religido aparece como consequéncia de se considerar
como real e verdadeiro aquilo que aponta para a dindmica inacabavel do espirito humano, o “ser
infinito” hegeliano. Desse modo, pensa Feuerbach, ¢ a “imaginacdo” a que produz a religido, a que
produz esse sonho do espirito humano que, por ocorrer no interior da propria vida do homem, ¢é
dominado como “sonho da consciéncia vigilante” (FEUERBACH, 2002, p. 13). Portanto, a religido

nao ¢ mais que o modo em que o sujeito, ndo podendo vislumbrar-se como objeto de sua

3 A Religido, para Feuerbach, nada mais é que a consciéncia reificada que o homem tem de si proprio € considera a
Teologia como uma Antropologia que faz de si propria uma ideia errada.

74 Na construgdo tridtica do espirito absoluto, a Religido aparece como segundo grau da construgdo que passa da arte,
através da religido, ao conhecimento absoluto, a ciéncia especulativa. O mais importante da filosofia da religido de Hegel
€ modo como transmite a esfera do espirito absoluto no conjunto a maneira de politica-social. O espirito absoluto entende-
se no modelo do pensamento dialético também como a “unidade do subjetivo e objetivo”, quer dizer, nele se apresenta a
unidade dialética do individuo com a ordem da vida social e estatal, ¢ se imagina, ¢ finalmente, conhece-se o
conhecimento absoluto. Nesta perspectiva, o espirito absoluto parece ser acrescentado s6 “posteriormente” a conciliagao
do subjetivo e do objetivo ja realizado no estado objetivo-racional. Note-se que esta aparéncia engana porque a aceitagdo
de uma determinada forma de religido condiciona, segundo Hegel, a realizacdo de uma forma correspondente da
coletividade politica: assim como os povos imaginam Deus, assim sdo eles e assim formam seu Estado. (Cf.: HEGEL,
1977)

75 Hegel entendia que a elevagdo de Deus acima da natureza e do homem, concebidos como criaturas dependentes, a
passividade do homem para com Deus, a coisificagdo racionalista da natureza e a escravatura do homem pelo homem,
aparecem como aspectos complementares dum tinico € mesmo processo de alienagdo que torna 0 homem estranho ao
mundo e a sua propria natureza. Ora, esta alienagdo ndo ¢ condigdo natural do homem, mas fendmeno puramente
histérico ligado, de maneira estrita, ao seu grau de liberdade politica, porquanto é desde que dependente a satisfagio ou
infelicidade humana, ¢ logo o enraizamento no mundo ou a fuga no além. Por detras das oposigdes tedricas, praticas,
religiosas, entre o sujeito e o objeto, 0 homem e a natureza, Deus e 0 mundo, e da infelicidade que resulta delas, encontra-
se a experiéncia movel da historia, através da qual € posto em causa o proprio destino da coletividade.



102

imaginagdo, tem que objetivar, alienar sua esséncia, suas aspiracdes, além de si mesmo para

acomodar-lhes o proprio espirito:

A religido € o sonho do espirito humano. Porém, no sonho tampouco nos encontramos
no céu ou em lugar algum, sendo sobre a terra: no reino da realidade, com a tnica
reserva de que vemos as coisas reais, ndo a luz da realidade e da necessidade, mas da

deliciosa aparéncia da imaginacao e da arbitrariedade (FEUERBACH, 2002, p. 43).
Portanto, a partir da analise de Feuerbach, vé-se que o homem, o sujeito vive dividido entre
as suas criagoes fantasticas, a religido, e sua pobre realidade. Ele afirma em Deus o que nega em si
mesmo. O esvaziamento do mundo real e a criagdo da divindade ¢ um s6 e mesmo ato. SO o pobre
homem tem um Deus rico. Deus surge do sentimento de uma caréncia material e ndo espiritual. O
que o homem tem de menos, isto €, a miséria da sua vida material, isso ¢ Deus. Para Feuerbach,
todo o contetido da religido ndo ¢ nada mais do que o conteudo alienado do humanismo, as

aspiracdes de um ser alienado de si que ndo ¢ capaz de tomar-se como objeto de suas aspiracdes.

Inventa-se a mediacao divina para poder dotar-se de dignidade:

(...) o mistério da Trindade ndo significa nem simboliza, sendo a verdade natural ¢ inata
ao homem de que s6 a vida comunitaria ¢ vida verdadeira, plena e divina
(FEUERBACH, 2002, p. 12).

Em Feuerbach, ademais, a verdade da Religido remete ao seu aspecto comunitario, com o
qual se rompe com toda a subjetividade ancorada no “eu”. A universalidade abstrata da Religido
ocultaria a verdade do homem, que ndo é mais que sua esséncia comunitaria, a necessidade de viver
com outros, para poder ser o “si mesmo”. E a imagem divina, a falsidade que comporta o que acaba
por ter uma preeminéncia ontolégica sobre a realidade material. E a imagem, divina, que acaba por
situar-se por cima da realidade, inclusive, negando-a. Assim, se haviam eliminado as aspiragoes

legitimas da individualidade, através da produ¢do da imagem divina:

A imagem, enquanto imagem, ¢ uma coisa; (...) as imagens ndo serdo convertidas nem
em ideias nem em coisas, sendo, serdo consideradas como simples imagens, ou seja,
(...) a teologia sera tratada como patologia psiquica. O homem ¢é o modelo original de
seu idolo. (FEUERBACH, 2002, p. 31).

Diante disso, Feuerbach busca recuperar essa “esséncia genérica”. Para Feuerbach, a
dimensdo genérica do homem ndo pode deixar de pertencer a propria autocompreensao do homem.
A escolha se situa entre Deus e o género humano. Do contrario, se se renuncia a essencial condi¢ao
relacional do homem, a esse aspecto comunitario da vida do sujeito, a divindade voltara a fazer ato

de presenga nela. Para ele, o sujeito tem que tomar consciéncia desse processo de “alienacdo” de si

na Religido:



103

(...) a consciéncia, em sentido estrito, sO existe ali onde um ser tem como objeto seu
proprio género, sua propria essencialidade. O animal pode se tornar objeto de si mesmo
enquanto individuo - por isso possui sentimento de si mesmo, porém, ndo enquanto
género - por isso carece de consciéncia, nome, conhecimento. Dessa forma, onde ha
consciéncia, ha também atitude para a ciéncia. A ciéncia ¢ a consciéncia dos géneros.
Na vida tratamos com individuos, na ciéncia com géneros. Porém, s6 um ser que tem
como objeto seu proprio género, sua essencialidade, pode converter em objeto outras
coisas, outros seres, segundo sua natureza essencial (...). Mas, o objeto ao que se refere
essencial e necessariamente, um sujeito s6 pode ser a propria esséncia objetivada deste
sujeito. Se este mesmo objeto € comum a varios individuos iguais, segundo o género,
mas diferentes segundo a espécie, entdo € sua propria esséncia objetivada enquanto é
objeto de cada um destes individuos distintos. (...) Através do objeto vem o homem a
ser consciente de si mesmo: a consciéncia do objeto é a consciéncia de si mesmo do
homem. Pelo objeto se conhece os homens; nele aparece sua esséncia; o objeto é sua
esséncia revelada, seu verdadeiro “eu”, objetivo (FEUERBACH, 2002, p. 53-56).

Em suma, a contribuicio de Feuerbach a critica da Religido apontava o projeto de
recuperagdo material da vida comunitiria de que Marx tomaria seus elementos-chave. A
importancia de Feuerbach ¢ que, dentro da tradicdo materialista de critica a filosofia hegeliana, foi
um dos primeiros a apontar para a “aliena¢do” do homem de suas proprias aspiragdes materiais, na
esfera da Religido. Assim, ele queria estabelecer uma perspectiva materialista em que se pudesse
recuperar a producao da vida genérica.

A partir dessa analise, qual ¢ a relagdo entre a analise de Feuerbach e o conceito de

“espetaculo” de Debord? E através do conceito de “alienacio”’®

que se pode estabelecer o vinculo
entre esses dois conceitos. Esta categoria aparece pela primeira vez dentro de uma perspectiva
materialista, em que a analise de Feuerbach aparece como uma critica da Teologia. Assim, se
constrdi a posicao de uma critica em que o individuo pde a imagem diante de si, e que ¢ dotada de
poder sobre ele. E este o elemento principal, pelo qual a analise de Feuerbach constitui a genealogia
do conceito de “espetaculo” e a razdo pela qual Debord situa a citacdo anterior no comego de sua
obra. Por outro lado, tem-se Marx, que parte da critica a Religido, de Feuerbach, considerando-a ja
como um resultado. Feuerbach atribuira a ideia de Deus ao pensamento e atitude do homem
individual; ao passo que Marx pergunta, por outro lado, o que serd que condiciona os homens, que
desenvolvem ideias religiosas ou que as conservam. Feuerbach compreendeu a consciéncia de Deus
como uma consciéncia que o homem tem de si mesmo; Marx faz perguntas sobre a esséncia do
homem, que s6 pode desenvolver a consciéncia de si nessa forma alienada. Marx ndo permanece

nesta forma critica. Tenta reconduzir todas as formas da alienagdo humana a sua raiz, que encontra

no trabalho alienado, nas relagdes sociais alienadas da sociedade produtora de bens.

76 A alienagdo para Debord ¢ a violagdo da subjetividade. Segundo Jappe (2014, p. 63) “0 modo como Debord concebe a
alienagdo é muito influenciado pela nogdo de “reificagdo” tal como foi desenvolvida por Lukdcs em Historia e
Consciéncia de Classe”.



104

Nos primeiros capitulos de O Capital inclui-se o famoso estudo acerca do carater e segredo

da mercadoria, que se refere diretamente ao problema da alienacdo. As relagdes entre individuos

77

dependem de coisas’’, as mercadorias e suas leis do movimento no mercado na sociedade produtora

de bens. Um poder misterioso transforma os produtos do trabalho humano, com determinadas

<

caracteristicas que possibilitam seu uso, em mercadorias: empresta-lhes um “valor” e as faz

suscetiveis de serem trocadas por outras mercadorias equivalentes. Marx desvenda o segredo, o

mistério, por trads da mercadoria. Para ele:

O misterioso na forma da mercadoria consiste no fato (...) de que ela reflete aos homens
os caracteres sociais do seu proprio trabalho como caracteres concretos dos proprios
produtos do trabalho, como propriedades naturais sociais destas coisas, e, portanto,
também a relagdo social dos produtores para com a totalidade do trabalho como uma
relagdo social de objetos que existem fora deles. Os produtos do trabalho mediante este
quid pro quo transformam-se em mercadorias coisas racionalmente supra-racionais ou
sociais (...). Trata-se apenas de determinada relagdo social dos proprios homens, que
para eles assume a forma fantasmagorica de uma relagio de coisas. Para encontrar uma
analogia devemos fugir para a regido nebulosa do mundo religioso. Os produtos da
cabeca humana parecem ser aqui figuras autdnomas com vida propria, relacionadas
entre si € com os homens. O mesmo sucede no mundo das mercadorias com os
produtos da mao humana. Chamo a isto de fetichismo, o qual se integra nos produtos de
trabalho, mal estes sdo produzidos como mercadorias, sendo, portanto, inseparavel da
produgdo de mercadorias. (MARX, p. 86)

O carater de fetiche das mercadorias e o processo de autonomia do mundo das mercadorias,
em relagdo aos individuos que as produzem, ndo representa, segundo Marx, apenas uma analogia
com a alienagdo. Enquanto consideram as relagdes sociais dos individuos como relagdes de coisas
estranhas, portanto saidas da propria sociedade, estando em face deles, como um complexo de
relagdes concretas como leis proprias, influenciaveis, ndo deixardo de imaginar, além desta
sociedade, um ser divino transcendental e também precisardo de um poder politico para organizar e
regular essa sociedade.

Portanto, a concepgao antropologica da Religido em Feuerbach, a no¢do de “alienagdo” em

Marx e a nogio de “espetaculo”’®

em Debord estdo localizados dentro da mesma tradi¢ao na qual o

““estranhamento” ¢ um processo que culmina com a produgdo de um mundo ilusério, de uma

imagem que parece mais real do que a propria vida material, estendendo-se do individual ao social.
Quase um século depois da obra de Feuerbach, Debord escreve A Sociedade do Espetéaculo

como uma reformulacao da analise feuerbachiana da Religido e da andlise marxiana da “alienagdo”

77 Num mundo em que o objeto & igual ao sujeito, o sujeito torna-se um simples objeto, uma coisa entre coisas. Nao ¢ de
espantar que, em Debord, a critica da mercadoria se transforme por vezes numa critica das coisas que reinam sobre os
homens. (JAPPE, 2014, p. 64-65)

78 Jappe (2014, p. 19) observa que “se a religido era a projegdo do poder humano no céu, o espetaculo é a projecio do
poder humano sobre os portadores terrestres, também eles subtraidos ao poder dos homens que nao sabem reconhecer
nele criaturas geradas por eles mesmos”.



105

do homem com respeito a sua vida genérica. Embora a andlise de Debord esteja em condigdes
sociais muito diferentes das analises de Feuerbach, o problema da “alienagdo” e da produgao de um
mundo ilusério, ndo havia feito mais que agugar o sistema capitalista, através de novas
transformacdes politicas, sociais € econdmicas.

Em que consiste exatamente o conceito de “espetaculo” e em que se diferencia da analise de
Feuerbach da Religidao? As primeiras teses da obra de Debord resumem perfeitamente o que se deve
entender por “espetaculo”, ou seja, sua reformulacdo, e adaptacdo, da “alienacdo” marxista das

condigdes sociais do capitalismo avangado:

Toda a vida das sociedades nas quais reinam as modernas condi¢des de produgdo se
apresenta como uma imensa acumulagdo de espetaculos. Tudo o que era vivido
diretamente tornou-se uma representagdo. (DEBORD, 2006, p. 766).

Para Debord, ndo se vive numa época de relagdo direta com a realidade, com a conformagao
material do mundo. Do mesmo modo que sucedia com Feuerbach, ele pensa que o presente esta
caracterizado por um conjunto de representagdes que tinham sua base nas condi¢oes modernas de
produgdo e que dominavam todo o conjunto das sociedades do capitalismo avangado. E o
desenvolvimento material das forgas produtivas o que fazia surgir esta hegemonia da representacao.
A imagem, do mesmo modo que se pode observar com a analise da “alienagdo”, havia se
automatizado do mundo do qual fazia parte. Essa automatiza¢do se explica, segundo Debord, de
forma analoga ao “fetichismo da mercadoria”: ndo € que a sociedade capitalista houvera deixado de
produzir mercadorias, mas que em um momento determinado da producdo ja ndo se concebe a
mercadoria como mero objeto produzido, sendo como um objeto que pertence a uma esfera
independente da produgdo. O conjunto das mercadorias tem formado um mundo automatizado, que
exerce seu dominio sobre o conjunto dos produtores.

Quando se analisa a mercadoria, ndo se observa nela seu valor de uso, que ndo seria mais
que a relagcdo que pode estabelecer o produtor com a materialidade do objeto. Pelo contrario, no
“espetaculo” so se pode perceber seu valor de cambio, ou seja, sua “capacidade abstrata”, porém
real, de poder ser intercambiada por dinheiro. Este processo nao implica que a materialidade do
objeto seja completamente eliminada, em favor de sua conversdo em signo; significa que essa
materialidade s6 permite um tipo de acesso semiotico, ou seja, através do signo. Enquanto a
mercadoria se converte em signo, este ¢ o meio pelo qual se ascende ao conjunto do mundo
formado por mercadorias. Este € o salto do quantitativo ao qualitativo que explica, definitivamente,

a apari¢do do “espetaculo”, em sua relagdo com o desenvolvimento do capitalismo.



106

Para Debord, o “espetaculo” ¢ a principal producao da sociedade atual, porque tanto a
producdo de “imagens-objeto” e o que estas imagens substituem os objetos em si, converte-se em
sua principal tarefa (DEBORD, 2006, p. 769). Contudo, isso ndo deve levar a confusdo de se
identificar o “espetaculo” com a moderna técnica de distribuicao de imagens, isto €, com os media e
sua capacidade de producdo de realidade. Para Debord, o dominio dos meios de comunicagio s6
tem sido possivel pela ideologia que postula que a imagem ¢ anterior ao objeto ¢ a domina
semidticamente, ou seja, através do signo. Portanto, ha que se entender o “espetaculo” como o
resultado e o projeto do modo de producdo capitalista em um grau determinado de
desenvolvimento, no qual os meios de comunicagdo constituiem um meio de difusdo de uma
ideologia ja presente (DEBORD, 2006, p. 767)°.

A preeminéncia da ideologia sobre seus canais de difusdo converte o “espetdculo” na
justificacdo total das condigdes e dos fins do sistema capitalista, além de ser a presenga permanente
dessa justificagdo (DEBORD, 2006, p. 767). O “espetaculo”, ¢ a economia completamente
independente, desenvolvendo-se por si mesma. Com ele, o conjunto da produgao de mercadorias
acaba por converter em realidades mais importantes que o0 mundo produzido, uma vez que produz
uma “objetivagdo infiel dos produtores”, tanto que os produtores ndo t€m a si mesmos, ndo
produzem a si mesmos através da economia (DEBORD, 2006, p. 769).

Enquanto implica uma produgdo completamente independente de seus produtores, o
“espetaculo” ¢ a afirmagdo da aparéncia, da vida reduzida a aparéncia. Essa redu¢ao ndo é mais que
a negacdo visivel da vida que se tem feito tAo hegemonica que tem acabado por substituir ao real
(DEBORD, 2006, p. 768). A imagem tem se automatizado em vida, ou seja, tem chegado a
estranhar-se, alienar-se do mudo, igual ao que o idolo “Deus” chegou a autonomizar-se no seu
criador, tal e como se pode observar da andlise de Feuerbach. Nesta autonomia, produz-se a negagao
da “vida cotidiana”, a apari¢do do falso, de tudo aquilo que esta “morto”, tanto ¢ que a representacao
¢ sempre representacdo do vivo (DEBORD, 2006, p.766). Portanto, produz-se um valor substancial
no conceito de “espetaculo” que ndo se produz no de “representagcdo”. No “espetaculo”, nao ¢
possivel falar de “representa¢cdo’” no sentido moderno, porque o “espetaculo” € o processo pelo qual
a imagem se autonomiza, deixa de ser produto de uma subjetividade, de um produtor de
mercadorias, para converter-se em uma objetividade que domina e escraviza o sujeito. No conceito
de “representacdo”, todavia, € possivel estabelecer o objeto que servia como base da

“representacdo”, sendo esse um objeto inserido em um mundo material, no mundo da produgao.

7 Pode-se entender o conceito de “espetaculo” em relagdo ao conceito de “ideologia”. Essa interpretacdo ja foi ensaiada
pelo proprio Debord. Cf. Cor. Vol. 4. Carta de Guy Debord a Gianfranco Sanguinetti, 13 de margo de 1969.



107

Enfim, no “espetaculo”, toda aparéncia, toda “representacdo” esta autonomizada, afastada do
mundo material.

O “espetaculo” ¢ uma monopolizagdo da aparéncia, o que leva a que toda aparéncia no
espetaculo seja falsa, no sentido em que ndo permite uma “verdade” do mundo material (DEBORD,
2006, p. 769). Deste modo, ndo € possivel separar o mundo “real do espetaculo”, porque se tem
perdido toda relagdo entre ambos os mundos. Nessa separagdo, o sujeito se conforma com sua
aparéncia, com o que pode aparentar, ou seja, com a forma com a qual pode apresentar-se a si
mesma como imagem: “toda realidade individual tornou-se social, diretamente dependente da forca
social, moldada por ela” (DEBORD, 2006, p.770).

Nao resta nenhum processo individual, subjetivo, que ndo seja social, tanto que o social,
agora dominado completamente pelo “espetaculo”, domina-o todo, enquanto ¢ a imagem que
domina o conjunto da realidade reduzida a mercadoria. Nesse sentido de dominio absoluto da
imagem, Debord afirma que o espetaculo se mostra como a relagao social entre pessoas mediatizada
pela imagem e nao como um conjunto de imagens (DEBORD, 2006, p. 767). Este ¢ um dos
elementos mais importantes para se distinguir o conceito de espetaculo de uma teoria dos meios de
comunicac¢do. O espetdculo ¢ a reducdo dos sujeitos a uma inter-relagdo através de imagens. A
aparicao dos meios ¢ somente consequéncia de que a imagem tivera um papel social determinante.
E, como gesto profundamente hegeliano, Debord vé que o espetaculo ndo ¢ um mundo
verdadeiramente unificado por meio da imagem, sendo que proporciona uma falsa unificacdo de
todas as imagens. Efetivamente, ¢ o mundo da separacdo generalizada, a qual tem duas caras.

De um lado, o espetaculo estd separado do social, embora o domine. E um tipo de
dominagdo metafisica, no sentido de que ¢ uma dominacdo que ndo se insere no mundo material e
que, portanto, estd fora do conjunto de relagdes do ambito material. Essa separacao tem, também
ela, sua forma enquanto imagem. De outro lado, ¢ um conjunto de imagens que, embora separadas,
pretendem constituir-se na totalidade da sociedade. A parte privilegiada, como espetaculo, ¢ tomada
como um todo. Esta parte, autonomizada do mundo material, € o que constitui a razdo para a
separacdao (DEBORD, 2006, p. 770).

O espetaculo, em sua tentativa de organizar o mundo por meio da imagem, aparece como
um sistema paradoxal, cuja unidade reside na sua separago, ou seja, que em seu interior se mantém,
todavia, a separagdo entre “imagem” e “mundo” (DEBORD, 2006, p. 767). E a partir daqui que se
entende uma das frases mais famosas de A Sociedade do Espetaculo: “no mundo realmente
invertido, a verdade ¢ um momento do que ¢ falso” (DEBORD, 2006, p. 768). Tudo aquilo que o

espetaculo afirmar como verdadeiro, ndo € mais que um fragmento do falso, que ¢ a organizacao da



108

aparéncia. Ainda que seja um modo social em que parece que nao ha alternativa (DEBORD, 2006,

p. 769), ndo ¢ mais que um momento historico que se apresenta como absoluto:

Mas o espetaculo nada mais € que o SentiFiO da pratica total de uma formagdo
econdmico-social, o seu emprego do tempo. E o momento historico que nos contém
(DEBORD, 2006, p. 768).

Ainda assim quer aparecer-se enquanto um “fim da historia”, como a realizagdo da histéria,
no sentido hegeliano (DEBORD, 2006, p. 769), nao se pode falar que o espetaculo ndo contenha
esse elemento de conflito que Debord se encarregou de reintroduzir no conceito de “historia”. Esse
elemento ¢ chave para estabelecer a diferenca entre Debord, os situacionistas, € o desenvolvimento
filosofico posterior a0 Maio de 68. A Filosofia pds 68 tem proclamado, de formas diversas e
complexas, uma falta de perspectiva emancipatoria, embora seja possivel observar que o conceito de
espetaculo retém esse elemento negativo, esse elemento critico. Poder-se-ia dizer que Debord nao
“ontologizou” o espetaculo, ou seja, ndo identificou o espetaculo com o “ser da histdria”,
eliminando toda a possibilidade de devir, de mudanga, de transformacdo. Debord ndo podia
identificar o espetaculo com a necessidade historica absoluta. Se o fizesse, haveria proclamado uma
fatalidade historica, que justificaria o espetdculo como a ultima etapa do desenvolvimento do
capitalismo. Isto €, justamente, o que parece que tem feito grande parte da Filosofia pés-moderna, a
partir de conceitos que poderiam relacionar-se indiretamente com os conceitos desenvolvidos por
Debord e pela I.S., porém, que compreendem, dentro de uma concepcao da histéria como
acabamento, como fim de um processo necessario. Como se tivessem dado por bom o conceito de
“fim da historia”, grande parte da Filosofia pos-moderna tentou eliminar, justamente, este elemento
contraditorio, negativo, o elemento que mostra que, em toda positividade, sempre ha um elemento
que o empurra para a sua autodestruigdo, para sua superacao em outro ente. Portanto, vé-se como
sendo uma radicalizacdo do projeto marxista, ja4 com categorias diferenciadas dele, Debord e a L.S.
foram o ultimo passo de uma concep¢do de historia, todavia dialética, negativa, em que se
expressava, ndo a necessidade da transformagao social, mas sua mera possibilidade.

Em suma, poder-se-ia dizer que o espetaculo se apresenta como uma enorme positividade
indiscutivel, inacessivel. Nao diz mais que “o que aparece ¢ bom, o que ¢ bom aparece”. Exige uma
atitude de aceitagdo passiva que deriva de seu monopdlio das aparéncias (DEBORD, 2006, p. 769).
Sua pretensdo de ser necessario ¢ inevitavel, de estar por cima das discussoes humanas e responder
as leis proprias, sua aparéncia religiosa, oculta seu carater de relagdo entre os homens, através da

imagem.



109

O aspecto do espetaculo que se desenvolveu, depois do “enfraquecimento” dos movimentos
sociais, ndo foi esse componente negativo, mas o componente de positividade inalterada e
inalteravel. Deste modo, tem podido abrir-se passo a ideia de uma histdria em que ja ndo ¢ possivel
seguir mantendo um conceito de “progresso” determinado, nem sequer do sentido em que se pode
compreender dentro da dialética hegeliana, nem tampouco a possibilidade de seguir interpretando
toda a organizagdo social como um conjunto de possibilidades ¢ negatividades que convertem a
essa, em um modo de sociedade no qual ¢ possivel o devir, a transformagdo, em definitivo, a
emancipagao.

O conceito de espetaculo continua sendo um dos conceitos-chave para entender toda a teoria
de Debord e a pratica situacionista. No entanto, ndo se quer dizer com isso que seu destino tem sido
paralelo ao conceito de “capital”, cuja capacidade interpretativa ¢ inegavel, ao longo do século XX.
O que se esta afirmando € que sua estrutura impregna muito dos discursos e correntes da Filosofia
europeia, sobretudo da francesa, depois de que os situacionistas se dissolveram, isto €, no inicio dos
anos 70. Em geral, nos discursos da Filosofia, a no¢ao de “espetaculo” tem sido tomada a partir do
ponto de vista que se poderia caracterizar como ““fenomenoldgico” e ndo do ponto de vista historico.
Em outras palavras, esses discursos t€ém buscado despoja-lo de toda instancia critica, através de uma
radicalizacdo que tem desembocado numa essencializagdo, ou seja, na preeminéncia do carater
descritivo e nao prescritivo. De uma forma certamente paradoxal, esses discursos buscam situar-se
numa perspectiva anterior a elaboracdo de Hegel, isto €, uma posi¢ao na qual o conceito, todavia,
estava inserido numa dialética que tinha que levar, necessariamente, a sua superacdo. Deste modo,
assiste-se a uma “ontologizacdo” do conceito de espetaculo, de tal forma que a realidade material,
aquela que tematizara Feuerbach, apareceu como uma esfera completamente dissolvida,

convertendo o espetaculo numa espécie de “mito” do qual ndo ha escapatoria.

2.2 A teoria do espeticulo e a construcio da Historia

A teoria de Debord deve ser compreendida de acordo com a relagdo alienada da construgio
da historia. Anteriormente, discutiram-se as correntes filosoficas que a fundamentam e se definiram
os temas da subjetividade e da histdria, sobre a qual a teoria se baseia. Argumentou-se, ainda, que as
bases de alguns dos seus problemas poderiam ser encontradas no inicio das preocupacgdes de
vanguarda, mais precisamente no movimento Letrista, € nas Internacionais Letrista e Situacionista.
Note-se que os problemas envolvidos na redugdo da teoria de Debord a uma critica dos meios de
comunicacao de massa, ja foi apontado e observado. Assim, ¢ semelhantemente erréneo, simples e

reducionista igualar o espetaculo tdo somente ao fetiche da mercadoria, desenvolvido por



110

Marx. Ainda que Debord se baseie na teoria da mercadoria como fetiche, sua posicao apresenta
efetivamente o fetiche de Marx como pertencente a uma tendéncia historica mais ampla, a partir da
qual surge o espetaculo. Para esclarecer: Debord indica o espetaculo como um pré-langamento do
capitalismo moderno, que surge de uma tendéncia histérica da separagdo do poder em moldar a
historia dos produtores dessa categoria. Essa tendéncia foi levada ao extremo e rendeu um decisivo
e identificavel problema ao capitalismo moderno, ou seja, a sociedade tornou-se tdo subsumida as
demandas da produc@o de mercadorias que muitos aspectos da vida foram moldados pela atividade
humana, enquanto, a0 mesmo tempo, o controle sobre a disposicao da atividade se tornou mais
distanciada e alienada do que nunca. O resultado foi uma nova forma de conflito: como a
automacao pode garantir a satisfacdo das necessidades de sobrevivéncia, sem a dependéncia do
trabalho assalariado, a pobreza existencial foi substituindo a pobreza material, que tinha sido
estudada por Marx; consequentemente, a contradi¢do social decisiva ndo era mais entre trabalho e
capital, por si s0, mas entre aqueles que exigem mais da vida e aqueles que procuravam manter o
atual sistema. O relato de Marx cai, portanto, dentro da narrativa histdrica apresentada pelo proprio
Debord, na medida em que descreve um estagio anterior da evolugdo do poder alienado, que, ndo
obstante, forma o proprio espetdculo. Contesta-se, com base nessas alegagdes, que ndo pode,
portanto, haver facil e simples equivaléncia entre a imagem e a mercadoria.

A filosofia de Hegel, segundo Debord (2006, p. 793), “supera a separagdo, mas, NO
pensamento apenas”. Sua consideracdo sobre a resolu¢ao do ideal e do material oferece apenas uma
representagdo de sua unidade “real” na praxis; da mesma forma, o espetdculo representa uma
unificagdo ilusoria mascarada e surge a partir de um verdadeiro estado de separacdo, pois o
espetaculo ¢ uma “unidade da separagao generalizada” (DEBORD, 2006, p. 767). Dado o grau em
que ela espelha a resolucdo hegeliana e considerando que a resolucdo hegeliana foi apresentada
como uma imagem da praxis real, o espetaculo ¢ analogo as categorias “sem vida” do que Hegel
chama de “compreensdo didria”, isto é, formas que faltam ao conceito de unidade orgénica, na
medida em que os diversos elementos que eles encerram estao unidos apenas por meio da abstragao
de suas diferencas especificas®.

A implicagdo ¢ que as formas de coletividade, que surgiriam a partir da superacdo do
espetaculo, refletem o conceito de unidade organica®!. A Filosofia do Direito de Hegel descreve o

estado racional como uma universalidade composta por determinados elementos, unidos como um

8040 universal abstrato da compreensio (...) refere-se ao particular somente por subsumir neste particular, que ndo tem em
si” (HEGEL, 1991, p. 280).

81Discutindo a relagdo de pecas para todo, Hegel escreve que “os membros e 6rgios de um corpo vivo ndo deve ser
considerado apenas como partes do mesmo, pois eles sdo o que sdo somente nessa unidade e ndo sdo indiferentes para
que a unidade em tudo. [Eles] se tornam meras “partes”, apenas nas maos do anatomista; mas por que razao ele esta
lidando com cadaveres em vez de corpos vivos” (HEGEL, 1991, p.204).



111

singular todo coerente; um todo, que surge a partir da identidade na diferenca entre os elementos
que o compdem e que, assim, concretiza a logica da ideia. Esta no¢ao de universalidade interligada
dirige a oposicao de Hegel as formas sociais que apenas impdem uma unidade meramente “externa”
sobre os individuos particulares que as compdem®?.

O jovem Marx critica Hegel sobre esses mesmos termos. Em sua “Critica da Filosofia do
Direito de Hegel”, escrito entre 1843 e 1844, Marx afirma que a filosofia politica de Hegel tinha
oferecido apenas uma ilusdo filosofica da unificagdo do individuo com a sociedade. Essa
problematica pode ser verificada em todo o trabalho de Marx, certamente no que respeita a sua
afirmagdo de que o Estado capitalista oferece uma unificagdo apenas aparente dos interesses
antagonicos que o compdem. Ora, estas preocupagdes iniciais indicam a maturidade da teoria da
mercadoria como fetiche, que descreve uma sociedade escravizada ao abstrato, da universalidade
homogeneizada pelo seu proprio trabalho alienado; a sociedade, na qual se torna uma forma
universal alienada dos elementos particulares, que ela medeia. A analise de Debord, por sua vez,
reflete muitos destes temas, mas a maneira pela qual ela se apresenta em si ¢ marcada por uma
problematica relacdo entre o universal e o particular. A teoria do espetaculo extrapola efetivamente
uma universalidade igualmente separada da figura do expectador alienado, ao abrigo do qual as
particularidades das relagdes sociais capitalistas sdo subsumidas e, em ultima andlise, acabam por se
tornar obscuras.

A teoria do espetaculo mostra as tentativas da I.S. em mover-se além do que eles viram com
o marxismo tradicional; apresenta também uma tendéncia em afastar-se da reflexdo cldssica do
trabalho como base de valor capitalista. Com efeito, e prefigurando alguns aspectos da obra de
Negri, Debord e a LS. ndo se concentram na producio do valor, mas sobre a “vida”®’.
Consequentemente, suas consideragdes sobre o esquema cldssico sugerem que, para o capitalista, o
valor provém do trabalho e, se o trabalho ¢ deixado sem solucdo, entdo, assim também sdo os
mecanismos do capital. Claramente, uma critica da sociedade capitalista que aspira a aplicacao

pratica, sem ser capaz de determinar que o capital realmente enfrenta problemas: e a dificuldade

82[sso pode ser introduzido através alegagdo infame de Hegel na Filosofia do Direito que “o que é racional é real
[wirklich]; e o que ¢ real é racional” (HEGEL, 2005, p. 19) Wirklich pode, contudo, ser traduzido com mais sucesso
como ‘real’; por enquanto a realidade €, certamente, uma manifestagdo da razio de Hegel, ndo toda a realidade expressa
que razdo, na integra. Hegel torna este ponto na Enciclopédia Logica enquanto corrigindo erros de interpretagdo de que a
famosa declaragdo: leitores, ressalta, deve observar sua distingao entre realidade e mera existéncia, pois “o que esta la [na
realidade] é, em parte, aparéncia e apenas parcialmente verdade” (HEGEL, 1991, p. 29). Este ponto ¢é feito na Filosofia
do Direito em si: um estado que ndo realizar plenamente o conceito € que consiste em vez de uma “multidio
desorganizada” ou “massa disforme” (HEGEL, 2005, p. 181), seria irracional, por “realidade é sempre a unidade da
universalidade e particularidade”; quando “esta unidade esta ausente, a coisa ndo ¢ realizada, apesar de existéncia pode ser
predicado dele” (HEGEL, 2005, p. 138). Um Estado s6 ¢ “absolutamente racional” quando a sua existéncia levanta “auto-
consciéncias particulares (...) ao plano do universal” (HEGEL, 2005, p.133).

8 “Os situacionistas acreditavam mesmo ter descoberto o tema mais vasto e mais irredutivel possivel: vida” (JAPPE,
1999, p. 136)



112

reside no fato de que a teoria emprega conceitos € categorias marxistas, enquanto efetivamente
compromete a primazia do conceito de trabalho. Isto certamente ndo sugere que a tentativa de ir
além do marxismo classico seja um erro e nem se compreendem dessa forma os aspectos
problematicos da teoria de Debord. Em vez disso, eles destacam algumas das dificuldades
envolvidas na adaptagdo de um conjunto de ideias do século XIX, para apresentar as exigéncias que
dizem respeito, em particular, a um dos aspectos mais amplamente debatidos dessas dificuldades
teodricas, a saber: a teoria do valor-trabalho.

Com base na producdo industrial, a teoria do valor-trabalho ¢ desafiada por formas de
trabalho que produzem objetos fisicos, por si s6 (NEGRI, 1999); o valor-trabalho também pode ser
relacionado quanto ao grau em que e sdo prejudicados pela importacdo do chamado ““valor
simbolico”*. Tais dificuldades reforcam a natureza notoriamente problemética da transformagao
realizada por Marx do valor em prego, na medida em que eles se valem de um ceticismo quanto a
existéncia de um valor, a espreitar “por trds” ou “abaixo” as suas aparéncias monetarias imediatas.
Esse ¢ o chamado “problema da transformagdo”, que ¢ apreendido e usado por aqueles que
procuram descartar a critica de Marx; porque, se a base do valor-trabalho pode ser negada, também
pode a nogdo de mais-valia e, portanto, por extensao, a alegacdo de que a exploragdo € intrinseca a
propria estrutura do capital.

A teoria de Marx ¢ capaz de responder a no¢ao de trabalho imaterial e valor simbodlico, bem
como de proporcionar solugdes para a transformag@o do valor em prego. Rosdolsky (1980, p. 411)
compreende que a teoria demanda uma harmonia e pergunta: “desde quando tem sido tarefa dos
marxistas provar que ¢ teoricamente possivel para a economia capitalista prosseguir sem
perturbagdes?”” Para Perlman, citado por Rubin (1972, p. 30), “Marx nao questiona o que determina
o prego de mercado; mas questiona como a atividade do trabalho ¢ regulada”, e Postone, por sua
vez, argumenta que a intengdo de Marx ndo ¢ a formulagdo de uma teoria de precos, mas mostrar
como o valor induz a um nivel de aparéncia que disfarca.

A teoria luta com aspectos do capitalismo contemporaneo. Postone, admitindo tacitamente
as dificuldades colocadas pelas formas contemporaneas de trabalho e mercantilizagdo, segue a
posicao de Negri, ao sustentar que os aspectos aparentemente anacronicos da economia de Marx
provam a sua atualidade. Ambos fazem muito da afirmagdo de Marx no Grundrisse de que “logo
que o trabalho, na forma direta, deixou de ser o grande manancial de tempo de trabalho, a riqueza

deixa e deve deixar de ser a sua medida” (MARX, 1973, p. 705).

84Para Baudrillard (1993, p. 9), “a produg?o, a forma da mercadoria, a forga de trabalho, equivaléncia e mais-valia, agora
sdo coisas do passado. (...) ja passamos da lei de mercado do valor com a lei estrutural do valor, e isso coincide com a
obliteracdo da forma social conhecida como produgio”.



113

Negri (2003, p. 29) afirma, portanto, que a subsun¢do real do trabalho tornou-se
“incomensuravel”, e que este esta, portanto, pronto para livrar-se do “parasita” do capital. Para
Postone (1996, p. 197), essas mesmas dificuldades refletem o potencial emergente da tecnologia
para acabar com o trabalho assalariado. Postone, na verdade, vai mais longe ao afirmar que a
“critica da economia politica” de Marx nao deve ser tomada como uma “‘economia politica critica”.
Isto, contudo, continua a ser o caso de que tanto esta tltima afirmagdo e indicacao de Perlman de
que a relagdo de valor com o preco ndo sdo uma grande questdo em Marx; sobretudo, tendo em
conta as extensas tentativas de Marx no terceiro volume de O Capital em explicar o movimento do
valor através da mais-valia, do lucro, do preco de producdo, etc., ao preco de mercado. Tal
abordagem proporciona um meio de se conciliar a teoria do valor-trabalho com alguns dos fatores
contemporaneos que foram estabelecidos para substituir o seu suposto estatuto como o principal
determinante do preco. Assim, por um lado, com Debord, tem-se os problemas colocados pela
teoria do espetaculo que se afastam dos mecanismos marxistas os quais orientam seus conceitos-
chave; por outro lado, tem-se a possibilidade de os proprios mecanismos tedricos apresentarem
dificuldades, ou exigirem maior desenvolvimento. E possivel localizar ambas as probleméticas da
perspectiva de Debord, particularmente no que diz respeito a sua alegacdo de que as teorias sao
“feitas para morrer na guerra do tempo”, e “ter de ser substituida porque estdo constantemente sendo
processadas de forma obsoleta por suas vitdrias mais do que por suas derrotas parciais” (DEBORD,
2006, p. 1354).

Tal afirmagdo implica um impulso a critica e a reformulagdo da teoria, de acordo com a
mudanga de contextos e situagdes. Nao so isso implica que os aspectos do pensamento de Debord
nao sdo, necessariamente, prejudicados por dificuldades deste Gltimo, mas apontam para novas
formulagdes; além disso, e na medida em que essa projecdo ¢ marcada por uma dimensdo
estratégica, ele também obriga a se abordarem os mecanismos econdmicos dos contextos que sao
para se resolver. Em outras palavras, em virtude de sua énfase na pratica, o modelo de atividade
historica que Debord procura elaborar contém uma tendéncia inerente em dire¢do tanto da “critica
da economia politica”, (isto €, a analise critica da teoria), como da “economia politica critica”, ou
seja, a andlise teorica da sociedade concreta.

A posic¢ao que se adota evita os problemas que decorreriam de se criticar a teoria de Debord
a partir de sua leitura de Marx por si s6. Faz pouco sentido apresentar a si proprio e o corpus da I.S.
como fonte material, para um comunismo antidogmatico, se a alegacao feita assumir a validade dos
conceitos e das categorias de Marx. Assim, em vez de comparar Debord com Marx, opta-se por
mostrar que a teoria do espetaculo, na adog¢ao dos conceitos de Marx, enquanto partindo de suas

bases, enfrenta dificuldades quando sdo chamados a realizar a andlise estratégica que ela propria



114

defende. Isso fornece um meio possivel de se avaliar Debord em seus proprios termos, ou seja, de se
abordar a eficécia estratégica pratica da teoria do espetaculo.

De acordo com Debord, ¢ possivel reconhecer que a historia nao foi feita por Deus, reis ou
pela economia, e sim pelos proprios seres humanos. A religido era obsoleta, a politica uma charada
vazia, ¢ o determinismo econdmico e de representacdo do partido perderam a sua credibilidade. Na
verdade, o Comunismo provou ser tdo capaz de brutalidade como o capitalismo e o aumento da
escala e banalidade do consumo de mercadorias tem promovido uma unidade em dire¢do ao
desconhecido. Por conseguinte, embora o0 movimento revolucionario tenha desabado em sua propria
representagao, no inicio do século, Debord e a 1.S. declararam que estavam prestes a atingir um
nivel novo, “superior’’; mantendo-se, nao revelado como a demanda por um modo mais justo e
equitativo da produgdo industrial e distribui¢do, mas como de uma histéria livre, auto-determinada.
Como se observa, isso implicou uma reformulagdo da classe revolucionaria; aqueles que foram
separados ndo formavam os meios de produzir a sua subsisténcia, pois, o “novo proletariado” eram
todos aqueles que tinham sido separados dos meios de produgao, conscientemente, de suas proprias
vidas.

Definindo o presente, em termos deste cerne revolucionario, um momento dialético
potencialmente final, provocado pela separagdo aperfeicoada do espetaculo, exigiu que o espetaculo
se voltasse para o tempo como uma explicagdo retrospectiva de todas as formas anteriores de poder
social separados.®® Todos os exemplos de ideologia, hierarquia, negagdo e privacio de autonomia se
tornam negacdes oriundas da auto-determinacdo de que a revolugdo moderna seria realizada®.
Além disso, o presente torna-se figurado como aparéncia final, a partir do qual uma humanidade
totalmente livre e auto-determinada comeca a surgir: o final potencial da “pré-historia”, apesar de
sua aspiragdo em ficar como o fim da historia por si (MARX, 2000, p. 426).

O conceito de espetaculo assenta-se, portanto, sobre a afirmagdo de que o capitalismo
mercantil do Século 20 revela a verdadeira natureza de todas as formas anteriores de poder
separados, em que esta totalmente exposto o verdadeiro coragdo do projeto revolucionario, ou seja,
o fim de “toda especializagdo, toda hierarquia, e toda a separacao” (DEBORD, 2006, p. 817). Isso
resultaria num sujeito historico capaz de determinar-se como o seu proprio objeto, e, portanto, pleno
em liberdade. Novamente, ndo ha esséncia humana a priori ou a nogao fixa de “espécies-ser” em

Debord, porque pode haver condigdes historicas especificas para a realizagado da liberdade humana?

85 «¢(...) o espetaculo ndo faz segredo do que &, ou seja, poder separado desenvolvido por conta propria” (DEBORD, 2006,

p. 772).

86 Como observado, Debord traca as raizes do espetéculo, remontando a antiguidade da filosofia grega e alega que “todo o
poder separado tem (...) sido espetacular” (DEBORD, 2006, p. 772). Ele também afirma que “o poder se reveste na
aparéncia externa de uma ordem mitica desde o inicio” (DEBORD, 2006, p. 772).



115

E importante notar que nogio de espécies-estar de Marx ¢ desprovida de qualquer identidade
fixa, mas refere-se a expressdo plena dos seres humanos como criaturas historicas, auto-
determinadas®’. Essa posi¢do pode ser encontrada em Hegel e, ao contrario do que se acredita®®,
sugere que a teoria de Debord contenha muita semelhanca: a economia capitalista se desenvolveu a
um ponto em que ela fizera do trabalho assalariado redundante em si e proporcionou novos meios
de se formar e afetar a experiéncia vivida. Assim, embora “a vida de uma pessoa” possa muito bem
ter sido “uma sucessao de situacoes acidentais” no passado, a tarefa do futuro, gerada pela ascensao
do espetaculo moderno, ¢ de se “tentar construir situacdes” conscientes e deliberadas (DEBORD,
2006, p. 325). A construgdo de situagdes explicitamente envolve a propria natureza implicita, ou
seja, permite o controle auto-consciente sobre a propria existéncia como seres temporais,
contextualmente situados. Isso, entdo, ndo € a plena expressdo de uma determinada identidade ou
esséncia, sendo a realizagao das condigdes da livre e auto-constitutiva autodeterminagao.

As raizes conceituais das imagens e representagdes de Debord sdo encontradas nas objecdes
de Hegel as categorias abstratas de pensamento nao-dialético, isto ¢, formas de pensamento que
mantém uma distin¢do entre pensamento e o seu referente. Essas raizes sao frutos da contribuicao de
Lukacs, mas também da Fenomenologia dentro hegelianismo francés, pois, assim como a
consciéncia permanece separada de um objeto que € proprio, embora a verdadeira natureza esteja
alienada, assim também ¢ o espectador alienado de suas proprias agdes. O espectador apenas
“contempla” 0 mundo que ele cria®.

Assim, a “realidade” que esta subjacente a essas representagdes ¢ melhor, em pensamento,
nao em termos de um mundo material mascarado pela ideologia, como uma capacidade alienada e
potencial para a agdo da auto-determinagdo. O ‘real’ e a ‘verdade’, em outras palavras, sdo, em
ultima analise, o proprio processo historico. Assim, embora muitos tenham chamado a atencdo para

as ligagdes entre o espetaculo de Debord e a teoria do simulacro de Baudrillard®, no trabalho de

87 “Todo o carater de uma espécie - o caricter espécies - esta contido no caréter da atividade de sua vida; a liberdade é
atividade consciente, ¢ o carater espécie do homem. A prépria vida aparece apenas como um meio de vida. (...) O homem
faz sua propria atividade de vida, objeto de sua vontade e de sua consciéncia” (MARX, 1988, p. 76).

88 “Para Hegel, a verdade absoluta da humanidade é que os seres humanos ndo tém determinado a sua identidade fixa,
mas determina e produz a sua identidade e seu mundo na historia, e gradualmente chega ao reconhecimento desse fato na
histéria” (HOULGATE, 2005, p. 17). Deve, contudo, ser adicionada a esta liberdade a realizagdo ¢ a expressdo da
verdadeira razdo, que pode constituir uma identidade implicita, imanente.

8 «A externalidade do espetaculo com respeito ao sujeito ativo é demonstrada pelo fato de os gestos do individuo ja ndo
serem seus, mas daqueles que os represente para ele” (DEBORD, 2006, p. 774).

% Debord, de fato, ndo utiliza o termo “simulagdo” em si; até 1993 na Cette Mauvaise Reputation, e assim, muito tempo
depois do aparecimento de Simulacros e Simulagao de Baudrillard, em 19835, ele escreve: “em todos os lugares, o excesso
de simulagdo explodiu como Chernobyl” (DEBORD, 2001a, p. 92). Bracken afirma que isto é a “ponta do lapis” para
Baudrillard (BRACKEN, 1997, p. 227), e passa a criticar a correta visdo de Plant de que o espetaculo de Debord é
antitético a hiper-realidade de Baudrillard: “pelo que sabemos”, escreve ele, “Debord poderia ter ficado lisonjeado no
caminho [sic] ja que Baudrillard seguia alguns de seus interesses” (BRACKEN, 1997, p. 228); na verdade, embora
Bracken néo possa ter sabido disso antes da publicagéo das Correspondéncias de Debord, ele via Baudrillard como um



116

Debord o real ndo desapareceu ou se tornou inacessivel; ele, de fato, persiste sempre na
possibilidade de negacdo e mudanga consciente.

Com Hegel, sujeito e objeto sdo, em sua raiz, idénticos em razao da identidade do conceito.
Essa unidade passa despercebida e a representacao da unidade, como a religido, pode ser adotada no
lugar da sua plena auto-consciéncia filosofica. A Religido, por exemplo, ¢ “a relagdo com o absoluto
na forma de sentimento, a imaginagao, a f&” (HEGEL, 2004, p. 145). Com Debord, os poderes
subjetivos e as capacidades da sociedade sdo alienados na objetividade separada de um sistema
econdmico autdbnomo, resultando em um mundo e um modo de vida que se torna ‘imagem’
enquanto separacdo daqueles que realmente a vivem; a vida torna-se, assim, uma mera
representacao de sua “unidade adequada” (DEBORD, 2006, p. 766).

A representacdo assume um grau de independéncia, de modo que o espetaculo se torna “o
mundo da imagem auténoma”, composto de “representacdes independentes”, e, portanto,
“representa a si mesmo” (DEBORD, 2006, p. 767). A obstrugao do seu referente original permite
que funcione como um modelo genético para todas as praxis sociais, pois “o espetaculo constitui o
modelo social dominante da vida” (DEBORD, 2006, p. 767).

Debord sustenta, assim, no inicio de A Sociedade do Espetaculo que o espetaculo é melhor
visualizado como “uma Weltanschauung que é atualizada, traduzida para o reino material. E uma
visdo do mundo que se objetivou”, € como “ideologia na forma material”. (DEBORD, 2006, p.
767). E um conjunto de ideias sobre o mundo, decorrentes e que correspondem s exigéncias, do
capitalismo, que se tornou independente e que agora re-forma e re-modela 0 mundo em sua propria
imagem. Ao fazer isso, esse conjunto de ideias também atinge o mundo, em conjunto com o0s
comportamentos que o compdem; ou seja, 0 pensamento € a pratica, consequentemente, tornam-se
alienados. Ora, o conjunto remanescente permanece localizado dentro do tempo histdrico, por mais
que impeca a direcao consciente do tempo histdrico e, como tal, esta sujeito a ele.

Segundo Debord, no espetaculo, a realidade vivida ¢ considerada apenas “parcialmente”, na
medida em que a consciéncia estd centrada nas imagens-espetaculos. Note-se como essa visao

parcial apresenta-se como o unico repositorio de validade e, como toda a consciéncia estd centrada

“palhaco midiatico” (DEBORD, 2008, p. 248). Além disso, as teorias Debord e Baudrillard sdo bastante
incomensuraveis. Por exemplo, e novamente em Cette Mauvaise Reputation, Debord estabelece ter dado a um revisor
hegeliano os Comentarios sobre a Sociedade do Espetaculo. O revisor sustentava que, com a integracao do espetaculo e
da realidade, o proprio conceito de espetaculo deveria tornar-se insustentavel, tal como a estrutura hegeliana que o funda.
A resposta de Debord ndo ¢é inteiramente satisfatoria, mas significativa: responde ao descrever essa objecio como um
equivalente “sofisma” para a afirmac@o de que ndo se podia mais ser um heraclitiano dentro do espetaculo moderno,
porque Heraclito tinha afirmado ser “a linguagem [ou melhor, o Logos] aquilo que é comum” (DEBORD, 2001a, p. 46).
Também ¢ interessante notar que, em 1989, Debord envia agradecimentos a seu editor por recusar, em seu nome, o
convite para uma conferéncia académica: “um cretino me escreveu pela Universidade de Montana (...) informando-me
que Baudrillard estard 14 (...) e que eu faria bem por aparecer 14 em tdo boa companhia (...)” (DEBORD, 2008, p. 74).



117

nela, entdo, ela torna-se um “pseudo-mundo” a parte (DEBORD, 2006, p. 766). A acao historica ¢
verdadeiramente separada de si mesma, mas o espetaculo, ainda em ultima analise, ¢ abrangido por
ela; a “prética social que o espetaculo autdnomo confronta ¢ também a totalidade real que contém o
espetaculo”, a despeito de “a cisdo nesta totalidade mutila-lo ao ponto de fazer o espetaculo aparecer
como seu objeto” (DEBORD, 2006, p. 767). A realidade, em outras palavras, enquanto real praxis
histérica contém o espetaculo, mas estd subordinada e escravizada por ele; o espeticulo ¢
“determinado por uma parte de si que se coloca acima do resto e ¢ exterior a ele” (DEBORD, 2006,
p. 1064); para o “mundo sensivel” ¢ “substituido por uma selecdo de imagens que existem acima
dele, e que, simultaneamente, se impdem como exceléncia perceptivel” (DEBORD, 2006, p. 776).
O conjunto, em outras palavras, ¢ dominado pela parte e, como a pratica do todo corresponde as
exigéncias da parte, a vida do todo se afasta para representacdo, na medida em que a auto-
determinacdo direta ¢ negada. Contudo, o ‘real’ ndo desapareceu, na medida em que Debord
equipara a realidade e a verdade com a historia, sustentando que a histdria sempre existira, ainda que
inconscientemente, desde que a consciéncia humana exista dentro do tempo. A “histéria”, escreve
Debord por meio de um desvio de Marx®!, “sempre existiu, mas nem sempre na sua forma historica
(...). O movimento inconsciente do tempo manifesta-se e torna-se verdadeiro na consciéncia
historica” (DEBORD, 2006, p. 820). Porque a historia € constituida por uma consciéncia de eventos
e acdes; a consciéncia ¢ capaz de permanecer enraizada dentro do ‘real’ da historia e, assim, o
espetaculo se projeta como uma modalidade distinta que tem emergido de forma separada e

autdbnoma.

2.3 Formas concentradas e difusas do espetaculo

O espetaculo ¢, em ultima andlise, “simplesmente 0 dominio econdmico desenvolvido por si
mesmo” (DEBORD, 2006, p. 769). Contudo, a independéncia e a autonomia da “esfera
econdmica” sao contrariadas pela sua propria obsolescéncia, pois, enquanto garante a sobrevivéncia
da sociedade, as possibilidades contemporaneas de automacgdo e os novos modos de organizagao
social tém se tornado dependentes da dorméncia continua da “consciéncia historica” da economia
de sobrevivéncia que suprime. Pela primeira vez “a sociedade descobre que ela depende da
economia, € a economia tem-se, de fato, tornado dependente de sociedade” (DEBORD, 2006, p.
782). Em consequéncia, a perpetuacdo deste modo obsoleto de producdo ¢ dependente de sua

validade em si, mas também mascara sua propria redundancia. Isso leva a distingdo entre as formas

o1 “A razio sempre existiu, mas nem sempre de uma forma razoavel” (MARX, 1843)



118

“concentrada” e “difusa” do espetaculo, que abordam este problema de diferentes maneiras.
Resumidamente: no espetaculo concentrado, o alienado poder social ¢ condensado dentro de um
corpo dirigente, partido ou ditadura com os quais a sociedade ¢ obrigada a se identificar; na forma
difusa, o espetaculo esté disperso por toda a sociedade por meio de mercadorias, modas, modismos,
modelos comportamentais etc., imagens de satisfacdo subjetiva, e, assim, atualizada e tornada
normativa.

Os individuos particulares sdo, portanto, orientados para as formas alienadas de poder social
coletivo; consequentemente; todo o social passa a ser mediado por expressdes alienadas de suas
proprias capacidades gerais. Por meio de outro desvio de Marx®?, Debord afirma que “o espetéculo
nao ¢ um conjunto de imagens, mas uma relacdo social entre pessoas, mediada por imagens”
(DEBORD, 2006, p. 767). Enquanto o espetaculo difuso ¢ capaz de tomar esta mediagdo, de alto
nivel, através de sua abundancia de mercadorias, a “fraqueza quantitativa” relativa do espetaculo
concentrado da massa de mercadorias se opde a divulgacdo dos seus méritos e a razao dessa forma
(DEBORD, 2006, p. 685). Assim, quando o espetaculo difuso conta com a dispersao de “imagens-
objetos”, o espetaculo concentrado apresenta o seu corpo governado como a personificacdo da
vontade, acdo e identidade do todo social (DEBORD, 2006, p. 769). Uma “imagem do bem que ¢é
um resumo de tudo o que existe oficialmente”, tende, assim, se identificar com o Estado, o partido
ou mesmo um ‘“Unico homem”, e se destaca como um “pega-tudo de qualidades socialmente
reconhecidas” (DEBORD, 2006, p. 685). Debord: “se cada chinés tem que estudar Mao, e, com
efeito, ser Mao, isso € porque ndo ha mais nada a ser’” (DEBORD, 2006, p. 788). Reciprocamente,
isso informa o nivel de producdo de mercadorias possivel dentro de tais sociedades. Segundo
Debord, a burocracia governante ndo pode deixar margem notavel de escolha para seus suditos.
Toda decisdo valida deve estar localizada dentro da burocracia, na medida em que a validade dela
depende de seu suposto status e necessidade, como uma expressdo da acdo e vontade do todo’>.
Consequentemente, “qualquer escolha independente, mesmo a mais trivial, é, portanto, a escolha
para a destrui¢ao completa da burocracia” (DEBORD, 2006, p. 78).

A produgdo no espetaculo concentrado €, portanto, voltada para uma no¢ao mais tradicional
de sobrevivéncia do que a “pobreza dourada” disponivel dentro da forma difusa. Dai a afirmacao de
Debord de que a burocracia, dentro de tais formas, “aparece como a versdo subdesenvolvida da
velha burguesia europeia” (DEBORD, 2006, p. 694). A distingdo entre as formas concentrada e

difusa leva a uma das afirmagdes mais intrigantes de Debord. Nos Comentarios, quando se refere ao

92 4(_..) o capital ndo é uma coisa, mas uma relacdo social entre pessoas mediada pelas coisas”. (MARX, 1976, p.932)

93«0 Dono exclusivo de toda a sociedade, [a burocracia] declara-se a representante exclusiva dos interesses superiores da
sociedade. Ao fazé-lo, o Estado burocratico se torna a concretizagdo do Estado hegeliano” (LS., 2006, p. 284).



119

espetaculo “integrado”, ele escreve que “quando o espetaculo estava na forma concentrada, a maior
parte da sociedade envolvida se escapou; quando na forma difusa, uma pequena parte; hoje,
nenhuma parte” (DEBORD, 2006, p. 1598). Ainda assim, A Sociedade do Espetaculo comega com
a declaragdo aparentemente inequivoca de que toda a vida tem se convertido em representagao.
Como, entdo, pode haver qualquer realidade periférica que envolva as formas concentrada ou
difusa? Porque a nogdo de historia de Debord compreende e significa que o real e o verdadeiro sdo,
em ultima analise, ligados a auto-determinagdo. Sua formulagdo nos Comentarios, isto é, a alegagao
de que alguns aspectos do real existem “fora” das formas concentradas e difusas, indica que esta
realidade histdrica persiste mais direta e imediatamente, dentro dos aspectos da vida que ainda no
se enquadram dentro dos limites do espetaculo. Isso significa que o espetaculo pode ser
compreendido como um tipo de quadro imposto a a¢do historica, através do qual a acdo historica &
canalizada e, assim cooptada®: um quadro que é mais amplo dentro da forma difusa do que dentro
do seu homologo concentrado, que ¢ forgado a fazer um maior recurso a ideologia e a métodos
policiais e de propaganda. Assim, a atividade dentro do espetaculo ¢ uma representagdo, na medida
em que constitui um territério que corresponde exatamente ao mapa genético do espetaculo; o
“real”, entretanto, permanece “fora”, e ndo pode ser incluido por ele. Pode-se, também, notar que,
em 1966, Debord declarou: “parece-me que a L.S. estaria seriamente em erro ao sugerir que toda a
vida fora da atividade situacionista era completamente reificada”, conforme fosse, ao se fazer tal
atividade se tornaria “um resgate mistico pelo conceito” (DEBORD, 2006, p. 1167).

Deve-se, contudo, salientar que o espetaculo ¢ uma forma de mediagao, pois isso informa a
cena bastante confusa na qual o termo “espetaculo” de Debord se refere a varios aspectos distintos
da sociedade, ao mesmo tempo. O espetaculo ¢ um ponto focal, sendo o corpo de imagens que
modela a praxis social; mas €, também, o modo de agdo e interacdo que essas imagens geram, na
medida em que a vida, vivida em conformidade com ele, ¢ alienada, e torna-se representacao.
Consequentemente, o espetdculo ndo é apenas uma parte da sociedade, sendo a sociedade como um
todo. Dai afirmagao hegeliana e tripartida de Debord de que “o espetaculo aparece a0 mesmo tempo
conforme a propria sociedade, como uma parte da sociedade e como meio de unificacdo”
(DEBORD, 2006, p. 766). Note-se que a reflexdo se volta a estrutura do Conceito de Hegel.

Como visto, o conceito € composto por trés momentos principais, isto €, a universalidade, a
particularidade e a singularidade. Debord apresenta o espetaculo como uma perversao, ou melhor,

uma representacdo da auténtica unidade organica implicita pelo modelo hegeliano. Dai a sua

94 “Nio pode haver liberdade fora da atividade, e no contexto [estrutural] do espetaculo toda a atividade é negada - toda a
atividade real, tendo sido capturada em sua totalidade e canalizada para a construgdo global do espetaculo” (DEBORD,
2006, p. 772).



120

afirmacdo de que o espetaculo €, ao mesmo tempo, um todo, partes desse todo, e a unidade dos dois,
pois, s3o as “imagens” em que os individuos se concentram®; ¢ a interagdo entre eles, mediada por
essas formas alienadas’®; consequentemente uma forma de unificagio. Como esses individuos sdo
mediados apenas por imagens, ou seja, formas alienadas de seu proprio poder social, a unidade que
resulta ndo ¢ mais do que uma “unidade da separagdo generalizada”, caracterizada por um
“constante reforgar as condi¢des de isolamento da “multiddo solitaria™®”” (DEBORD, 1995, p. 22).
O espetaculo constitui, assim, uma “falsa” unidade que, simplesmente, agrega um conjunto de
elementos isolados. Na medida em que esta falsa unidade ¢ modelada sobre o conceito hegeliano, e,
ainda assim, claramente aquém da unidade do conceito, da universalidade e particularidade, a
unidade, “verdadeiramente” postulada além dele, atualiza a unidade.

A teoria do espetaculo implica que ndo s6 sdo os espetaculos imagens irredutiveis aos meios
de comunicagdo, como também sdo irredutiveis a uma forma econdmica especifica, ou mesmo para
um modo especifico de perpetuar e validar as ultimas imagens. Debord refere-se igualmente a
entretenimento, atividades, mercadorias, propagandas, comportamentos, etc. Isso significa que a
supressdo do capitalismo ndo ¢ necessariamente a supressdo do espetdculo, j4 que a forma de
separagdo pode ser mantida em um futuro pos-revolucionario. Assim, para Debord (2006, p. 770),
“onde ha representacdo independente, o espetaculo reconstitui-se”. Embora Debord concentre-se no
capitalismo de consumo - e certamente ha um motivo para que este tltimo proporcione a mais clara
expressao do espetaculo e identifique os problemas que definem o movimento revolucionario
moderno - o capitalismo mercantil ocidental ¢ melhor entendido como o veiculo, o melhor e o mais
bem-sucedido, para uma tendéncia ao espetaculo. O espetaculo ndo ¢é redutor e exclusivista, ou seja,
equivalente ao capitalismo; em vez disso, o capitalismo mercantil oferece o conteido mais
adequado para o formato do espetaculo.

Para Debord (2006, p. 776) o espetaculo exibe o “principio do fetichismo da mercadoria”;
uma alegacdo que se distingue da alegacdo comum de que o espetaculo corresponde ao fetiche de
Marx per se. O “principio” a que Debord se refere, ¢ o da inversao do sujeito e objeto, e da
reificacdo e racionalizacdo a que mercadoria d4 origem. Ainda assim, Debord se afasta da
consideragdo economica que funda a inversao. Dai o “principio” do fetiche, em oposicado ao fetiche

per se.

95 “Como parte da sociedade, esse setor onde toda a atengdo, toda consciéncia, converge” (DEBORD, 2006, p. 766).

% QO espetaculo ndo pode ser definido em oposicio abstrata a concreta atividade social (...) a realidade vivida é
materialmente invadida pela contemplag@o do espetaculo, e repete dentro de si o fim espetacular, dando-lhe a coesdo
positiva” (DEBORD, 2006, p. 768).

%7 Uma referéncia ao The Lonely Crowd, um estudo socioldgico americano de David Riesman, Nathan Glazer € Reuel
Denney que apareceu pela primeira vez em 1950.



121

O espetaculo representa uma ‘falsa’ forma de unidade social, um instrumento de coesao
externa dentro do qual determinados individuos permanecem isolados e separados, mas que deriva
dos poderes alienados daqueles que estdo relacionados e unidos. Isso guarda relagdo com muitos dos
principais temas da economia madura de Marx. Para analisar a relacdo do espetaculo com temas da
economia madura de Marx, deve-se voltar as primeiras obras de Hegel sobre a Religido, isto €,
textos que argumentam contra as formas religiosas, na qual Deus ¢ detido para ser separado e
distanciado dos seus crentes. Esses primeiros escritos apresentam uma contribui¢do seminal de uma
universalidade alienada e separada que fica distinta das particularidades a que dizem respeito € isso
informa e fundamenta a economia madura de Marx. Portanto, os primeiros escritos religiosos
refletem-se na critica da filosofia politica de Hegel de Marx.

Pode ser tentador sugerir que Hegel seja um ateu, mas ele continua sendo um filésofo de
origem luterana, ou mais especificamente, pietista declaradamente cristdo. Afinal, em sua opinido,
“o objeto da religido, como o da filosofia, ¢ a verdade em sua propria objetividade, Deus é nada
mais que Deus e a explicacao de Deus” (PAPAIOANNOU, 1964, p. 28). Ao longo de 1790, Hegel
era contra as formas de religido que perpetuam a alienacdo da humanidade de Deus, e que, assim,
geram a separacao da humanidade de sua propria verdadeira natureza e esséncia. Essas obras podem
ser lidas como um modelo para as preocupagdes maduras de Hegel com a unificagdo do finito e do
infinito, que encontra a sua resolugdo inicial na Fenomenologia de 1807; um livro que discutiu que
cada consciéncia contém a sua propria “escada” ao “absoluto”, ou neste caso, Deus dentro de si
(HEGEL, 1977, p. 14). Essas preocupagdes iniciais sdo identificadas dentro da ultima grande obra
de Hegel, a Filosofia do Direito, em que analisa a atualizagdo completa do ““conceito divino”, dentro
de um estado racional, uma sociedade que compreende uma totalidade organica, a universalidade
dos quais emerge a partir da identidade comum dos elementos que a compdem (HEGEL, 1991, p.
147).

Consequentemente, muitas das posi¢des posteriores de Hegel se inserem nos primeiros
argumentos, quanto aos beneficios das formas “subjetivas” da religido sobre as homologas
“objetivas”. O primeiro, conforme definido em 1793, “Sobre as perspectivas de uma religido
popular”, esta ligado ao sentimento, sensacao e experiéncia vivida, que, por sua vez, esta associado

%8O argumento de Hegel é que a

ao dogma, ritual e a imposi¢ao da escritura como “fato positivo
Religido deve ser vivida e sentida, ao invés de apresentada como uma doutrina externa; reitera este

ponto na obra “A positividade da religido cristd”, de 1795, em que reflete a Religido como um

% «“A religido subjetiva é algo individual, a religidio objetiva uma questio de abstragio. O primeiro é o livro vivo da
natureza, das plantas, insetos, passaros € animais que vivem com e sobrevivem longe uns dos outros (...). A ultima é o
gabinete do naturalista, cheio de insetos que ele matou, plantas que sdo desidratadas, animais empalhados ou conservados
em alcool” (HEGEL, 1984).



122

objetivo, uma “verdade externa” separada das particularidades sobre a qual ela ¢ imposta. Contra
essa separacdo, Hegel sugere o modelo cristio de uma congregacdo composta de crentes
mutuamente amorosos e de perdao, que atualizam sua fé dentro da atividade social vivida. Isto ¢, em
verdade, um argumento forte para a realizagio da filosofia na praxis®® e informa a nogio de Espirito.
Durante o desenvolvimento do pensamento de Hegel, o amor religioso, o perdio mutuo tornam-se
reconhecimento mutuo que funda o Espirito e que, finalmente encontra a sua expressao completa na
comunidade organica, interagindo com o estado racional.

Embora Debord e Marx tomem a obra madura de Hegel como principal referéncia,
encontram-se ligagdes com esses primeiros escritos, os chamados escritos da juventude!*’.As
objecoes de Hegel a universalidade alienada de um Deus separado e independente evoluiu para sua
critica dos conceitos dicotdmicos estaticos do pensamento representacional do cotidiano. A Religido
¢, afinal de contas, descrita, em sua filosofia madura, como uma mera representagdo da verdade
apreendida pela Filosofia'®!. Isso ndio s6 fundamentara as alegagdes dos jovens hegelianos de que a
Filosofia em si s6 pode ser um mero Vorstellung da praxis; além de possibilitar a critica de Marx
sobre o estado racional de Hegel. Onde Hegel (2004, p. 39) estabelece o caminho, a escada, para o
ser, “a ideia divina tal como existe na Terra”, Marx compreendia a Filosofia do Direito como uma
representacdo filosofica da unidade que se perpetuava, por meio da apologia da divisdo real dos
elementos particulares da sociedade burguesa. Além disso, Marx sustenta que a celebragao do
Estado prussiano de Hegel contradiz a propria énfase de sua filosofia no movimento historico.

Esses pontos podem ser ilustrados ao se examinar a ado¢ao por Marx do conceito de “classe
universal” de Hegel. Para Hegel, a classe universal consistia de burocratas, cujos interesses
particulares proprios encontram-se na mediacao e reconciliagdo dos outros elementos diversos da
sociedade. A sua tarefa seria, assim, unificar as demandas especificas da sociedade civil com as
preocupacdes mais universais da sociedade politica'®. Para Marx (1975, p. 256), como
argumentado em sua “Critica da Filosofia do Direito de Hegel”, o proletariado constituia

verdadeiramente a “classe universal” da sociedade; conforme o proletariado se emancipasse,

% Em seu “Sobre as perspectivas de uma religido popular”, Hegel (1984) escreve: “a minha preocupagdo € com o que
precisa ser feito para que a religido, com toda a forga do seu ensino, possa ser misturada com a estrutura dos sentimentos
humanos, ligados ao que nos move, e mostra ser eficazes”.

100 Para Kedourie (1995), Feuerbach - que ndo tinha conhecimento desses textos - simplesmente reitera a sua aversio a
alienagdo religiosa, sem saber que Hegel tinha “resolvido” o problema da alienacdo identificada na religido, em sua
concepgdo do estado racional. De acordo com Kedourie, Marx, em seguida, agrava o erro ao criticar o estado em termos
semelhantes a critica da religido de Feuerbach.

101 “A consciéncia religiosa vé o mundo de uma forma mais concreta, pictorica [do que a filosofia hegeliana] (...) € assim
requer um Vorstellung positivo da unidade essencial do homem e Deus [como os oferecidos pela figura de Cristo], a fim
de ser posta no caminho da verdade” (HOULGATE, de 2005, p. 255).

102 <A classe universal, a classe devotada ao servigo do governo, tem diretamente em sua estrutura o universal como o fim
da sua atividade essencial. S6 ¢ real particular no estado firmemente ligado ao universal” (HEGEL, 2005, p. 181).



123

também libertaria “todas as outras esferas da sociedade”, proporcionando, assim, o “resgate total da
humanidade”. A pressuposi¢cao de Marx ¢ que as verdadeiras condi¢des de liberdade sdo mentiras
na realizacdo dessas preocupacoes filosoficas com a universalidade e a particularidade na acdo
revoluciondria coletiva. A “filosofia ndo pode realizar-se sem a superagdo do proletariado, € o
proletariado ndo pode substituir-se sem a realizagdo da filosofia” (MARX, 1975, p. 257). As
famosas e desafiantes palavras atribuidas por Marx a classe universal proletaria, “eu ndo sou nada e
devo ser tudo”, tem relagdo direta com Debord e a propria reformulagao existencial da 1.S. acerca do
proletariado, mas o ponto importante ¢ simplesmente a preocupagdo de Marx com a realizagdo da
verdadeira unidade organica, mediante a realizacdo da Filosofia, refletida na sua afirmacao de que
Hegel tinha apresentado apenas a aparéncia e a ilusdo da unificagdo, ou seja, a mera “imagem”
filosofica, que so serviu para mascarar a desunido real da sociedade burguesa. No corpo principal de
sua critica, Marx argumenta que Hegel havia gerado um modelo de unidade desde os céus puros da
“ideia” e imposto isso numa realidade separada e desunida. A Filosofia do Direito, segundo ele, trata
“as pessoas como ideia, fantasia, ilusdo, representacdo, assim, a verdadeira oposi¢ao entre povo e
governo” (MARX, 1975, p. 134). A mesma analise, Marx repetira em “Sobre a Questao judaica”,
que, no Estado, o individuo “¢ o membro imaginario de uma soberania ficticia, ele ¢ despojado de
sua vida individual real e preenchido com uma generalidade irreal”.

Marx, contudo, continuaria a refletir e analisar um pouco mais do que apenas usar a inter-
relacdo da universalidade e particularidade, como forma de criticar a representagdo filosofica de
Hegel acerca da sociedade burguesa. Apesar de sua rejeicdo a metafisica hegeliana, mais tarde
empregaria essa no¢ao de unidade, quando se conjura o real existente na sociedade burguesa, como
uma agregacdo de individuos distintos, separados. Essa afirmagdo foi enquadrada por meio da
nocao feuerbachiana de submissdo da humanidade para a sua propria auto aliena¢@o, na medida em
que a universalidade estrangeira, que liga estes individuos atomizados em conjunto, ¢ o seu proprio
poder social alienado. Uma leitura, naturalmente, repetida por Debord ao sustentar que a “separacao
se torna parte da unidade do mundo (DEBORD, 2006, p. 767).

Em meados de 1840, Marx tinha comecado a expressar isso em termos explicitamente
econdmicos: a troca do trabalho por um salario, Marx sustenta, em seus Manuscritos de Paris, faz
com que “o produto do trabalho confronte o seu produtor como algo estranho, como um poder
independente do seu produtor” (MARX, 1988, p. 71). O trabalhador é, assim, alienado de sua
atividade e do produto, mas também de si mesmo e dos outros, porque, na medida em que o
trabalho ¢ realizado na busca de meios individuais de subsisténcia, cada trabalhador ¢ separado da
universalidade da ‘espécie de vida’ da humanidade, ou seja, da transformag¢do da humanidade

coletiva do mundo. (MARX, 1988, p.76). Ou, como Debord e Lukacs diriam mais tarde, a partir da



124

construgdo da histdria, os poderes e os interesses universais coletivos articulam-se através da
prossecucao de interesses distintos, fragmentarios e individuais, enquanto que os resultados das
atividades individuais aparecem como uma poténcia superior, para além das pessoas em causa. Dai
as afirmagoes feitas em A Ideologia Alema, de 1845, em que poder social alienado esta ligado ao

Estado e apresentado como meio de unificagdo ilusoria:

S6 porque as pessoas buscam apenas o seu interesse particular, que para elas ndo
coincide com o interesse comum, este ultimo serd imposto a elas como um interesse
“estranho” a elas, e “independente” delas. A luta pratica destes interesses particulares
faz a intervencdo pratica e controla, necessariamente, o interesse ilusério “geral” na
forma de Estado. O poder social, ou seja, a for¢a produtiva multiplicada, surge através
da cooperacdo de diferentes individuos, uma vez que é determinado pela divisao do
trabalho, aparece a estes individuos ndo como seu proprio poder unido, mas como uma
forca estranha ja existente fora deles; a origem e o objetivo de que sdo ignorantes, e,
que, portanto, ndo podem controlar (MARX, 2000, p. 186).

As extremidades universais da sociedade burguesa como um todo sdo, portanto, perseguidas
através da fragmentacdo e separacdo de objetivos individuais da propriedade privada, da divisao do
trabalho e da relagdo salarial. Isto resulta na alienacdo dos poderes e na capacidade dos individuos
separados em universal, porém, a ndo generalidade ‘estranha’ que liga determinados individuos em
conjunto, ainda que por meio de agregagdo em vez de inter-relagdo; a unidade constitui, portanto,
ndo mais a aparéncia da genuina comunalidade que este estado de coisas nega.

A trajetoria de espécies pode ser encontrada nos textos de Marx, em que as formas abstratas,
individuais de universalidade se tornam cada vez mais concretas. As formas misticas e religiosas
tornaram-se a realidade mais solida do Estado, sobretudo quando se analisa esses temas em O
Capital e se verifica que a forma-mercadoria, essa universalidade separada de fato, constitui as
relagdes sociais e os principios organizadores da sociedade concreta em si. O Abstrato, em outras
palavras, tornou-se real.

Embora Marx tenha passado mais de duas décadas trabalhando em O Capital, apenas um de
seus volumes projetados foi publicado em vida. Foi s6 em 1894, e, portanto, vinte e sete anos apos a
publicagdo do primeiro volume e onze anos ap6s morte do autor, que todos os trés livros finalmente
apareceram impressos; o segundo e o terceiro tendo sido reconstruidos por Engels, a partir das
anotagdes e manuscritos deixados por Marx. Mesmo O Capital como tal, ja é uma grande
construcdo, mas foi inicialmente concebido com uma escala ainda maior; de acordo com esbogo

original de Marx de 1857, em O Capital haveria seis livros ao total; um livro inicial sobre o proprio

capital, seguido por outras obras sobre a propriedade da terra, o trabalho assalariado, o estado, o



125

comércio exterior e a crise'??

. Revisto, ao inicio dos anos 1860, Marx escolheu criar uma obra de
quatro volumes, composta por trés livros teoricos sobre o capital e, um, sobre a historia das
tentativas de se teorizar a sociedade capitalista, as notas preparatorias as quais foram publicadas
postumamente como Teorias da mais-valia. Assim, parece que a estrutura tripartite existente em O
Capital esta em conformidade com as inten¢des originais de Marx, que ¢ um ponto importante, pois
serve para fundamentar a homologia entre os trés livros com o movimento do Conceito hegeliano,
concebido pelo autor e niio apenas pelo seu subsequente editor'®, e pela propria obra de Debord, A
Sociedade do Espetaculo, discutidos anteriormente.

O movimento do Conceito envolve um ponto de partida inicial, imediato, que se torna
diferenciado dos outros para si, antes de retornar a identidade propria, embora, incorporando as
diferencas resultantes numa totalidade complexa mediada. Da mesma forma, o primeiro volume de
O Capital comega com a “aparéncia” imediata da sociedade capitalista como uma “imensa
acumulacdo de mercadorias” (MARX, 1976, p. 125) e passa a delinear o esquema geral da
producdo capitalista; o volume dois descreve a inter-relagdo dos varios capitais no seio da
sociedade; o volume trés, em seguida, retorna para a “superficie” da sociedade capitalista e
desenvolve seus aspectos mais complexos, a luz das determinacdes estabelecidas pelos volumes
anteriores. As dividas para com o Conceito hegeliano podem ser demonstradas por meio da
referéncia ao paragrafo de abertura do volume de trés!®, mas uma discussio mais explicita da
abordagem de Marx pode ser encontrada nos Grundrisse.

Ao mesmo tempo em que define o método ““correto” da economia politica, Marx explica
que, se fosse tomar a sociedade como ela imediatamente se apresenta, ele iria deixar de vé-la como
um todo inter-relacionado e teria apenas uma “concepgao caotica desta ultima” (MARX, 1973, p.
100). A fim de entendé-la como uma totalidade, primeiro ele a decompds através de um processo de
abstragdo, até que atingisse seus conceitos de raiz. Tendo feito isso, em seguida, ele remontou esses
conceitos, observando suas inter-relacdes e tensdes e, assim, concebeu a sociedade como um todo

dinamico, ou seja, como uma totalidade. Isso ¢ lembrado novamente em 1873, no Posfacio a

103 Cf. Felton Shortall (1994) para discussdes acerca da estrutura de O Capital. O livro de Shortall apresenta uma
excelente visdo geral da obra de Marx e informa a sugestao desta tese de que o trabalho de Debord pode apontar para
além de si, a novas formulagdes.

104 Cf. COLLETTI (1972) para uma introdugio util a esse problema e REES (1994) para uma visdo oposta.

105 “No primeiro volume foram investigados os fendmenos manifestados pelo processo de produgio capitalista, tomado
por si so, ou seja, 0 processo de produgdo imediato. No segundo volume, consideramos o processo de circulagdo, uma vez
que medeia o processo de reprodugcéo social. O terceiro volume [objetiva] descobrir e apresentar as formas concretas que
crescem fora do processo de circulagdo do capital, considerado como um todo. As configuragdes do capital, conforme
desenvolvido neste [terceiro] volume, se aproximam, assim, passo a passo, da forma em que eles aparecem na superficie
da sociedade” (MARX, 1981, p. 117).



126

segunda edicao alema do primeiro volume, em que Marx explica a distingdo entre 0 modo de
analise e seu modo de apresentagdo (MARX, 1976, p. 102).

Assim, a fim de superar as aparéncias imediatas, superficiais da sociedade, O Capital
desenvolve uma série de niveis cada vez mais complicados, sofisticados e complexos de analise da
raiz conceitual da mercadoria. Pode-se simpatizar-se com aqueles que argumentam, como Lukacs
(1971, p. 170), que o capitulo de abertura de O Capital contém, in nuce, tudo o que vai seguir a
partir dele; pode-se também observar que ¢ esta metodologia que da a obra sua escala

assustadora'%

. Contudo, ha mais para o tema da aparéncia do que a necessidade de se teorizar a
complexidade por si; o capital, de acordo com Marx, de alguma forma gera ilusdes e falsas
aparéncias que distorcem a sua natureza real. O Capital, portanto, com a sua estrutura tripartida ¢
niveis cada vez mais sofisticados de andlise, se parece, na forma, com uma cunha e ¢ projetado para
ultrapassé-lo e romper com as obstrugdes criadas pelo capital.

Contudo, e, apesar das analogias frequentes de Marx com as ‘profundezas’ e ‘aparéncias’ da
sociedade, essas aparéncias nao sao unicas ideais e ideologicas, mas também formam os aspectos
reais da realidade social vivida. Embora real, o trabalho concreto s6 conta como socialmente
necessario dentro do capitalismo; o trabalho socialmente necessario ainda constitui uma
determinacdo concreta da pratica social real, e constitui uma medida reguladora com a qual este
deve estar em conformidade. Da mesma forma, o valor de troca pode muito bem ter a forma de
aparéncia tomada pelo valor, quando uma mercadoria ¢ colocada em uma relacdo de troca, mas ndo
deixa de ser um aspecto concreto das trocas reais que a sociedade estrutura e forma. Por extensdo, o
fetiche da mercadoria ndo ¢ apenas uma ilusdo subjetiva. Nao s6 os poderes dos sujeitos aparecem
como os dos objetos; em vez disso, esses objetos realmente agem como se fossem sujeitos,
determinando os sujeitos reais, como se se tratassem de meros objetos.

O verdadeiro nucleo interior do capitalismo, a “profundidade” que fundamenta suas
“aparéncias”, ndo ¢ uma verdadeira realidade material que se tornou mascarada pela ideologia e
ilusdo. Em vez disso, o que a analise de Marx revela ¢ algo mais parecido com um nucleo logico: o
funcionamento interno, por assim dizer, de um todo operacional. Para alguns, como Postone, a
leitura do trabalho como uma realidade “natural” sobre a qual foi imposta a “falsa” estrutura do
capital deve ser falha, pois o trabalho ¢, em si, um componente integral do funcionamento desta

“maquina’; isso o leva a afirmar que a precoce antropologia filosofica de Marx ¢ insustentavel por

196 Mais de 400 paginas para o total de 1026 paginas do volume de trés - €, portanto, apos as 1084 paginas do volume um
e as 599 paginas do volume dois - as observagdes de Marx, aparentemente sem ironia: “como o leitor tera reconhecido
com desanimo, a analise das reais conexdes internas do processo de produgdo capitalista ¢ uma coisa muito complexa e
exige uma obra de grande detalhe” (...). “E”, acrescenta sobriamente, “uma das tarefas da ciéncia para reduzir o
movimento visivel e apenas aparente a0 movimento interno real” (MARX, 1981, p. 428).



127

suas maduras ideias economicas. Debord e a LS., de forma semelhante, rejeitam qualquer
identificagdo de emancipagdo com o trabalho em si. Embora deva ser lembrado que isto nao
provoca a rejeigdo da antropologia filosofica que Postone descarta; o trabalho capitalista ¢ apenas
uma expressao alienada de uma longa capacidade mais ampla para a atividade.

Quando a interpretagdo de Marx apresenta a realidade, mascarada pelas aparéncias
capitalistas como o funcionamento interno do capitalismo, as relagdes sociais que a compdem e que
se ligam em conjuntos atomizados, individuos particulares por meio da universalidade alienada do
valor capitalista, confirma-se a afirma¢do de Debord de que toda a vida se tornou imagem,
localizando o “real” e o “auténtico” na capacidade historica que a sociedade espetacular suprime. O
“real” torna-se, assim, a “vida” considerada como um potencial abstrato e romantico, contra o qual
se ergue um “capital” que se tornou equivalente a toda presente existéncia social. Dai a afirmagado de
que, embora, alguns tenham compreendido Debord como um tedrico da abstragdo real, sua teoria ¢
de fato muito abstrata; Debord procura observar a sociedade como um todo homogéneo, separado

de um potencial que, em ultima andlise, reside na subjetividade dormente do espectador.

2.4 Capital, aparéncia e fetichismo

A primeira frase de O Capital tem a seguinte redaco: “a riqueza das sociedades em que o
modo capitalista de producdo prevalece, aparece como uma imensa acumulacdo de mercadorias; a
mercadoria individual ¢ a sua forma elementar” (MARX, 1976, p. 125). Note-se que a palavra
“mercadoria” pode indicar duas interpretagdes. Uma conotagdo como de riqueza capitalista, mas
também quando se refere ao status de mercadoria desta riqueza, resultado dela na ““forma
elementar”'?’. Ao perder a distingdo entre a aparéncia de riqueza e presumivelmente mais seguro
fundamento de sua “forma elementar”, a “mercadoria” perde a indicacdo de ilusdo ou desempenho
expresso pela palavra aparéncia. A frase de Marx pode ser matizada ainda mais, por meio de
referéncia a visdo de Hegel de que a aparéncia ndo deve ser confundida com mero aparecer, ou mais
literalmente com “brilho”; para Hegel, o brilho ¢ apenas a inicial determinidade interior de uma
esséncia que ainda tem que “brilhar”; a aparéncia, por outro lado, ¢ a expressdo externa desta forma
interior'®®. Curiosamente, Vis-a-vis o tema da abstracio real leva Hegel afirmar que a “esséncia,
portanto, ndo estd atras ou além da aparéncia, mas ja € a esséncia que existe, a existéncia ¢ a

aparéncia” (HEGEL, 1991, p. 199). A riqueza capitalista, em outras palavras, que ¢ uma imensa

107 ¢¢(_..) a mercadoria individual aparece como sua forma elementar” (MARX, 1976, p. 125).

108 «A esséncia &, inicialmente, uma totalidade interna que brilha, mas nio permanece nesta interioridade; em vez disso,
como a terra, emerge a existéncia, ¢ da existéncia, por ndo ter o seu fundamento em si, mas em um outro, ¢ pura ¢
simplesmente aparéncia” (HEGEL, 1991, p.199-200)



128

colecao de mercadorias, ¢ indicada como a expressao “externa” de uma “logica” interna que nao foi
reconhecida.

A fim de ilustrar o contraste entre o funcionamento interno e suas aparéncias externas, pode-
se comparar, no primeiro volume, a sua frase inicial com a tltima. E o seguinte: “o modo capitalista
de producdo e acumulagdo, ¢ a propriedade privada capitalista, portanto, t€m como condigdo
fundamental a aniquilagdo da propriedade privada, que repousa sobre o trabalho do proprio
individuo; em outras palavras, a expropriagdo do trabalhador” (MARX, 1976, p. 940). O livro
comega afirmando que a riqueza propria de produgdo capitalista aparece como uma massa de
mercadorias, mas termina com a afirmagdo de que essa riqueza depende do empobrecimento.
Embora o livro se abra com uma grande cole¢do de propriedade privada, ou seja, mercadorias,
apreende-se, durante o curso de sua analise, que a producdo de mercadorias implica a expropria¢ao
dos seus produtores. Em outras palavras, o capital ndo ¢ apenas a riqueza contraria de pobreza, ¢
uma forma de riqueza que gera e depende da pobreza.

Entdo, o que ¢ capital? Isso ndo ¢ de forma alguma uma questdo facil, e para comecar a
respondé-la deve-se tracar algumas das declaragdes de Marx sobre a questdo, através dos estagios
do desenvolvimento da analise do capital. Marx comeca sustentando que o valor ¢ uma medida
quantitativa do trabalho; que “esta quantidade ¢ medida pela sua duragdo”, ¢ que “o tempo de
trabalho em si € medido na escala particular de horas, dias, etc.” (MARX, 1976, p. 129). Ora, esse
valor ndo ¢ uma medida fisica do trabalho real, conduzido de modo a produzir o item em questao,
bem como da quantidade de média de tempo de trabalho socialmente necessario, dados os meios
existentes da sociedade de produgdo. O trabalho, em outras palavras, ndo tem valor intrinseco,

109" A mercadoria é um bem

embora as relagdes sociais que articulam o trabalho atribuam valor a ele
(objeto) que representa uma quantidade de trabalho socialmente necessario, € que, assim, representa
uma quantidade de valor. Ela pode, consequentemente, ser trocada por outras por meio da mediacao
da mercadoria universal do dinheiro, se o “portador” inicial compra barato e vende caro, entdo uma
quantidade de valor iré transferir-se entre as formas fisicas envolvidas, ou seja, da mercadoria para o
dinheiro e vice-versa, e crescera no processo. E dessa forma que o capital ¢ identificado pela

primeira vez no texto de Marx, ou seja, como o valor que tem a capacidade de crescer através da

troca necessariamente social de mercadorias que representam quantidades de trabalhos sociais''°.

109 Q) trabalho é a substancia, ¢ a medida imanente do valor, mas ele ndo tem valor em si. O valor do trabalho é uma
expressdo imaginaria como o valor da terra. Estas expressdes imagindrias surgem, no entanto, a partir das relagdes de
produgdo proprias. Elas sdo categorias que formam o aparecimento das relagoes essenciais” (MARX, 1976. p. 677).

110 A defini¢do inicial de Marx do capital é a de um “valor” que “aumenta sua magnitude”, passando através das formas
sucessivas de dinheiro, de mercadorias e, em seguida, o dinheiro mais uma vez; este “movimento”, escreve Marx,
“converte-se em capital” (MARX, 1976, p. 252).



129

Nisso logo transparece que a troca mercantil ndo € a verdadeira fonte de capital, a troca nao
deixa de ser intrinseca a verdadeira origem do capital: a exploragao do trabalho através da extragao
da mais-valia''!; ainda que o preco da forga de trabalho de um dia possa representar a quantidade de
trabalho realizado, ndo seja igual a forma deste ultimo. A andlise de mais-valia e as determinagdes
que ddo origem leva afirmar que a propria existéncia do capital depende da existéncia continuada de
uma classe trabalhadora, privada dos meios para prover os seus proprios meios de subsisténcia, de
forma independente, e que estdo, assim, obrigadas a vender sua forga de trabalho em troca de um
salario, ou seja, a relagdo salarial que engendra a producgdo baseia-se na troca. A resposta de Marx
para a pergunta acima é, portanto, em ultima andlise, que o capital é uma relagio social''%; uma

relacdo social marcada pelo antagonismo de classe!!?

e que detém o potencial de sua propria
superacao implicita dentro dele.

Se o capital ¢ uma relago social, entdo ele ¢ condicionado a um determinado conjunto de
condigdes sociais. Se ¢ assim, o capitalismo nao €, de forma alguma, uma necessidade “natural” e
eterna; ele pode, sim, ser substituido, na medida em que essas condi¢des forem compreendidas. O
problema, porém, ¢ que o capital procura apresentar-se como uma coisa e essa ilusao esta no cerne
do conceito de fetichismo da mercadoria''*.

Muitas vezes, Marx demonstra suas discussoes teoricas em O Capital com manifestagdes
factuais e histdricas e conclui um volume todo com apenas uma demonstracao de seu argumento
geral''>. Marx descreve o capitalismo como o surgimento de um processo histérico, impulsionado
por suas proprias necessidades, para a instituicdo de condi¢des favordveis a sua produgdo e
crescimento' '®, Isso ¢ seguido por uma demonstracio ad absurdum, enquanto cita Wakefield, um
“economista burgués” muito preocupado com a tendéncia dos trabalhadores, nas colonias, de

abandonarem o seu emprego, a favor da independéncia, Marx escreve sobre um infeliz Mr. Peel

que:

11«0 capital, portanto, ndo é apenas o comando sobre o trabalho, como pensava Adam Smith. E essencialmente o
comando sobre trabalho néo remunerado” (MARX, 1976, p. 672).

12 «Q) capital ¢ uma relagdo social de produgdo. E uma relago historica de produgio” (MARX, 1976, p. 932).

113 “O processo de producdio capitalista, portanto, visto como um processo interligado, ou seja, um processo de
reprodugdo, produz ndo apenas mercadorias, ndo s6 mais-valia, mas também produz e reproduz a propria relagdo-capital
em si; por um lado o capitalista, por outro, o trabalhador assalariado” (MARX, 1976, p. 724).

1140 uso do termo “fetiche” de Marx ¢, naturalmente, uma alusdo aos elementos da religido africana, em que poderes
sobrenaturais seriam atribuidos a objetos feitos pelo homem. A palavra “fetiche” vem do francés “fétiche”, que decorre de
“feitico” no portugués; este, por sua vez, é derivado do latim “facere”, que significa ‘“fazer”. O termo foi usado, via
portugués, como um meio de descrever artefatos magicos africanos, e tornou-se popularizado por Charles de Brosses em:
Le Culte des Dieux Fetiches (1785); um texto que Marx, de acordo com Wendling, “leu na tradugdo alema, em 1842”
(WENDLING, 2009, p. 51).

115 Marx afirma em uma carta, de 1877, que as se¢des finais do livro sdo “nada mais do que o breve resumo dos longos
desenvolvimentos anteriormente, dados nos capitulos sobre a produgao capitalista” (Marx, 1968).

116 Egte processo € conhecido como “primitivo” ou a acumulagio originaria, e ocorre através da divisio e da destrui¢io da
terra comum, a apropriagdo dos meios de producéo da sociedade por uma classe capitalista, € a consequente formagéo de
um proletariado.



130

(...) levou com ele da Inglaterra para o distrito de Swan River da Australia Ocidental
meios de subsisténcia e de produgdo na quantia de £ 50.000. Este Sr. Peel, ainda teve a
clarividéncia para trazer mais de 3.000 pessoas da classe trabalhadora, homens,
mulheres e criangas. Uma vez chegado ao seu destino, “Sr. Peel ficou sem um servo
para fazer a sua cama ou ir buscar-lhe a agua no rio”. Insatisfeito o Sr. Peel forneceu
tudo, exceto a exportacdo das relagdes inglesas de produgdo a Swan River! Ou ainda,
as relagBes sociais de producdo. (MARX, 1976, p. 933, grifo nosso)

Nas novas colonias, onde os trabalhadores sdo capazes de fugir e satisfazer as suas
necessidades de subsisténcia de forma independente, a relacdo do capital divide os recursos que o
Sr. Peel havia enviado para a Australia; assim, em outras palavras, deixa de ser capital. “A mula”,
escreve Marx (1976, p. 932), “é uma maquina de fiagdo de algoddo. Apenas em certas relagdes ¢é
que se torna capital. Fora estas circunstancias ndo ¢ mais capital do que o ouro ¢ o dinheiro
intrinsecamente, ou acucar ¢ o preco do acucar”. A “alma capitalista” desses itens estd “tdo
intimamente unida, na mente do economista politico, a sua substincia material, que baliza o capital
em todas as circunstancias” (MARX, 1976, p. 933). Ainda assim, por que essa confusdo ocorre e
como ela ¢ conectada aos temas da universalidade e particularidade? Para responder a essa pergunta,
pode ser ttil ensaiar alguns aspectos basicos da teoria da forma-valor da mercadoria de Marx.

Assim como o capital s6 pode existir em determinadas condigdes sociais, assim s3o as
principais caracteristicas da forma mercadoria; sdo semelhantemente dependentes de condigdes
especificas, que sdo delineadas no capitulo de abertura de O Capital. Esse primeiro capitulo
descreve uma sociedade de produtores de mercadorias independentes, cada um dos quais produz os
artigos que sdo de uso para outros que ndo eles proprios, e cada um assegura os artigos que eles
proprios requerem, para trocar os seus proprios produtos com os dos outros. Observe-se que na
estrutura de O Capital, o primeiro capitulo ndo é uma descri¢ao historica da sociedade pré-
capitalista, ao contrario, ¢ uma abstracdo, um esquema inicial, que surge a partir da compreensao
das condicdes de existéncia da propria forma da mercadoria.

Um objeto s6 pode ser uma mercadoria, se ¢ para ser vendido a outro individuo. Deve,
portanto, ser util para alguém que ndo seja seu produtor, ou melhor, para alguém que ndo seja seu
possuidor inicial e deve, portanto, ter um valor de uso (MARX, 1976, p. 131). A localizagdo de
mercadorias dentro de um sistema de cambio de mercado da origem a seu valor de troca, na medida
em que o valor de uma mercadoria esta relacionado com o de outro. O valor de uso e o valor de
troca, em outras palavras, os aspectos duais da mercadoria, pressupdem a existéncia de mercado.
Além disso, o valor que vier a ser expresso como valor de troca ¢ igualmente ligado ao mercado,
ndo representa a quantidade de bens, trabalho fisico despendido na produgdo do objeto, mas a

quantidade de tempo de trabalho socialmente necessario, que este ato de producao representa, isto €,



131

a soma quantitativa de trabalho abstrato, socialmente necessario, que tera de ser ampliado a fim de
produzir o item conforme os meios de producio atuais. Essa abstracio e homogeneidade!!” s6
podem surgir através da generalizacdo do (inter) cambio entre diferentes trabalhos, isto ¢, desde a
quantitativa equivaléncia abstrata das diferencas qualitativas. A forma da mercadoria €, portanto,
peculiar a um sistema social no qual o individuo satisfaz sua necessidade, através da troca
generalizada, e em que o trabalho qualitativo se torna trabalho abstrato universal.

O que se torna aparente ¢ a situagdo em que a particularidade qualitativa ¢ subsumida e
articulada por uma generalidade quantitativa, uma generalizagdo que implica a organizagdo de
temporalidades particulares sob a rubrica do tempo social abstrato. Assim, mesmo nos termos
introduzidos no Primeiro Capitulo de O Capital, verifica-se que determinados trabalhos sdo
langados como elementos da massa universal do trabalho social e que as trocas que isso envolve sdo
conduzidas de acordo com uma medida, que decorre da generalidade e abstracdo da mesma
universalidade. Em termos hegelianos, os individuos particulares sdo, portanto, relacionados por
meio de sua propria identidade universal compartilhada, ou seja, trabalho social abstrato. Isso,
entretanto, ¢ uma forma inerentemente alienada e separada de universalidade. Esses individuos nao
interagem diretamente; a reproducdo da sociedade ocorre por meio da troca de mercadorias, € ndao
através da interacdo direta e da organizagdo dos sujeitos em causa. Consequentemente, a
universalidade torna-se um aspecto real e concreto da sociedade, na medida em que constitui uma
relacdo entre individuos; ainda, na medida em que fica aquém da inter-relacdo organica total, pode
ser classificada como uma representagdo da unidade mais auténtica, mais ou menos da mesma
maneira que as objegdes ao Estado burgués. E certo que este tltimo ponto ndo ¢ um tema dominante
em O Capital em si, contudo, pode ser ai discernido.

Essa mesma reflexdo ¢ identificada na obra de Debord e ¢ notavel que ele levante essa
problematica em relagdo ao tempo e a temporalidade, enquanto faz referéncia a afirmagdo de Marx
(2000, p. 196) de que ““a realidade que o comunismo esta criando, ¢ precisamente a verdadeira base
para torna-lo impossivel, pois alguma coisa deve existir independentemente dos individuos”.
Debord (2006, p. 836) expressa uma coletividade composta por “uma variedade de tempos
autdbnomos, mas efetivamente federados”. As condi¢des da unidade e da agdo histdrica, portanto,
envolvem a inter-relagdo de temporalidades individuais.

Feitas essas observacdes, pode-se agora voltar ao fetiche. No mercado cambial, o valor

aparece como o valor de troca, porque o valor de uma mercadoria ¢ expresso numa relagdo

117 “A total forga de trabalho da sociedade, que se manifesta nos valores do mundo das mercadorias, resulta numa massa

homogénea de forca de trabalho humana, embora composta de inimeras unidades de for¢a de trabalho” (MARX, 1976, p.
129).



132

quantitativa com a de outra (MARX, 1976, p. 152). Agora, se o valor de troca de um retros de linha,
para usar um dos proprios exemplos de Marx, ¢ equivalente ao de uma peca de roupa, entdo, o valor
de uso, ou seja, o corpo fisico da roupa serve como expressdo do valor da linha (x quantidade de
linha = uma pega de roupa)'!'®. Esta ¢ a base do fetiche: um valor que resulta de relagdes sociais
aparece como caracteristicas objetivas de um produto dessas relagdes. “O casaco”, escreve Marx
(1976, p. 149), ¢ “dotado de forma de valor pela propria natureza, tanto quanto a sua propriedade de
ser pesado ou a sua capacidade para nos manter quentes”. A origem do valor no trabalho social
torna-se obstruida, uma vez que aparece como um atributo do proprio casaco. Quando o casaco ¢é
substituido por dinheiro, essa base ¢ obscurecida por completo: o valor, em seguida, aparece como
preco.

Note-se que a troca possibilita a diferenca no trabalho, por meio da universalidade da
relagdo social do trabalho. Com a introdug@o do dinheiro, a universalidade derivada da inter-relagao
de produtores especificos fica expressa sob a forma de um produto universal, isto ¢, o dinheiro, em

19 0 dinheiro, escreve Marx, ¢é “a

que cada mercadoria especifica ¢ equivalentemente processada
forma final do mundo das mercadorias”, porque “esconde o carater social do trabalho privado e as
relacdes sociais entre os trabalhadores individuais” (MARX, 1976, p. 168).

A consideracao de abertura de Marx acerca da mercadoria, no primeiro capitulo de O
Capital, ja retrata a incapacidade dos produtores em gerenciar e organizar seus proprios negocios de
forma consciente. Enquanto as relagdes sociais, por meio das quais a sociedade se reproduz,
“assumem a forma fantastica de uma relagdo entre as coisas”, cada homem ¢ separado da
organizagdo geral do todo. Os homens tornam-se subordinados a uma universalidade abstrata e
separada que surge a partir deles, mas que de fato dita os seus movimentos, ou seja, 0 “seu proprio
movimento dentro da sociedade tem a forma de um movimento feito pelas coisas, e essas coisas,
longe de estar sob seu controle, na verdade, controla-os” (MARX, 1976, p. 167). Isso simplesmente
significa que os individuos se relacionam por meio das interagdes dos seus produtos;
consequentemente, a atividade social sera ditada pelo trabalho alienado, envolvido na producao de
mercadorias e do cambio.

Na relagdo salarial, as peculiaridades da forma mercadoria, que identifica as coisas com seus
precos, faz com que o trabalho realizado durante o dia seja substituido pelo prego da forga de

trabalho vendida ao capitalista. A distingdo entre o trabalho remunerado e nao remunerado ¢

118 Para uma reflexdo acerca dessa tematica, sio extremamente pertinentes as observagdes de Anselm Jappe, no volume 1,
n. 2, da Revista Limiar, do 1° semestre de 2014. (Cf.: JAPPE, 2014, 5-29)

119 Este ponto é mais complexo: Marx passa a observar que o preco do dinheiro oscila e, no terceiro volume, ele descreve
a compra e venda de dinheiro como uma mercadoria de pleno direito. O ponto, porém, ¢ que ele serve como expressao da
universalidade do trabalho social.



133

mascarada e a origem do capital em mais-valia some de vista. Em consequéncia, a desigualdade da
producao capitalista aparece como a igualdade das trocas de mercadorias, o comprador e o vendedor
do trabalho se confrontam como iguais, possuidores dos mesmos direitos de propriedade. Assim
para Marx (1976, p. 680), “todas as noc¢des de justica realizadas tanto pelo trabalhador como pelo
capitalista, sdo ilusdes do capitalismo sobre a liberdade, todos os truques apologéticos de economia
vulgar, tem [isto] como base”. Dai a famosa distingao de Marx entre a “esfera da circulagdo”, onde
“tudo se passa na superficie e a vista de todos”, e a “morada oculta da producao” (MARX, 1976, p.
280). As nogdes burguesas de Justica e Direito ndo s6 exploram a mascara, mas, também, a
facilitam ativamente. Note-se que O Capital oferece muito mais do que uma critica meramente
moral da desigualdade, que ficaria atolada dentro das mesmas nog¢des liberais de igualdade como
“esfera de circulacao” em si.

As determinagdes subsequentes do fetiche, apresentado nas outras fases de O Capital,
continuam a desmascarar o status do capital como relagdo social antagénica. No volume dois, a
indefinicdo do preco do trabalho com o das matérias-primas acabadas trazem o fetiche a sua
realizacdo. No volume trés, Marx afirma que “o carater fetichista do capital” torna-se completo sob
a forma de capital de juros, na medida em que o valor cresce espontaneamente, pois, “aparece como
uma fonte misteriosa e auto-criadora do seu proprio aumento” (MARX, 1981, p. 51).

O fetiche estd intimamente ligado a teoria do trabalho, do valor e da alienacdo em Marx, ou
melhor, em suas formula¢cdes maduras. Para o fetiche, a obstrucdo das relagdes sociais capitalistas
promove o status autdbnomo do capital, como forca que determina a natureza e alocagdo de trabalho
e da atividade dentro da sociedade. O fetiche estd, portanto, intimamente ligado ao tema da inversao
do sujeito-objeto em O Capital.

Em primeiro lugar, encontrar a Gltima explanacao inicial de Marx dos aspectos fetichistas da
troca, demonstra que o capital se torna cada vez mais evidente que o proprio capitalismo. Como
demonstra Marx (1981, p. 352), a “produgdo apenas para o capital, ¢ ndo o inverso, ou seja, um
padrao constante de expansdo da vida para a sociedade dos produtores”. Os individuos, em outras
palavras, tornam-se subservientes aos seus proprios produtos objetivos e da atividade alienada. Essa
inversao assume varias formas, mas, em ultima analise, exige o dominio do “sujeito automatico”, de
valor capitalista, ou seja, um monstro, uma “substancia auto-movel” que esta em vigor na substancia
universal compartilhada pelo proprio trabalho alienado da sociedade (MARX, 1976, p. 256).

Contudo, o importante ¢ o sentido em que o capital de giro, como poder alienado, ndo chega
a captar a natureza completa da situacdo. Em vez disso, o capital ¢ uma relagdo social dentro da qual
esse poder torna-se alienado. Assim, para Marx (1973, p. 308), “aqueles que demonstram que toda a

for¢a produtiva atribuida ao capital ¢ um deslocamento, uma transposi¢cdo da forca produtiva do



134

trabalho, esquece precisamente que o proprio capital ¢ essencialmente este deslocamento, esta
transposigdo”. E, portanto, um erro tratar o capital como se fosse uma forga em si propria.

Para se analisar o capital em tais termos, € preciso promover um sentido monolitico, em vez
de um conjunto contingente de relagdes sociais e, assim, prejudicaria todo o sentido a que pode ser
inerentemente antagonico. Pode-se encerrar este movimento retornando ao infeliz Mr. Peel, de
Marx. O colonizador, que confundiu seus meios de produgao com o capital, e cujos trabalhadores o
abandonaram, quando confrontados com a possibilidade de escapar das condi¢des geradas pela
propriedade privada dos meios de producgdo. Pode-se afirmar que a raiz do erro de Mr. Peel reside
na situacao em que a forma da mercadoria faz com que o valor seja apresentado como um atributo
do proprio produto; dai a sua incapacidade em reconhecer que o dinheiro, os meios de produgao e os
meios de subsisténcia “s6 se tornam capital nas circunstincias em que eles servem, a0 mesmo
tempo, como meio de exploracdo e de dominagdo sobre o trabalhador” (MARX, 1976, p. 933).
Junto ao erro, vem a consequente tendéncia de se observarem as relagdes como “uma necessidade
eterna, ordenada pela natureza” (MARX, 1976, p. 575). Contudo, a infelicidade de Mr. Peel
também serve para ilustrar uma outra questdo. Embora a verdadeira natureza do capital como
relagdo social seja mascarada e apesar de a natureza permear e informar a totalidade da sociedade,
Marx mantém uma meta clara, isto ¢, sua analise, na medida em que mostra o capital como uma
relagdo social antagdnica assentada na exploragao, e identifica a relagdo-salario como o ponto que o
capital deveria abordar. Ainda que ndo se discuta a validade absoluta do seu diagnostico, nos
capitulos que se seguem, ele difere de Debord, e de alguma forma, d4 origem a uma série de
problemas: onde Marx aponta para a relagao salario, Debord apresenta, como ponto de ruptura, a
alienagdo do sujeito individual, a partir de um mundo em grande parte homogeneizado. Isso mina
qualquer critica acerca do funcionamento real do capital.

O espetaculo, analisado por Debord, ¢ caracterizado como uma tendéncia historica, que traz
a sua plena expressdo por meio do capitalismo mercantil moderno'?. Ainda assim, o espetaculo nio
¢, em ultima analise, especifico do capitalismo. O fim do capitalismo nio ¢ necessariamente o fim
do espetaculo, ja que o espetaculo € essencialmente a negacdo da acdo histdrica. Algumas formas de
espetaculo continuam existindo, desde que algumas formas de poder social separados se
mantenham, e, por este motivo, ndo pode haver nenhuma simples equivaléncia entre o espetaculo e
a mercadoria. Afinal, ndo sdo apenas as mercadorias expressoes do espetaculo, mas também, e
sobretudo, os modos de comportamento e as formas de oposi¢do politica. Por isso a obje¢do da L.S.

aos seus proprios admiradores contemplativos, que eles apelidaram de ‘pré-situs’ (DEBORD, 2006,

120 <0 mais desenvolvido [isto &, o espeticulo moderno] mostra a origem em outra luz, que finalmente ¢ a verdadeira luz”
(DEBORD, 2004a, p. 45).



135

p- 519). Assim, a luta contra o espetaculo ndo pode ser restrita a tentativas de abordar
exclusivamente o capitalismo, e de fato, exige um projeto muito mais amplo; um projeto de cunho
ético e estético, uma vez que é econdmico. E por essa razdo que o trabalho de Debord implica a
superagao efetiva da interpretagdo classica de Marx.

No dia 21 de margo de 1968, The Times Literary Supplement avaliou a obra de Debord, A
Sociedade do Espetaculo, e a de Raoul Vaneigem, A revolugdo da vida cotidiana. Admitindo-se
que “sob os densos involucros hegelianos com o qual eles fundamentaram suas paginas, varias
ideias interessantes estdo a espreita”, o revisor fez a seguinte analogia: “M. Debord e M. Vaneigem
trouxeram os seus principais textos ha muito esperados. O Capital o que esta para ser feito, por
assim dizer, pelo novo movimento?” (I.S., 2006, p. 501). Embora equivocada, tais comparacdes nao
deixam de ser comuns, e foram recepcionadas e aprovadas pela propria I.S. Em 1964, no centenario
da formacao do original A.LT., a LS. declarou-se ser um dos os primeiros sucessores diretos das

internacionais'?!, e em 1969 fizeram a seguinte alusio:

Sabe-se que Eisenstein queria fazer um filme sobre O Capital. Considerando suas
concepgdes formais e a submissdo politica, pode-se duvidar se este filme teria sido fiel
ao texto de Marx. Mas, por nossa parte, estamos confiantes de que podemos fazer
melhor. Por exemplo, assim que possivel Guy Debord vai fazer uma adaptagio
cinematogréfica de A Sociedade do Espetaculo que certamente ndo vai ficar aquém do
livro (LS., 1997, p. 673).

O filme foi finalmente feito, em 1973, e foi seguido por outro, logo em 1975: Refutacéo de
Todos os Julgamentos, pré ou contra, sobre o Filme A Sociedade do Espetaculo, onde, no script,
Debord afirma que, se muito, “nao houve trés livros de critica social de tal importancia nos ltimos
cem anos” (DEBORD, 2006, p. 1310).

Debord (1947b) também ndo era avesso a equiparar-se a Marx pessoalmente, ainda que
ironicamente. No entanto, por trds dessa ironia, havia o tom da realidade, isto é, Debord via a si
mesmo, bem como a L.S inseridos no “pensamento da historia”, tendo conferido uma perspectiva
“mais elevada” que seus antecessores, em virtude de sua localizagdo historica'?2.

Debord alega merecer “o 6dio universal da sociedade do seu tempo”, e sustenta ter “se

esforcado para ser intoleravel”. Ele e a LS. tinham se alistado no “partido do Diabo”!%*, e suas

121 Uma produgdo em comemoragdo ao centenario destaca uma fotografia de Marx com um baldo de fala com os
seguintes dizeres: “em 28 de setembro de 1964 sera exatamente cem anos desde que comecamos a Internacional
Situacionista. Esta realmente acontecendo o agora!” (GRAY, 1998, p. 118).

122 Isso deve ser moderado ao observar que Debord e a 1.S. reconhecem a sua propria localizagdo histérica e limitagio; em
suas “Teses sobre a IS e seus tempos”, Debord escreve: “‘quem ajuda o tempo presente para descobrir o seu potencial esta
blindado dos defeitos deste mundo” (DEBORD, 2006, p. 1133).

123 Isso ndo ¢ sinalizado na lista de détournements de Debord, mas é uma referéncia ao “The Marriage of Heaven and

99, ¢,

Hell”” de Blake, em que Blake liga o artistico, o apaixonado e potencialmente transgressor ao “diab6lico”; “a razdo pela



136

observagdes assumem conota¢des messianicas'?*, quando ele proprio e a 1.S. langam-se como
“emissarios do Principe da Divisao” (DEBORD, 2006, p. 1381) Entre tais comentarios esta a
adogdo da afirmagao de Mallarmé, “a destruigdo foi minha Beatriz” (DEBORD, 2006, p. 1663) e,
ao relacionar tal afirmagdo a uma das proprias referéncias de Marx de A Divina Comédia, forma-se
uma ilustragdo rapida da IS. acerca da suposta ““superacdo’ do marxismo classico. Na conclusdo do

primeiro prefacio, do primeiro volume de O Capital, Marx escreveu o seguinte:

Congratulo-me com todas as opinides baseadas na critica cientifica. Quanto aos
preconceitos da chamada opinido publica, a quem eu nunca fiz nenhuma concessao,
como sempre, minha méaxima ¢ a do grande florentino: “segui il tuo corso, e lascia dir
le genti” [Siga o seu caminho, e deixe o povo falar]” (MARX, 1976, p. 93).

Marx cita o Canto V, o verso 13, do Purgatorio. Ao comegar sua escalada do Monte
Purgatorio, Dante e Virgilio ultrapassam as almas dos atrasados arrependidos, individuos que sao
punidos, por sua indoléncia, com um atraso em sua propria ascensio. Quando Dante faz uma pausa
para ouvi-los, maravilha-se com a sua natureza corpdrea e ¢ repreendido por Virgilio, que o lembra
da necessidade de se esforgar em diregdo ao divino'>>. Em cada etapa da Divina Comédia, Dante,
como protagonista e ndo como narrador, espelha a natureza do circulo que passa'?%, e, nesse caso,
ele reflete a preocupacdo das almas ociosas com o mundano e o trivial. Tendo em conta a reflexao
do contexto e mentalidade, bem como a preocupacdo com o movimento do desenvolvimento
harménico das nog¢des hegeliana e marxista da historia, pode-se ler mais floreios literarios de Marx
neste prefacio, que sdo, em grande parte, entregues a “necessidade férrea” que rege as “leis naturais
da producdo capitalista”, com ironia, pois, assim como Dante espelha a preocupacdo das almas
ociosas com o presente, também, segundo Debord, o “cientifico-determinismo” de Marx reflete “a
fraqueza do proletariado revolucionario de seu tempo” (DEBORD, 2006, p. 797).

Para Marx, ¢ a luta e, de maneira nenhuma, a lei econdmica, que tem de ser compreendida;
Debord, por sua vez, mantém o convite de Marx para a realizagdo da Filosofia e da Praxis para
formar o real, o nticleo radical do seu trabalho. Debord, contudo, também afirma que a derrota das

1848 insurreicoes ¢ da Comuna promoveu as tentativas de Marx em reforcar essa luta com o

qual Milton escreveu em grilhdes quando tratou sobre os anjos e Deus, e a liberdade, quando dos deménios e do inferno, €
porque ele era um verdadeiro poeta e partidario do diabo sem o saber” (BLAKE, 2008, p. 129).

124 Novamente, isso ndo ¢ sinalizado na lista de détournements de Debord, mas parece ser uma alusdo a Jesus Cristo: “eu
vim para langar fogo sobre a terra (...) Cuidais vds, pois que vim trazer paz a terra? Eu lhes digo, ndo, mas, divisdo” (Lc
12, 49-56). O “principe” para Debord ¢, no entanto, o proletariado historico, em que ¢ imediatamente escalado como
“aquele que fora injusticado” (DEBORD, 2006, p. 1383); isso, de acordo com as notas de Debord no In girum, era uma
senha usada pelos “milenaristas italianos”, e referenciado por Bakunin (DEBORD, 2006, p. 1418).

125 “Mantenha-se comigo e deixe o povo falar! (...) O homem que permite seus pensamentos serem desviados / por uma
coisa ou outra, vai perder de vista / seu verdadeiro objetivo, sua mente minara sua forga” (ALIGHIERI, 1979, p. 49).

126 «¢(_..) a Alma ¢ fixada eternamente naquilo que ela escolheu. Por isso a reagdo que suscita em Dante pode haver mais
do que o reflexo do que ele tem em si” (ALIGHIERI, 1979, p. 50).



137

conhecimento das leis economicas. Marx permitiu-se ser atraido para dentro do solo das dominantes
formas de pensamento. Isso deu origem ao lado cientifico-determinista do pensamento de Marx, que
abriu uma “brecha” para que o processo de ideologizacdo fosse capaz de penetrar; foi dessa forma,
mutilada e definitiva, que a teoria de Marx se tornou marxismo. Debord e a LS. concebiam o
“economismo’ marxista como um exemplo de fetichismo que o proprio Marx havia identificado;
ora, o progresso ascendente foi prejudicado por uma abordagem que apenas refletia a maneira pela
qual a histéria humana, dentro do capitalismo, realmente esta formada “pelos produtos das maos dos
homens” e ndo pelos proprios produtores (MARX, 1976, p. 165).1%

Em contraste, e, como a Beatrice negativa de Debord pode indicar, ele e a L.S. defendem
uma negatividade constante, perpetuamente oposta a0 momento presente e, portanto, oposta a
qualquer atribui¢io da agfio para a determinagdo econdmica ou estrutural'?®, Dai a rejeigdo pela LS.
de Ernest Mandel, como um “trotskista”, cujo “Tratado sobre a Economia Marxista”, por si so
contradiz todo o método revolucionario de Marx” (LS., 1997, p. 442).

A explicagdo de Marx, separada das universalidades generalizadas e das abstragdes
operativas do capitalismo, que sdo alienadas dos individuos particulares e que se estruturam e
articulam, ¢ escalada como um conjunto de leis abstratas, separadas e até mesmo hostis em rela¢ao
aos individuos, cuja auto-consciéncia histdrica se propde a fornecer. Na verdade, a sua andlise do
capitalismo mantém a inversdo da histéria, do sujeito e objeto, na medida em que os agentes
permanecem subordinados as “leis” de sua propria criagdo econdomica.

Em contraste, o “inimigo”, para Debord e para a I.S. ndo foi apenas o proprio capitalismo,
mas toda a separagao da historia; os fracassos politicos do Século 20 foram realizados para revelar
“a organizagdo revoluciondria, pois ja& nao se pode combater a alienagdo por meio de formas

alienadas de luta” (Debord, 2006, p. 819).

2.5 O marxismo como ideologia e espetaculo

As afirmacgdes anteriores sdo contextualizadas observando-se algumas das influéncias que as
informam, entre as quais destacam-se o marxismo e Filosofia, de Korsch, e historia e Consciéncia
de Classe, de Lukacs. Ambos apareceram em 1923, mas recebem tradugdes francesas em 1964 ¢
1960, ajudados, em grande parte, pela notoriedade engendrada pela reagdo, inicialmente hostil, do

partido para com essas obras. O marxismo e Filosofia de Korsch ¢ particularmente pertinente, uma

127 «“Algumas perspectivas do capitalismo refletem a influéncia da propria ideologia capitalista (...) [€] expressam, em suas
profundezas a esséncia da visdo capitalista do homem” (CASTORIADIS, 1974).
128 Como estabelecido por um slogan em maio de 1968: “estruturas ndo marcham nas ruas” (NOYS, 2010, p. 54).



138

vez que intenciona combater a tendéncia de a Segunda Internacional voltar-se para a democracia
social e para a ideologia estatica. Em certo sentido, prefigura as tentativas dos situacionistas em
recuperar o projeto comunista, a partir da sua propria representacao e, similarmente, afirma que o
marxismo deve ser um movimento histérico em curso, em vez de uma representacao tedrica de um
momento histérico particular.

Para Korsch (1970, p. 57), reduzir-se o marxismo a um conjunto de leis econdmicas,
implica separar sua conexdo com a constru¢do da histdria, e, portanto, convida ao reformismo;
porque, se ele permanece “dentro dos limites da sociedade burguesa e do Estado burgués”, as suas
criticas j4 ndo serdo necessariamente desenvolvidas pela sua propria natureza, na pratica
revoluciondria. As denuncias oficiais de Korsch promoveram sua tendéncia para a ultra-esquerda
(GILES-PETERS, 1973).

Em 1950, para Korsch, todas as tentativas em se restabelecer a doutrina marxista como um
todo, na sua fungdo original, eram utopias reacionarias; a pratica revolucionaria, bem como a teoria
devem procurar fontes além Marx. Lukacs, por sua vez, observa em historia e Consciéncia de
Classe que o erro essencial do pensamento “burgués” reside na tendéncia em ver o momento
historico da sociedade capitalista como uma verdade eterna; Debord observa, na mesma proporgao,
que as leis naturais da produgao capitalista e sua necessidade férrea sdo exemplos deste mesmo erro
de Marx.

As credenciais de subversdo, pretendidas pela abordagem hegeliana de Marx, foram
promovidas por Lefebvre. Note-se, curiosamente, neste momento, que um movimento em dire¢ao
ao cotidiano ja pode ser encontrado em Sartre. Em sua “busca por um método”, um ensaio que
apareceu pela primeira vez em 1957 e que formaria parte da introdugdo de sua Critica da Razéo
Dialética, ele se opde ao que considera ser a tendéncia do marxismo, em recolher a particularidade
de individuos especificos e as circunstancias em categorias universais a priori. “Para a maioria dos
marxistas”, escreve Sartre (1960), “pensar ¢ reivindicar a totalidade e, sob este pretexto, substituem
a particularidade por um universal”. Tal método, afirma ele, “ja formou seus conceitos; ja esta certo
de sua verdade. O seu unico objetivo ¢ forcar os eventos, as pessoas, ou os atos, considerados como
moldes pré-fabricados”. As objecdes de Sartre a0 marxismo classico sao semelhantes a antipatia
situacionista ao abstrato e as leis econdmicas universais, pois, qualquer forma universal deve

emergir de um estudo dos elementos particulares em causa'?’.

129 0 marxismo deve estudar os homens reais em profundidade, nfio os dissolver em um banho de 4cido sulfiirico”
(SARTRE, 1960).



139

Ha outras influéncias e homologias que podem ser conferidas aqui. Sao notaveis as ligacdes

130 embora a adogiio de Marx, por Debord, possa ser compreendida e

com 0 pensamento anarquista
enquadrada em termos de conjunto entre o interesse de Lefebvre no cotidiano e a afirmagdo de
Castoriadis de que a contradigdo principal do capitalismo moderno ja ndo podia ser concebido em
termos classicos. Tal referéncia pode ser encontrada no “Capitalismo Moderno e Revolugdo” de
Castoriadis (1974); um texto elaborado em 1959, que coincidiu, em termos da sua publicagdo com
Socialismo ou Barbérie, com a adesdo de Debord ao grupo!'®!. Ele apresenta um grande niimero de
pontos de semelhanca com a teoria de Debord, inclusive porque enfatiza a autonomia subjetiva e
afirma que o marxismo classico tende a substituir as agdes dos individuos com uma lei dindmica e
objetiva natural.

Para Castoriadis, o desemprego diminuiu, os salarios € o padrdo de vida aumentaram, a
classe trabalhadora deixou de ser uma “classe em si”. Considera, ainda, que a luta de classes
mantém-se como um determinante econdmico e, quando se relaciona as novas condigdes de vida,
revela a redundancia da andlise marxista tradicional, ou seja, a capacidade do capital suportar um
aumento nos salarios se choca com a teoria da mais-valia; e, como esses aumentos resultam da luta
de classes, os individuos devem ser possuidores de uma agdo maior do que a permitida pelas leis e
tendéncias de Marx, ou mesmo pelas formas burocraticas de organizagdo politica que a teoria de
Marx fomenta.

O potencial revolucionario, no interior do capitalismo moderno, poderia, portanto, deixar de
ser entendido em termos de extragdo da mais-valia e, em vez disso, uma nova contradi¢ao seria
identificada. Para Castoriadis (1974), o capitalismo ¢ obrigado tanto a incluir quanto a excluir seus
trabalhadores. Primeiro para reduzi-los a meros cumpridores de ordens e automatos na producao,
alienados da sua propria atividade; em segundo, para promover a subjetividade que a produgdo
nega, através do consumo.

Nenhum requisito pode ser plenamente satisfeito e o resultado ¢ uma for¢a de trabalho
descontente, bem como a consequente divisdo da sociedade em “patrdes” e “empregados”. A
analise de Castoriades se harmoniza com as de Debord, especialmente quando se observa a

interpretacdo de Castoriadis de que este novo contexto gera uma revolta que critica todos os

130 Debord também parece ter tirado alguns escritos anarquistas, particularmente aqueles de Bakunin, cujo hegelianismo
tacito pode ter favorecido o interesse de Debord. Bakunin opds-se aos “discipulos da escola doutrinaria do comunismo
alem3o”, em uma veia similar as objegdes de Debord ao dogmatismo econémico, queixando-se da subjugagio da vida e
do individuo a lei cientifica abstrata. “O que eu prego é a revolta da vida contra a ciéncia” (BAKUNIN, 1970, p. 59).
Note-se que das Teses 91 a 95 de A Sociedade do Espetaculo sdo uma critica do Anarquismo de Debord, mas deve ser
observado que ele descreve os anarquistas espanhdis de 1936 como aqueles que instituiram “o modelo mais avangado do
poder proletario ja percebido” (DEBORD, 2006, p. 803).

1310 texto aparece em Socialismo ou Barbérie, n. 31-33, entre 1960-1961; Debord foi membro do movimento a partir do
final de 1960 a maio 1961.



140

aspectos da vida contemporanea, uma critica muito mais profunda do que qualquer coisa tentada no
passado. Assim, a “restricdo” econdmica e as “questdes politicas”, afirma Castoriadis (1974),
tendem a tornar-se “cada vez menos relevantes”. Isso leva diretamente ao “novo proletariado™ de
Debord, um conceito que surgiu como resposta a aparente auséncia do capitalismo moderno e da
pobreza material que tinha explicado Marx.

Retomando a “classe universal” em Hegel, conforme descrito em sua Filosofia do Direito,
bem como a apropriagdo desse conceito por Marx, na sua critica ao texto de Hegel, observa-se que,
para Hegel, a “classe universal” era uma classe de burocratas estatais, encarregados de mediar os
interesses gerais ¢ particulares da Sociedade; para Marx, por outro lado, a verdadeira “classe
universal” era o proletariado, que tinha sido acusado de abolir a separacao, a falsa universalidade da
sociedade burguesa e com isso instituido uma forma mais auténtica de comunalidade. Assim,
quando Hegel apresenta o estado burgués como a realizagio da Ideia, Marx prevé a sua aboli¢ao por
meio da realizagdo de uma forma nova e mais genuina da comunidade social. O grito de guerra da
classe universal de Marx (1975, p. 254), “eu ndo sou nada e devo ser tudo”, sustenta forte
semelhanga com a unidade existencial e o proletariado de Debord, nomeadamente no que diz
respeito a movimentagao do proletariado em direcdo a forma de unidade sujeito-objeto.

Onde a classe universal de Marx se opde a burguesia, a fim de proporcionar as condi¢des da
verdadeira universalidade, através da superacdo revolucionaria da classe adversaria, Debord
desenvolve um afastamento das nogdes tradicionais de classe e categorizagdo econOmica. A
universalidade do proletariado deriva da sua ubiquidade, que, por sua vez, deriva da oposicao a
separagdo, em vez de fatores econdmicos por si. Sendo assim, o espetaculo ndo pode ser reduzido
ao capital por si s6, como forg¢a irredutivel em determinantes puramente econdémicos. Marx (1976,
p. 272) tinha definido a classe proletaria como todos os que estdo privados dos meios de reproducao,
de forma independente dos seus proprios meios de subsisténcia e, assim, obrigados a vender sua
forca de trabalho por um saldrio. Para Debord, a tecnologia e automagdo exprimia o sistema
econdmico com base no trabalho, o que era um anacronismo.

A trajetdria de crescimento continuo do capital significava o desenvolvimento continuo da
possibilidade de se abolir o trabalho assalariado por completo, assim como os bens e as
necessidades fabricadas pelo capital. A fim de mascarar a sua propria obsolescéncia, foram se
tornando cada vez mais triviais e banais. Para Vaneigem (1994, p.162), “o consumo de bens carrega
em si as sementes de sua propria destruicdo e as condigdes de sua propria transcendéncia”. Apesar
da abundancia de mercadorias ter resolvido o problema basico de sobrevivéncia, ela o tinha
retardado, de modo que ele, continuamente, se regenerava em um nivel superior” (DEBORD, 2006,

p- 778). No meio da abundancia, em outras palavras, a humanidade ainda esta continuamente



141

obrigada a trabalhar ndo s6 em fungao dos elementos essenciais de sobrevivéncia, ou melhor, das

necessidades basicas da vida dentro de uma sociedade!'??

, mas para a pobreza dourada, dita para
“aumentar a sobrevivéncia”, segundo a leitura de Debord (2006, p. 778). Dai as ligacdes entre

espectador e a consciéncia infeliz hegeliana. Porque, como Vaneigem coloca:

O consumidor ndo pode e ndo deve nunca atingir a satisfagdo, a logica do objeto de
consumo exige a criacdo de novas necessidades, mas a acumulacdo de tais falsas
necessidades agrava o mal-estar dos homens confinados, com dificuldades crescentes,
unicamente a condi¢do de consumidores” (VANEIGEM, 1994, p.162).

Para Debord (2006, p. 779), o reconhecimento e a superagao da constante busca pela propria
auto-alienagdo era quase inevitavel, posto o capital nunca dominar completamente e subsumir o
desejo humano. Ele s6 pode tentar satisfazé-lo com a “sobrevivéncia consumivel” com mais
produtos de base, o aumento da abundancia do que era inversamente proporcional a sua capacidade
de satisfazer. Ao se localizar o potencial revoluciondrio dentro desse “vale climatizado de ldgrimas”
(LS., 1997, p. 246), ao contrario de basear-se unicamente na producdo, a LS. identificou a
possibilidade de um novo modo de vida completo; um futuro revolucionario, que nao se constituiria
numa versao mais equitativa do presente, modelado numa forma “mais justa” de produgdo e
distribui¢do, mas que, ao invés, constitui algo genuinamente novo'.

A questdo proeminente ¢ que a obsolescéncia do trabalho significa a obsolescéncia da
politica, baseada redutivamente no trabalho, pois, exclui a restricdo do proletariado a classe
trabalhadora. Isso ndo € negar a centralidade, dentro da expansao proletaria. Em 1962, a I.S. (1997,
p. 253) declarou que o proletariado foi integrado e os trabalhadores estavam satisfeitos, ou
identificando-se com alguma categoria separada dos trabalhadores. Tal afirmagdo ¢ extremamente
reacionaria, porque a demanda dos trabalhadores, para a superacdo do trabalho assalariado era,
necessariamente, um com o desejo mais amplo, mais universal de suplantar a banalidade de uma
sociedade fundada no trabalho assalariado.

Esse ponto ¢ esclarecido a medida em que remete ambos, operario e capitalista, como
igualmente determinados pelo capital. Embora ambos sejam alienados, para Marx (1976, p. 990) o
“trabalhador estd num plano mais elevado em relagdo ao capitalista, uma vez que o capitalista tem
suas raizes no processo de alienacao e encontra satisfacdo absoluta, enquanto o trabalhador ¢ vitima

que o enfrenta como um rebelde”. Com a banalidade da vida espetacular e a onipresente alienagao, a

132 <(_..) O nimero e a extensdo dos chamados requisitos necessarios, assim como a maneira pela qual estdo satisfeitos,

sdo eles proprios produtos da historia, € dependem, portanto, em grande medida, do nivel de civilizagdo atingido por um
pais” (MARX, 1976, p. 275).

133 ¢(_..) pela primeira vez o problema nio é superar a escassez, mas dominar a abundancia material de acordo com os
novos principios. (...) ndo apenas mudando a maneira como ela ¢ compartilhada, mas totalmente reorientando-a” (I.S.,
1997, p. 419).



142

determinacao externa se torna ainda mais evidente. A oposi¢ao ao capital rompe, assim, a divisdo de
classes e deixa de ser obrigado as lutas sindicais no local de trabalho. E por essas razdes que a LS.
compreende ser o “novo proletariado” capaz de “abranger a todos” (I.S., 1997, p. 253). Este novo
proletariado ¢ claramente semelhante aos “compradores” de Castoriadis, em oposi¢do a quem esta
na sociedade, ou seja, aos “doadores”.

Em 1963, portanto, apos a adesdo de Debord ao movimento Socialismo ou Barbarie, a L.S.
(1997, p.309) considerou que “no atual contexto, a realidade estd comegando a tomar forma,
podemos considerar como proletarios todas as pessoas que ndo tém possibilidade de alterar o
espaco-tempo que a sociedade lhes permite” e considerou que os “governantes sdo aqueles que
organizam este espago-tempo, ou pelo menos tem uma margem significativa de escolha pessoal”.
Em 1965, atestaram: “uma nova consciéncia proletaria” estd emergindo entre a populagdo e a
descreveram como sendo marcada pela preocupacdo aparentemente existencial de que as pessoas
“ndo sdo os mestres de suas proprias atividades, de suas proprias vidas”. Essa visdo pode ser

considerada um parametro que conduziu A Sociedade do Espetaculo:

O proletariado ¢ o portador da revolugdo que ndo pode deixar nada fora de si mesma, a
exigéncia da dominagdo permanente do presente sobre o passado'>* ¢ a critica total da
separacdo (...). Nenhum alivio quantitativo de sua pobreza, sem a iluséria incorporagao
hierarquica, pode fornecer uma cura duradoura para a sua insatisfacdo; o proletariado
ndo pode realmente reconhecer-se em qualquer mal particular, ja sofrido, nem no
endireitamento de qualquer mal particular, nem mesmo no endireitamento de muitos
destes males, mas apenas no mal absoluto de ser rejeitado as margens da vida
(DEBORD, 2006, p. 816)

Em suma, o novo proletariado ¢ simplesmente aquele que queria mais da vida, em oposicao
aos satisfeitos com o presente ou engajados em manté-lo. Assim, apesar da preocupagdo de Debord
com o fundamento histérico das afirmagdes dentro de um contexto especifico!*>, a contradi¢io que
define a sociedade moderna foi observada, nos termos de uma oposicao abstrata entre um presente

fixo e um futuro potencial. Isso, apesar das virtudes do trabalho da L.S., talvez sirva para destacar a

sua aceitacdo bastante limitada das rela¢des sociais capitalistas.

134 Uma referéncia ao Manifesto Comunista: “Na sociedade burguesa (...) o passado domina o presente; na sociedade
comunista o presente domina o passado” (ENGELS; MARX, 1985, p. 97).

135 Este local histérico é importante e Debord critica um membro da seco italiana por negligencia-lo, referindo-se ao seu
trabalho como idealismo (DEBORD, 2006, p. 341). Uma posigdo semelhante pode ser encontrada na sua critica ao
anarquismo, tal como estabelecido em A Sociedade do Espetaculo; sua objegdo ndo parece ser com 0 anarquismo em si,
mas com o que se espera de sua realizagdo, independentemente do contexto historico. A insisténcia de Debord sobre a
diferenca entre a L.S. e o Anarquismo deve-se as possibilidades situacionistas em observar uma conjuntura tecnologica,
artistica e economica especifica.



143

O espetaculo se funde ao capitalismo e o inclui dentro de si mesmo, apesar de ele proprio ser
levado a plenitude pelo capitalismo'*®. Se o espeticulo ndo é redutivamente equivalente ao
capitalismo, entdo ele ndo pode ser restritivamente identificado somente com a mercadoria e seu
fetiche. Ao se fazer uma equagdo direta e redutora entre a mercadoria e a imagem, isso €, em ultima
andlise, contradizer os postulados debordianos. Tal suposi¢do pode ser ilustrada com referéncia ao
artigo, de 1969, “Como nado entender os livros situacionistas”, que procurou responder as criticas
publicadas das obras recentes de Debord, Vaneigem e Viénet'*’. No que diz respeito ao livro de
Debord, a revisdo apontada para o ataque era de um artigo extremamente critico, apresentado por
Claude Lefort, um ex-membro do movimento Socialismo ou Barbarie, embora tenha pertencido ao
grupo antes da adesdo de Debord!*®. Em artigo, que apareceu na edigo de fevereiro de 1968, em La
Quinzaine Littéraire, embora cometa uma série de erros de interpretagdo, Lefort apresenta diversos
pontos criticos que refletem alguns aspectos desta Tese, e significativamente as respostas da LS.
para estes pontos sdo, em grande parte, ad hominem ¢ sem substancia. Contudo, se justifica
plenamente atacar as conclusdes de que Lefort retira sua afirmacao de que Debord simplesmente
substitui “a mercadoria pelo espetaculo” (I.S. 1997, p. 616). De acordo com Lefort, Debord ¢

encantado pelo fetiche de Marx.

Enquanto intoxicado pelo fetichismo, Debord leva-nos a “entender que ndo ¢ o sistema
de produgdo de mercadorias ao qual se deve o movimento fantasmagorico que habitam
[as mercadorias]; pelo contrario, a producgo da fantasmagoria governa as mercadorias
(LEFORT, 1968).

Lefort, em outras palavras, 1€ o espetdculo como cumplice ou coincidente com o fetiche da
mercadoria, ou ainda, como uma grande extensdo dela. Para Lefort (1968), Debord confunde o
fetiche com a “substincia auto-movel do valor”. Seu artigo, de uma forma bastante didatica,
demonstra que, para Marx, ¢ o valor que movimenta as mercadorias ¢ ndo o fetiche, e entdo,
erroneamente, centra-se sobre o fetiche e obscurece a base real, fazendo Debord perder a verdadeira
fonte do problema. Em termos gerais, Lefort estd totalmente correto; Debord, de fato, resolve um
sintoma, como se fosse uma causa. Em termos de componentes técnicos da teoria, Lefort esta
completamente equivocado, pois o sintoma real em que Debord se concentra, ndo € o fetiche, e sim

um conceito muito mais amplo, trans-historico do poder alienado; e onde Lefort defende ter Debord

136 “Agora é a hora do espetaculo. Se reconhece, também, o momento atual como o da luta contra o espetaculo; o
momento em que a revolucdo descobre sua tarefa na realizagdo geral e direta de toda a vida historica” (DEBORD, 2004a,
p. 44).

137A Sociedade do Espetaculo (1967), A Revolugdo da Vida Cotidiana (1967), a Furia Situacionista no Movimento de
Ocupagao (1968), respectivamente.

138 Lefort tinha sido considerado desfavoravel, por Debord, no final de 1950. No artigo da Internationale Situationniste,
que foi escrito quase dez anos mais tarde, ele ¢ acusado de conservadorismo por ter dito que toda a organizacdo
revolucionaria estd fadada ao colapso da burocracia.



144

afirmado a produgdo do fetiche governar a mercadoria, o proprio Debord, como os proprios
situacionistas foram rapidos em apontar que tinha, de fato, afirmado que “o oposto”, isto €, o
espetaculo € “simplesmente um momento do desenvolvimento da produgdo de mercadorias” (I.S.,
1997, p. 616).

A declaragdo pode contradizer a tese de que a produgdo de mercadorias é, de fato, um
momento de uma tendéncia historica mais ampla da produgao do poder social alienado. Entretanto,
se o capitalismo mercantil traz essa tendéncia a sua plena expressdo, atualizando-o assim e
tornando-se manifesto, entdo a aparente contradicdo ¢ aliviada. Nas efetivas palavras de Debord
(2006, p. 778), na passagem a que se refere a resposta da I.S. ao posicionamento de Lefort: “o
espetaculo corresponde ao momento historico em que a mercadoria completa sua colonizagdo na
vida social”. Isso ndo acarreta uma identidade redutora entre a mercadoria e o espeticulo; em vez
disso, o capitalismo mercantil ¢ simplesmente a forma mais adequada a tendéncia econdmica de
poder separado que da origem ao espetaculo. Se, um sistema social diferente, for introduzido e
replicado ou, até mesmo, avancado nessa separacao, logo ele seria caracterizado pelo seu proprio
modo de espetaculo.

Retomando a afirmagao de Debord (2006, p. 776) de que o espetaculo exibe o “principio do
fetichismo da mercadoria”, esta Tese, por sua vez, reafirma que esse “principio” reclama um
afastamento da teoria de Marx. A fim de resolver esta problematica, deve-se observar a
“sobrevivéncia aumentada” e a ligagdo entre esse conceito e a no¢ao de valor de uso.

Sob o espetaculo, a “satisfagdo das necessidades humanas primarias” € substituida pela
“incessante construgdo de pseudo-necessidades” (DEBORD, 2006, p. 782). Isso significa, ndo
somente ter as formas de uso, como também precisa adequar a sobrevivéncia por si so, ligada no
ambito do valor capitalista; além disso, o espetidculo “monopoliza” o “cumprimento” de “todo o
valor de uso humano” (DEBORD, 2006, p. 780). Debord ¢ conduzido a sustentar que a tensao
contraditoria, entre valor de uso e valor de troca, deu lugar a vitdria da troca sobre a forma. O valor
de uso, segundo ele, tendo se tornado inteiramente subsidiario a capacidade da mercadoria em
realizar o capital, agora é necessario para funcionar como alibi'*%; e, como a utilidade pratica da
mercadoria é corroida, trata-se, entdo, de funcionar como mercadoria enquanto valor de uso'*’.

A principal preocupagdo de Debord (2006, p.789) é com a construgdo da “falsa”

necessidade, mas essas posi¢oes nao o aproximam da semelhante nogao de “valor simbolico” de

139 <0 valor de uso, que antigamente era implicito na troca do valor, agora deve ser explicitamente proclamado, dentro da
realidade invertida do espetaculo, justamente porque a sua realidade efetiva é corroida pelo excesso de desenvolvimento
da producao de mercadorias” (DEBORD, 2006, p. 781).

140 “Os casos excepcionais de esses produtos que tém pregos sem ter qualquer valor ndo serdo considerados aqui”
(MARX, 1976, p. 292).



145

Baudrillard. Ora, se os produtos sao comprados por causa de suas denotacdes simbolicas, entdo se
esta extremamente proximo da perspectiva, a partir da qual essas denotagcdes sdo como
determinantes-chave da economia, eclipsando a do trabalho. Além disso, apesar de sua propria
compreensdo de Marx, Debord chega perto de adotar uma posigdo parecida com a suposi¢ao
comum de que o fetiche da mercadoria, simplesmente, se refere a uma fixagao irracional sobre as
marcas, denotagdes, elogios, etc. de um item, isto €, ao contrario do rumo atual do conceito de Marx
sobre a abdica¢do do controle consciente da organizagdo da atividade social.

Como observado, Postone apresenta os aspectos mais aparentes da problematica da teoria
do valor-trabalho como um marcador para a sua validade. Debord, por sua vez, apresenta as
disparidades entre essa nog¢do mais superficial do proprio fetiche, como uma demonstragdo de o
capitalismo ter dado origem a uma forma mais pura e concentrada do fetichismo de Marx, pois, a
mercadoria tem o sentido de mistificar, ndo porque mascara as relagdes sociais, a partir das quais
surgiu, mas por causa da importancia conferida e do desejo que atrai. A mistificacdo, por
conseguinte, deixa de se referir a qualquer coisa, explicitamente, como processo do trabalho e de
mais-valia.

Note-se, Debord nao rejeita explicitamente a cldssica teoria do valor-trabalho. No entanto, o
corolario desta posi¢ao ¢ tornar o trabalho um fator determinante econdmico menos importante do
que as imagens ¢ as ideias associadas a seus produtos. Sua interpretacdo compreende a capacidade
técnica da sociedade, para o fim do trabalho assalariado, ou seja, na medida em que as dimensoes
simbolicas da mercadoria ndo dizem respeito a satisfacdo das necessidades materiais “reais”’, mas as
“pseudo-necessidades” e utilizagdes, geradas por uma economia de um sistema redundante, a fim de
garantir sua auto-perenidade. Em outras palavras, as mercadorias intteis surgem a partir da
obsolescéncia de trabalho, portanto, desejar o uso desses produtos totalmente inuteis significa
desejar 0 uso de um mundo sem trabalho.

A dimensao absoluta da inversao sujeito e objeto, descrita por Marx €, portanto, resultado de
uma situacao em que a causa real da inversao, ou seja, a relagdo salarial, torna-se cada vez mais
irrelevante. O problema, porém, ¢ este: havendo a possivel diminui¢do do trabalho e da produgao,
logo se comecard a perder a nogdo clara do Status do capital como uma relagdo social, ou, no
minimo, se perderdo os pontos de vista de Marx sobre a relagdo social; com essa perda, vem a clara
nocao da capacidade real do capital e de como ele pode ser tratado. Em vez disso, acabar-se-a4 com a
posicado de que o capital postula ser uma entidade em seu proprio direito.

Chamou a atencdo para a classificacdo do proletariado como sendo aqueles aos quais ¢
negada a capacidade de organizar o “espaco-tempo”. Acrescente-se a isso o fato de a classe

adversaria, a que estes individuos se puseram contra, foi simplesmente descrita como ‘““aqueles que



146

organizam este espago-tempo” (I.S., 1997, p. 309). E, na medida em que os governantes organizam
a direcao de seus governados, Debord apresenta a classe revolucionaria como “‘consumidores” € nao
como “produtores”. Para ele, a grande maioria consome o odioso espaco-tempo social, que destroi a
alma “produzida” por uma pequena minoria. Note-se que essa minoria ndo produz literalmente
nada, a ndo ser esta organizagdo, enquanto “consumo” do espago-tempo, no sentido que se esta
usando aqui, engloba a totalidade da produc¢do normal, onde a alienagdo do consumo e de toda a
vida, obviamente, tem suas raizes (I.S., 1997, p. 309).

O consumo torna-se, assim, o paradigma definitivo da produgdo, em virtude da reificagdo,
racionalizagdo, da totalidade da ag3o e experiéncia do individuo. O individuo simplesmente
“consome” a vida que lhe ¢ atribuida. E, assim como a produgdo ¢ abrangida pelo consumo, o
mesmo acontece com O consumo, ao tornar-se tdo alienado quanto a producdo. O “‘consumo
alienado”, diz Debord (2006, p. 779), ¢ “adicionado a produgdo alienada como um dever iniludivel
das massas”.

A percepgao debordiana do consumo esclarece a compreensao da I.S. acerca da revolta
politica. Em 1965, o distrito de Watts!#!, de Los Angeles, presenciou um grande tumulto, que durou
por aproximadamente seis dias e resultou em 34 mortes e mais de 3400 detencdes. A L.S. respondeu
imediatamente com um ensaio seminal intitulado “Le déclin et la chute de I’économie
spectaculaire-marchande”, que rapidamente foi traduzido e distribuido para Europa e para os EUA,
até¢ o final daquele mesmo ano. A ligagdo do texto com a agitacdo predominantemente da classe
operaria ao “novo proletariado” explicita 0 motim como “uma rebelido contra a mercadoria, contra
o mundo da mercadoria” (LS., 2006, p. 197). Debord alega que os manifestantes tomaram a
propaganda capitalista moderna, literalmente, na medida em que exigem “possuir todos os objetos
mostrados e abstratamente acessiveis” (I.S., 2006, p. 197). Ao fazerem isso, os manifestantes
“desafiaram o valor de troca, a realidade da mercadoria que eles moldaram para os seus proprios
fins”, na medida em que precisavam “usa-las” (I.S., 2006, p. 197). Em outras palavras, o espetaculo
deve localizar todos os “valores de uso” no seu ambito, 0 motim constituiu um desafio direto a
ordem espetacular, isto ¢, uma tentativa de recuperar a propria vida. Isso reflete a intencionalidade
da contradigdo que caracteriza a sociedade espetacular, ou seja, essencialidade “vida” e “ndo-vida”
do espetaculo. (DEBORD, 2006, p. 766).

De acordo com Debord (2006, p. 779), o espetaculo difuso da “totalidade do trabalho

vendido” ¢ transformado num conjunto de “mercadoria total” que €, entdo, “transformado na forma

41 E importante ressaltar que a revolta de Watts é “uma revolta contra a mercadoria, o espeticulo, a sociedade da
abundéncia americana, a qual, com miragens inalcangaveis de riqueza, impde a eles o trabalho proletario, a frustragdo
social e segregando-os a vida nos guetos” (PERNIOLA, 2009, p. 93.



147

fragmentaria, reificada, do individuo, que esta completamente separado da a¢ao conjunta das forgas
de produgao”. Dentro do espetaculo concentrado “a mercadoria que a burocracia apropria ¢ a
totalidade do trabalho social, e a vende de volta para a sociedade; ¢ a sobrevivéncia da propria
sociedade” (DEBORD, 2006, p. 787). Em ambos os casos, a universalidade do potencial produtivo
historico da sociedade ¢ alienada, como um todo, e volta como elementos fragmentarios,
particulares que garantem a atomizagao continua dos individuos em causa. Este processo assegura a
sua propria perpetuidade. No espetaculo difuso, persegue-se continuamente a satisfacao perpétua da
sobrevida aumentada, ao passo que no espetaculo concentrado ¢ a propria sobrevivéncia que esta
em vantagem. Consequentemente, o desejo da revolta de Watts de reivindicar todo valor de uso €,

implicitamente, uma demanda de unificacdo e um desejo de quebrar essa busca interminavel; uma

tentativa de ir além da constante fuga da consciéncia infeliz.

Uma revolta contra o espetaculo se situa no nivel da totalidade, porque - mesmo se nao
se produzisse no unico distrito de Watts - ela ¢ um protesto do homem contra a vida
desumanizada; porque ela comega no nivel do individuo real isolado e porque a
comunidade, da qual o individuo revoltado ¢ separado, ¢ a verdadeira natureza social
do homem, a natureza humana: a superac@o positiva do espetaculo (LS., 1997, p. 423).
A citagdo aponta para as formas da unidade sujeito-objeto, de modo que a preocupagao se
volta para o nivel em que esses pontos se afastam do proprio Marx. Note-se que, no final do

primeiro volume de O Capital, Marx faz a seguinte afirmagao:

A classe capitalista esta constantemente dando aos projetos da classe trabalhadora, a
forma de dinheiro, em uma parte do produto produzido pelo operario e apropriados
pelo capitalista. Os trabalhadores retribuem estes projetos da mesma maneira e
constantemente aos capitalistas, e, assim, retiram dele a parte atribuida de seu proprio
produto (MARX, 1976, p. 713).

Curiosamente, Marx enfatiza a oposigdo entre as classes e, Debord, com base na nogdo de
alienagdo universalizada de Marx, apresenta uma oposicao generalizada entre a vida e a sociedade
atual. Entdo, o que ¢ capital? A primazia do valor-trabalho influenciou a teoria de Debord. A énfase
na relagdo salarial se torna anacronica, o que implica um afastamento do foco na mais-valia e a
andlise economica ¢ langada como incursio no territorio do inimigo. Como resultado, ¢ apesar de
suas outras virtudes, a teoria do espetaculo oferece uma analise singular do capital; contudo, a teoria
avanca na superagdo das consequéncias do uso do capital. Na descricdo de Debord, a existéncia
social ¢ alienada em bloco, consequentemente, qualquer sentido em que possa haver contradi¢cdes

intrinsecas dentro dele, sdo substituidas pela énfase na oposicao a ela; dai a dicotomia abstrata entre

“vida” e “capital”’, ou melhor, “nao-vida”.



148

Dauvé e Lefort fazem objecdes semelhantes a essa analise. A “Critica da Internacional
Situacionista”, de Dauvé, contém uma breve se¢do sobre os problemas tedricos de Debord que, por

vezes, reflete algumas das obje¢des apontadas nesta Tese. A 1.S., para Dauvé:

(...) ndo realizou nenhuma andlise do capital, somente o compreendeu através de seus
efeitos. Eles criticam a mercadoria, ndo o capital, ou melhor, criticam o capital como
mercadoria ¢ ndo como um sistema de avaliagdo que inclui a produgdo e a troca”
(DAUVE, 1979).
A mercadoria ¢, em verdade, intrinseca a produgao e a troca, e, por extensao, a organizacao
da atividade social como um todo. A questdo, porém, ¢ que Dauvé identifica corretamente o
desinteresse de Debord e o repudio da LS., acerca do fundamento e da base do capital, na
exploragdo da mao de obra. “Debord”, escreve Dauvé (1979), “permanece na fase da circulacdo,
sem o momento necessario da produgdo, do trabalho produtivo”, apesar de que, o que “alimenta o
capital ndo € o consumo, como Debord d4 a entender, mas a formacao do valor pelo trabalho”.
Assim como Lefort, Dauvé chega a conclusao correta pela via errada. Embora sustente que
Debord “reduz o capitalismo a sua dimensao espetacular isoladamente”, ele relaciona o espetaculo
as formas ideologicas e semidticas, que perpetuam a ordem capitalista. As “representagdes” de
Debord sdo tratadas de forma literal. Em consequéncia, a reclamacdo correta de Dauvé, quanto a
inexisténcia de mao de obra do espetaculo, também se realiza sob a égide literal. Na sua leitura,
Debord apresenta a publicidade, o marketing, a moda etc. como a caracteristica definidora do
capitalismo moderno, e centra-se sobre eles, em vez de assistir a0 modo de producdao que elas
refletem. Por outro lado, a bem da verdade, Debord descreve um conceito muito mais amplo e
complexo de alienagdo. Contudo, apesar desta disparidade, as principais criticas de Dauvé ainda

estao em vigor. Ele afirma que a teoria do espetaculo ¢ um exemplo do “fetichismo da mercadoria’:

No fetichismo da mercadoria, a mercadoria aparece como seu proprio movimento. Até
no fetichismo do capital, o capital assume uma autonomia que n3o possui,
apresentando-se como um ser vivo (...) ndo se sabe de onde vem, quem o produz, por
qual processo o proletario o engendra, com que contradigdo ele vive e pode morrer
(DAUVE, 1979).

A observagdo de Dauvé reflete a explicacdo inicial do fetiche, estabelecido no Primeiro
Capitulo do Primeiro Volume de O Capital. A questdo é que do foco de Debord nos efeitos resulta a
negacao das suas causas. A teorizagdo de Dauvé é, de fato, semelhante as objecdes de Lefort. Para
Lefort, Debord apresenta o fetiche como a for¢a motriz do capital, ignorando o valor e seu

fundamento no trabalho. Trata-se, na verdade, de uma concepg¢do absolutamente incorreta, pois, o

espetaculo ¢ distinto do fetiche. Debord compreende ser o valor capitalista composto de poder



149

separado, mas, em seguida, extrapola-o para além dos limites do valor. Ainda que se afaste do
compromisso tedrico dos valores, algumas das objecdes de Lefort, podem ser mantidas. “A
Sociedade do Espetaculo”, escreve Lefort (1968), “¢ apresentada antes da observagdo de que nunca
seria perturbada, e ndo quis saber nada do lugar onde foi feita”. Isso ocorre porque a alienacdo ¢
“distribuida de acordo com uma perspectiva panordmica” (LEFORT, 1968). Ou seja, ilustra a
auséncia das relacdes antagonicas, engendradas pela producdo do valor, tornando a “reapari¢ao da
historia” um tanto misteriosa. Zombando do hegelianismo de Debord!#?, Lefort (1968) caracteriza
esta reaparicdo como a realizagdo do filésofo do conhecimento absoluto, referenciando a notdria
“astucia da razdo” de Hegel; ele escreve ser a “irracionalidade também astuta”, como “o espetaculo
da sociedade ¢ realizado no espirito de Debord”.

Pode-se objetar, contra esta Tese, quanto a existéncia de uma dicotomia abstrata na teoria de
Debord, que apresenta o espetdculo marcado por relagdes dialéticas. Os exemplos das caracteristicas
dialéticas do espetaculo podem, de fato, ser usados para reforcar os argumentos da Tese, tal como se
constata com a frequente e mal compreendida citacdo de que “em um mundo realmente invertido, o
verdadeiro ¢ um momento do falso” (DEBORD, 2006, p. 862).

A afirmagdo de Debord ¢ complexa. Em verdade, ¢ uma referéncia obliqua & uma passagem
do prefacio de Hegel a Fenomenologia, onde explica que, embora o genuinamente verdadeiro
integre o falso, o falso ndo pode ser considerado um momento da verdade; os termos “verdadeiro” e
“falso” sdo distintos um do outro e, assim, perdem seu significado original dentro daquela unidade.
Isso conduz Hegel (1977, p. 23) a escrever: “o falso ndo ¢ mais, enquanto falso, um momento da
verdade.” Entretanto, Debord chega a essa referéncia por Lukdcs, que se refere a ela por meio de
uma formulagdo bastante opaca em seu primeiro prefacio de histdria e Consciéncia de Classe.

O materialismo historico refere-se ao intelectual como um aspecto do material e, portanto, a
falsidade ideologica ¢ parte de um verdadeiro conjunto histdrico. Tais falsidades ndo sdo falsas por

3

si s6s, mas “verdadeiras” e “falsas” ao mesmo tempo, porque com a “pura historicizagdo da
dialética”, afetada pelo materialismo histérico, a declaragdo de Hegel recebe ainda mais uma
inovagdo, ou seja, o “falso” torna-se um aspecto do “verdadeiro”, e, a0 mesmo tempo, “falso” e
“nio-falso” (LUKACS, 1971, p. 57). A interpretagio lukacsiana indica a dicotomia rigida entre o
“verdadeiro” ¢ o “falso”, fazendo desaparecer os erros e as falsidades, quando considerados
fenomenos historicos.

A propria formulagdo de Debord (2006, p. 1622) inverte a afirmacdo de Hegel, daquela

informada e construida por Lukécs, da propria reviravolta de Hegel. Debord inverte a declaracdo de

142 Segundo Lefort (1979), a frequéncia com que as inversdes das sentengas hegelianas ocorrem em A Sociedade do
Espetaculo é demasiadamente “obsessiva”.



150

Hegel em dois sentidos. Em primeiro lugar, ele muda a posi¢do do “verdadeiro” e “falso” na
declaracao, acarretando, assim, que o “falso” implica o “verdadeiro” e nao vice-versa. Em segundo
lugar, Debord indica que cada um, pode realmente ser considerado como momento do outro;
consequentemente, ele se diferencia completamente de Hegel, para o qual o falso ndo pode ser
entendido como um momento do verdadeiro. O primeiro destes dois movimentos reflete a equagao
material do “verdadeiro”, do concreto e da realidade historica de Lukécs. O ponto € que o “real” foi
traduzido como “falso”, como resultado de sua alienagdo. O segundo movimento insinua ser o
mundo do espetaculo desprovido da verdadeira unidade da identidade na diferenca, exigindo, assim,
a necessidade de unidade auténtica e o fim da separagdo. Em outras palavras, exigiria que a unidade
da “verdade” e da “falsidade” tivessem um significado maior do que o possuido pelos dois termos,
quando em oposicao bindria.

Ora, se toda a “verdadeira” pratica vivida ¢ um momento do “falso” do espetaculo, entdo, a
possibilidade de autenticidade e unidade organica existe apenas como um potencial negado pela
existéncia presente. Isso continua sendo o caso, mesmo ao se compreender a énfase de Debord na

interacdo dialética entre sujeito e objeto. Ele salienta:

Nao se pode abstratamente opor ao espetaculo a atual atividade social; esta divisdo se
encontra dividida. O espetaculo que inverte o real ¢é, de fato, produzido. Ao mesmo
tempo, a realidade vivida é materialmente invadida pela contemplagdo do espetaculo,
incorporando a ordem espetacular e dando-lhe a coesdo positiva (DEBORD, 2006, p.
1622).

O espetaculo ndo é apenas ideologia. E uma pratica social real, ou seja, uma ideologia
materializada. Contudo, como a interagdo do material com o ideal ¢ apresentada como uma troca
ciclica entre ideologia e sua atualizacdo, tal como o espetdculo ¢ pensamento e pratica, ¢ claro que
ndo se pode fazer recurso a existente realidade, presente na sociedade espetacular, como um estavel
ponto externo de oposi¢do ao espetdculo, mas apenas como um campo mais amplo de agdo
histdrica, que recepciona o espetaculo. Assim, apesar da afirmagdo de Debord (2006, p. 1064) de
que “a sociedade ainda ndo se tornou homogénea”, o modelo tedrico se opde a base, principalmente
dentro de uma capacidade latente contra o bloco homogeneizado do mundo espetacular. A oposi¢do
torna-se um potencial ideal e o poder alienado, enquanto espetaculo, apega-se a existéncia presente,
que se torna indeterminado.

A teoria de Debord faz relacdo e suporta os estudos marxistas da “abstracdo real”. Ao
responder as alegac¢des de que tinham ignorado a importancia do trabalho capitalista, a I.S. (1997, p.
479) respondeu acreditar ter “tratado pouco ou nenhum outro problema do que a do trabalho de sua

época; suas condi¢des, suas contradi¢cdes e seus resultados”. Ora, o trabalho torna-se coincidente



151

com a vida ao ponto de a teoria do espetaculo ter afinidade com a abstracao real, de modo a ser

abstrata demais para ser de uso politico.

2.6 O Estranho movimento da mercadoria ao espetaculo

A estrutura artistica, politica e filosofica do pensamento de Debord, sua historia intelectual,
bem como os interesses da I.S., em torno de temas relacionados com a natureza ¢ o estado do
“encerramento’ hegeliano, foram concatenados numa analise dialética. Tal analise proporciona uma
reflexdo acerca da natureza do hegelianismo marxista de Debord, fundado na temporalidade da
situacao construida. Se a noc¢ao de praxis historica, em Debord, implica a realizagao do Absoluto, e
se o espetaculo ¢ a negacdo do absoluto, entdo, conclui-se que a teoria de Debord exige uma
realizagdo. Em comum, estdo Hegel e Debord, espelhados pela unificagdo hegeliana da
universalidade e particularidade. A explicagdo contida em O Capital, bem como a teoria do
espetaculo de Debord, envolvem uma forma de universalidade que fica separada dos individuos dos
quais surge. Uma forma que se liga e prende os individuos numa relagdo que mantém seu
isolamento, que se torna uma forca atuante em seu lugar, submetendo os seus interesses ao seu
proprio. Ambos os autores exigem modos alternativos de coletividade!**. Contudo, a teoria do
espetaculo replica a subjugacdo do particular pelo universal. Debord, certamente, foi influenciado
pela afirmagdo de que a economia de Marx subordina a agdo individual as abstratas categorias
econdmicas, mas as proprias posicdes de Debord sdo abertas a essa acusacdo. Ao conceber a
totalidade da sociedade, sob a rubrica da imagem e a um observador, a teoria do espetaculo admite
efetivamente as diferengas especificas e as tensoes das relagdes sociais vividas sob a universalidade
abstrata da consciéncia do espectador. Isso da origem a uma problemadtica dicotomia, na qual a
teoria apresenta a sociedade como uma massa homogénea, enquanto Marx situa a oposi¢do € o
antagonismo dentro de um conjunto de relagdes sociais, Debord localiza-os dentro de uma
consciéncia que esta fora deles. O resultado ¢ uma oposi¢do entre a “vida” romantizada ¢ um
“capital” igualmente abstrato e indeterminado, efetivamente coincidente com a propria sociedade.

A medida que o problema da universalidade e da representacio decorre da subjetividade
individual de Debord, reflete uma tensdo entre suas preocupacdes politicas, de carater individualista

e comunista, reproduzindo as proprias dificuldades de Sartre a esse respeito. A teoria do espetaculo

143 A “associagdo de homens livres, trabalhando em conjunto com os meios de producio, realizados em comum, e
gastando suas diferentes formas de forga de trabalho na auto-consciéncia plena, como uma tnica forga de trabalho social”
(MARX, 1976, p. 171). As observagdes de Debord sobre a “comunicagdo direta e ativa, marcam o fim de toda
especializagdo, toda hierarquia, e toda a separagdo, ¢ gragas as condigdes existentes sdo transformadas ‘em condi¢oes de
unidade’” (DEBORD, 2006, p. 817).



152

fundamenta a exposi¢do da totalidade social num modelo existencial da subjetividade individual,
bem como as tentativas de se construir uma politica comunista, por meio de uma historia universal,
sobre 0 mesmo fundamento individualista e subjetivo.

A teoria do espetaculo, certamente, ndo nega a importancia dos momentos, nem a relagdo
entre um sujeito finito e as circunstancias em que se encontra; no entanto, envolve a subsungio
repetida de particulares, das diferengas especificas. A teoria desmorona a especificidade das relagdes
capitalistas num todo, generalizada, focando o sujeito individual alienado. A subjetividade
individual sucumbe sob uma nogdo abstrata de humanidade, modelada na figura do espectador
ocidental alienado. Se a teoria de Debord se baseia na integragdo da equivaléncia geral de uma
consciéncia universalizada, e se, consequentemente, postula uma teleologia hierarquica, em que a
maior revela a verdade da menor, entdo a teoria emprega a propria representacdo a que ela se opde.

A teoria de Debord revela, portanto, uma forma ndo-representacional da historia

universal'#*

, ndo uma andlise pormenorizada e explicativa do capital. Debord aborda o capital por
meio de formulagdes que comprometem a proibi¢do da representagao, e, por outro lado, as ideias,
que encontra a teoria, acarretam o desenvolvimento estratégico e as formas de agdo coletiva ndo
hierarquica; assim, pode ser possivel tomar essas ideias, ou, pelo menos, indicar at¢ onde elas
podem levar.

Se a conexdo entre o absoluto hegeliano e o processo historico estd ligado as implicagdes
com a coletividade ““auténtica” e se a nocao de atividade incorpora essas dimensdes estratégicas,
conclui-se que o trabalho de Debord deve ser tomado como uma teoria da praxis coletiva. Essa
constatagdo pode ser corroborada, a partir da circular auto-fundamentagdo e dos aspectos da auto-
determinacao da Ideia hegeliana, bem como da sua concomitante nog¢ao de liberdade e necessidade.

Postone, referindo-se a teoria de Marx, retoma alguns dos aspectos da teoria de Debord e
chega a sua conclusdo logica. Para Postone, o trabalho ¢ fundamental para o capitalismo. No
entanto, a qualquer projeto politico, centrado nos riscos trabalhistas, replicar-se-4 o capitalismo
centrado no trabalho assalariado, ou seja, 0 modo de distribuigao e a forma de producdo existente
continuariam. Isso estd, certamente, muito proximo da propria posicao de Debord. Mas a diferenga ¢
que, onde Debord define isso em oposicdo a Marx, Postone extrai suas conclusdes das proprias
palavras de Marx. Além disso, onde Debord reformula a luta de classes, de modo a “liberta-la” de
suas formas tradicionais, Postone (1996, p. 17) a descarta como um componente funcional do

sistema capitalista.

144 Debord trata da “historia universal” como um movimento evolutivo mundial (DEBORD, 2006, p. 698).



153

O interesse em Postone reside na énfase colocada na apresentagdo da sociedade capitalista
de Marx, como uma totalidade inter-relacionada. Postone (1996, p. 164) salienta que o papel
fundamental da mercadoria “¢ tanto particular, como valor de uso, e em geral, como uma mediag@o
social”. As relagdes sociais capitalistas sdo marcadas por uma tensdo entre o “universalismo
abstrato” e o “particularismo especifico”. Em sua analise, “a forma de dominagao, relacionada a esta
forma abstrata do universal, ndo ¢ meramente uma relagao de classe escondida por uma fachada
universalista”, assim como essa universalidade nao mascara a realidade concreta das relagdes sociais
(POSTONE, 1996, p.163), pelo contrario, ¢ intrinseca e atual.

A tensdo que surge, assim, entre a universalidade abstrata do valor ¢ os elementos
particulares das estruturas, “aponta para a possibilidade de uma outra forma de universalismo, ndo
com base na abstracdo de todas as especificidades concretas” (POSTONE, 1996, p. 164). Assim,
como Debord e Marx, Postone menciona algo mais proximo das formas organicas da inter-relagao
hegeliana. Postone oferece um verdadeiro avango, na teoria de Debord, na medida em que apresenta
a sociedade capitalista como um todo inter-relacionado e nao como um bloco eficazmente
homogeneizado. Essa totalidade repousa sobre o trabalho capitalista e se conclui que a afirmacao
politica do trabalho ¢ problematica; além disso, também o ¢ qualquer visdo filosofica do trabalho
como uma forga ontoldgica constitutiva'*®. O que leva Postone a realizar algumas manobras
peculiares.

Postone observa que Marx, nos seus primeiros escritos, sustenta que Hegel atribuiu as
qualidades de auto-determinagdo da subjetividade e da atividade humana a uma ideia filosofica e
tentou corrigir isso transpondo o movimento de volta para a atividade humana. Postone, em seguida,
detecta a volta de Hegel ao ponto principal. Onde o jovem Marx observou a filosofia hegeliana
descrever a acdo humana e a subjetividade, em termos mistificados, Postone (1996, p.75) constata,
no Marx maduro, a percep¢ao deste em detectar ser o capital, ndo a humanidade, o que “possui os
atributos que Hegel concede ao Espirito”. Em outras palavras, o jovem Marx ¢ uma vitima da
ideologia capitalista, como foi Hegel. Ambos apresentaram as propriedades do capital como
propriedades fundamentais dos seres humanos. A partir dessa perspectiva, a filosofia de Hegel,
pode-se dizer, ndo s consagra o Estado burgués, mas também langa o movimento do capital como
a logica fundamental do proprio ser. Consequentemente, adotar esse movimento para a atividade

histdrica seria, para Postone, um erro grave, pois, correr-se-ia o risco de se replicar precisamente

145 Para Jappe (1999, p. 151), “a recusa em fazer do trabalho a base de sua teoria nio era, de modo algum, falha”, como,
ao se fazer o contrario corre-se o risco de “transformar uma caracteristica do capitalismo numa necessidade ontologica
eterna”.



154

aquilo a que se opde. Assim, apesar das homologias sinalizadas, a abordagem de Postone ao
marxismo hegeliano ¢ quase uma antitese do proprio Debord.

E relevante a relagio do movimento da auto-fundamentagio da ideia hegeliana de absoluto,
a que Postone dispde a operacdo do capital. Referindo-se ao trabalho abstrato, e, assim, ao valor,
Postone (1996, p. 15) vislumbra ser a “razdo do trabalho o seu prdprio caracter social no
capitalismo, em virtude de sua fung@o historicamente especifica, como uma atividade socialmente
mediadora”, o que significa que o “trabalho no capitalismo se torna seu proprio campo social”;
“pois esse trabalho medeia a si, se fundamenta socialmente, e, portanto, apresenta os atributos da
“substancia”, no sentido filoséfico” (POSTONE, 1996, p. 156). O capital funciona, portanto, como
um sujeito historico, que cria suas proprias condi¢oes de existéncia € que perpetuamente se produz
de novo, a partir dessa base. Postone, portanto, espelha o movimento atribuido a aca@o historica por
Debord.

Chris Arthur (2004, p. 7) fizera uma distingdo util entre o que ele refere como histdria e
sistematica do marxismo hegeliano. A primeira, manchada pela associagdo “Diamat”, tem sido bem
aceita; a segunda, ele situa a si mesmo e Postone e estd crescendo em popularidade. Também se
observou que Debord (2006, p. 793) partilha a opinido de Postone de que a filosofia de Hegel reflete
a ascensao do capitalismo, mas que, em sua opinido, meramente “contemplando” um mundo que se
fez, e, portanto, exige a necessaria inversao de Marx. Debord observa, assim, que a posi¢cao
“sistematica” tende para a replicacdo das falhas de Hegel. Postone poderia, entdo, perpetrar uma
forma de fetichismo, em que as caracteristicas da organizacdo humana sdo atribuidas a seus
resultados capitalistas. Enfim, assim, conclui-se que Debord e a I.S. oferecem um meio de se obter
um marxismo hegeliano “historicista”, que pode ser capaz de evitar algumas das falhas autoritarias e
dogmaticas de seus antecessores. A obra de Debord reclama uma forma de superagdo ou de ndo
dependéncia da relagdo “senhor e escravo” da Fenomenologia ou a consciéncia infeliz; em vez
disso, adota o “incansavel” movimento do proprio absoluto hegeliano. Nesse contexto, o ultimo
Capitulo da Tese vai tentar vincular o movimento auto-fundador que Postone atribui ao capital as

dimensdes estratégicas do marxismo hegeliano de Debord.



155

CAPITULO 111

A NOVA FASE DA TEORIA DO ESPETACULO
Do Jogo a Guerra

Estudei, portanto, a légica da guerra.

Mais que isso, consegui, ja ha muito, evidenciar o essencial de seus movimentos, a partir de um quadro muito simples: as
forcas que se enfrentam e as necessidades contraditorias que vao se impondo as operacdes de cada uma das duas partes.
Joguei esse jogo e, na conduta frequentemente dificil de minha vida, utilizei alguns ensinamentos dele - para essa vida,
eu também tinha fixado uma regra do jogo, e a segui.

(DEBORD, Pan. p. 64)

3 Estratégias de superacio do espetaculo

A dimens@o mercantil da existéncia humana afirma a propria hegemonia, autopromovendo-
se de modo capilar, difundindo na sociedade o intenso desenvolvimento capitalista. Ela invade o
“contexto” existencial de cada individuo e, consequentemente, altera o comportamento de toda a
sociedade. Os padrdes de comportamento sdo determinados pela necessidade de crescimento dos
lucros econdmicos do sistema de mercado, mas, a0 mesmo tempo, tem um impacto sobre as
necessidades, aspira¢des, mobilidade social e na vida politica da sociedade. Parece que a vida existe
apenas como portadora de um equivalente comercializado. A exposi¢do dos produtos ¢ o ponto-
chave dessa “invasao”. Em verdade, ¢ através da exposi¢ao que se realiza 0 momento comunicativo
do objeto-mercadoria que, de um simples bem, com uma fung¢ao prética, transforma-se em qualquer
outra coisa, gracas ao valor adicional, um significado simbdlico que lhe confere as caracteristicas de
fetiche. O carater alienante do espetaculo, materializado na imagem da mercadoria, que aprisiona a
sociedade, torna a vida cotidiana alienada de sua realidade. Assim sendo, para libertar o homem e a
sociedade de tudo que ndo sdo eles mesmos, tornar a trazé-los a sua existéncia concreta, ensinar-lhes
a auto-realizar-se nas ligagdes reais com o mundo, emancipa-los das quimeras que obscurecem o
espirito, que os tornam estranhos a vida e os interditam para o reconhecimento da verdade, Debord
estabelece um projeto filosdfico emancipatério, a partir de conceitos que, por vezes, ndao sao
observados com rigor em sua teoria. Trata-se dos conceitos de jogo, lidico, estratégia e guerra. Para
Debord, a vida s6 pode ser vivida quando repleta de estratégias, de ludicidade, que superam, numa
constante guerra, as amarras do espetaculo. O presente Capitulo analisa os temas construidos,

elaborados e concatenados com a historia e o tempo na filosofia de Debord.



156

3.1 Um interesse pouco conhecido: do jogo a guerra

Um dos elementos fundamentais a ser analisado para compreensdo da “realizacdo da
filosofia” e, mais especificamente, da ideia de Politica e sua importancia no conjunto geral da obra
de Debord ¢ o conceito de “jogo”. A “construcdo de situagdes™ ¢ a livre organizagdo dos elementos
disponiveis para a produgdo de novos ambientes € de novos comportamentos. O “jogo” aparece
como o elemento que remete a uma superacao da rigidez da influéncia do meio urbano sobre a vida
cotidiana. A “constru¢do de situagdes” seria o “jogo” com o conjunto de meios disponiveis, a livre
configuragao destes elementos, para a construgdo de uma politica da vida livre, que supera todo tipo
de espetaculo. Ao mesmo tempo, poder-se-ia dizer que o “jogo” serve para estabelecer o mais
parecido ao que Debord e a I.S. estabeleceram como “‘antropologia”: tanto no campo da luta da
producdo cultural, como no da luta politica; Debord e os situacionistas conceberam uma
subjetividade ndo marcada pela produtividade, tal e como fez o marxismo, sendo pelo jogo. A busca
do prazer, a satisfacao dos instintos, encontrou na tematizacao do jogo seu elemento antropologico.
Superada a necessidade do trabalho assalariado, o trabalhador teria que dedicar-se a construgdo de
situacdes, baseadas no jogo constante com o meio, em seu livre uso, de tal modo que poderia
aparecer uma nova vida cotidiana livre, liberada de qualquer amarra do modo de produgdo
capitalista.

Recorrendo a heranga do Surrealismo e seu desejo de libertagdo da vida, de “poetizar a
vida”, de “realizar a arte sem supera-la”, Debord e os situacionistas entenderam que a liberagdo da
vida cotidiana ndo poderia basear-se numa experiéncia marcada pela seriedade e pelo sacrificio que
haviam marcado as revolugdes socialistas. A vida cotidiana livre teria que viver-se dentro da
aparicdo do momento ludico, dentro da possibilidade de estratégias e experimentacdes da vida,
através do jogo. Desse modo, a L.S. e, consequentemente, Debord insistiam na ideia de “revolugao”,
que estava anulada de um modo pratico quando ganhava umas condi¢des de vida iguais as
produzidas pelo capitalismo. Portanto, Debord e a I.S. vislumbram a constru¢ao de uma civilizagao
com base no jogo, porque pressupunham que os avangos técnicos permitiam aos trabalhadores
dedicar-se ao ocio, ao ludico, ao jogo, enquanto as maquinas realizariam a maioria do trabalho,
assim como concebera Paul Lafargue na segunda metade do Século XIX. Note-se que o elemento
ludico se conecta com a ideia de “automatizacao”, com uma concepgao do conhecimento cientifico
a servico da libertagdo dos trabalhadores de sua atividade assalariada. Debord e a 1.S. atualizam o
projeto utodpico de uma vida cotidiana que tem superado uma organizagdo determinada de escassez.

Este passo estaria baseado, para Debord, na apropriagdo dos meios de producao, que facilitariam a



157

redistribuicao do trabalho socialmente necessario, assim como dos produtos desse trabalho, ou seja,
dos meios com quais se garantem a subsisténcia dos membros da sociedade.

Em seus aspectos essenciais, o conceito de “jogo” de Debord provém do livro Homo
Ludens, de Johan Huizinga, em que se explica o papel fundamental do jogo naquelas civilizagdes
nas quais o ludico teve um papel central. Foi concebido como o estudo do ser humano a partir de
seu elemento ludico. Sua perspectiva antropoldgica aponta a necessidade de o sujeito conceber sua
cultura, sua vida cotidiana como jogo. Debord encontrou, no livro de Huizinga, a base antropologica
para estabelecer seu projeto de vida cotidiana livre; logo, a superacao do proprio espetaculo. Sem
essa base, dito projeto ndo poderia superar a perspectiva antropoldgica do marxismo, baseada na
produtividade. Porém, com a antropologia de Huizinga foi possivel, para Guy Debord, fundamentar
um novo projeto revoluciondrio, cujas raizes profundas se situavam além dos limites das teorias
classicas de mudanca social como foram o marxismo e o Anarquismo.

A pergunta essencial da obra de Huizinga: qual o contetido da caracterizagdo do homem

como um animal ludico? Huizinga o estabelece do seguinte modo:

O jogo é uma acdio ou ocupagdo livre que se desenvolve dentro de uns limites
temporais e espaciais determinados, segundo regras absolutamente obrigatorias, porém
livremente aceitas, acdo que tem seu fim em si mesma e vai acompanhada de um
sentimento de tensdo e alegria e da consciéncia de ser de outro modo que na vida
corrente. SO a criatura (humana) tem consciéncia de que esta jogando e que faz uso
dessa privadissima circunstancia. Todo fazer do homem ndo é mais que um jogar, ou
seja, que a cultura humana brota do jogo. O jogo ¢ mais velho que a cultura
(HUIZINGA, 1998, 12-13).

A defini¢do remete a varios elementos que ecoam na filosofia de Debord e da I.S. Em
primeiro lugar, o jogo ¢ uma acdo “livre que se desenvolve dentro de uns limites temporais e
espaciais determinados”. A “construgdo de situagdes” surgiu em termos parecidos, como limitada
no espaco e no tempo. Para que na “‘situagdo construida” pudesse aparecer o jogo, era necessario
que isso fosse tdo limitado como a possibilidade de aparicao do proprio jogo.

O jogo ¢ uma “ag@o que tem seu fim em si mesma e vai acompanhada de um sentimento de
tensdo e alegria e da consciéncia de ser de outro modo que na vida corrente”. O jogo implica uma
acao que nao ¢ utilitarista. A diferenca do trabalho capitalista, que sempre tem como fim uma
objetividade exterior, a mercadoria, 0 jogo constitui uma esfera de a¢do propria, em que o fim € o
mesmo. Joga-se pelo prazer de jogar, ndo porque isso dé lugar a outra coisa, ndo por que se consiga
nada com ele. Por isso, o jogo implica a consciéncia de ser um ambito de agdo diferenciado da vida
cotidiana. Esta estd marcada por atividades sempre relacionadas com finalidades exteriores, em

concreto, com atividades dirigidas a supervivéncia. No jogo, as atividades se realizam por si

mesmas e, portanto, ocorre a consciéncia de ser uma esfera separada da vida cotidiana. A liberacao



158

dessa esfera €, nessa perspectiva, sua transformacao na atividade ltdica. Ademais, “todo fazer do
homem ndo € mais que um jogar, ou seja, a cultura humana brota do jogo. O jogo ¢ mais velho que
a cultura”. Talvez isto seja o elemento com mais carga de profundidade. O que Huizinga diz aqui é
que toda cultura ¢ jogo, surge da capacidade subjetiva e coletiva de jogar com os elementos que a
rodeiam. Sem o elemento ludico ndo existiria cultura. Portanto, Huizinga esta situando o jogo no
nascimento da propria cultura. Para Debord esse elemento ¢ fundamental. Nessa perspectiva, a
relacdo que se estabelece entre uma nova vida cotidiana, o campo da cultura, como campo da
transformacgdo dessa vida cotidiana, e 0 jogo como elemento que as relaciona, ndo seria mais que a
volta a esséncia da propria cultura humana. S6 com a apari¢ao do capitalismo, com a separacdo de
esferas de conhecimento e de a¢do e com o sentimento de todas as a¢des da vida cotidiana ao
problema da “supervivéncia”, s6 assim a cultura poderia eliminar seu elemento ludico. Num
contexto de libertacdo dessa restricdo, teria que se voltar a liberdade da relagdo ludica.

Este elemento de exterioridade com respeito a vida cotidiana da ao elemento ludico um

carater de construto social:

Uma convengdo a favor da qual todo o meandro do que ali, no delimitado terreno se
realiza, € o fruto de uma espécie de conjunto artificial de regras que, por outra parte,
carecem de efetividade e de valor na vida diaria, na vida de todos os dias. Se estabelece
dessa maneira um “como se” em que os julgadores e o publico estdo de acordo
(HUIZINGA, 1998, p. 13).

Esta ficcionalidade do “como se” é o que lhe da o carater de seriedade como construto
social. Remetendo ao conceito de “al sob” da filosofia kantiana, em que se refere ao uso regulador
das ideias puras, em termos de uma razdo que tem que atuar como se seus postulados
correspondessem a objetos empiricos, o “jogo” €, para Huizinga, um construto social em que se atua

“como se” o jogo ndo fosse uma esfera da agdo artificial. Mas, especificamente, este conceito de

“como se” remete a filosofia de Hans Vaihinger, cujo conceito basico é o de “ficcionalidade’:

A realidade torna-se, neste ponto de vista, uma série de representa¢des ficcionais, ou
seja, imaginarias que autoriza a posse do real como se essas fossem substancialmente
objetivas e universalmente validas (HUIZINGA, 1998, p. 13).

Nao deixa de ser relevante que o componente de “ficcionalidade” seja tdo decisivo no
conceito de “jogo” de Huizinga. Para Debord, esse carater de representacdo da realidade, através do
conceito de espetaculo, remete a uma traicao aos elementos da vida “auténtica”. A “ficcionalidade”,
entendida a partir da perspectiva de Huizinga, implica uma certa superagdo da realidade da vida
cotidiana, a constru¢do de um mundo artificial em que as regras que o determinam se fazem passar

“como se” fossem regras realmente efetivas. Portanto, a importancia da “ficcionalidade” ¢ o que



159

conecta Debord e os situacionistas com o projeto surrealista. Através da construcdo de mundos
oniricos, os surrealistas buscaram estabelecer uma critica pratica da vida cotidiana, uma
“poetizagdo” da vida para leva-la fora de sua miséria. O jogo, para Debord e a 1.S., apresenta-se em
termos parecidos, conformando-se como um ambito de a¢do que vai além da miséria da vida
cotidiana. Contudo, essa “ficcionalidade” ndo implica que o “jogo” ndo seja levado a sério. As
regras do jogo sempre sdo obrigatorias. Nao se pode por limites externos a elas. Inclusive, sdo
levados mais a sério que as proprias regras da vida cotidiana. Paradoxalmente, o conceito de “jogo”
de Huizinga implica que as regras de um jogo, em particular, vao acabar levando mais a sério do
que a vida cotidiana, que termina quando o jogo comegca. Este, com suas regras, conforma um
mundo alternativo que acaba por tomar-se mais a sério que a propria vida cotidiana. Este mundo que
abre a perspectiva do jogo produz uma diferenca entre a “vida cotidiana” e o mundo do jogo. O jogo
tem sentido enquanto ndo ¢ “vida cotidiana”. Através do jogo, se supera a miséria da vida cotidiana,
criando as condi¢des e regras de uma esfera de agdio completamente diferente. E, portanto, a

ficcionalidade absolutamente séria do jogo que supera os limites da vida cotidiana:

Portanto, o jogo, em seu aspecto formal, ¢ uma agdo livre executada “como se” e
sentida fora da vida corrente, porém que, apesar de tudo, pode absorver por completo o
jogador, sem que haja nela nenhum interesse material nem se obtenha nela proveito
algum, que se executa num determinado tempo e num determinado espaco, que se
desenvolva numa ordem submetida a regras e que da origem a associagdes que tendem
a se cercar de mistérios ou a disfarcar-se para destacar-se do mundo habitual
(HUIZINGA, 1998, p. 51).

O jogo ¢ a esfera da realidade que supera a “vida cotidiana”. Longe de servir de
transformagao revolucionaria desta, ¢ a reconfigura¢ao da realidade, de tal forma que se criam novas
relagdes sociais, baseadas em regras artificiais, porém que se tornam absolutamente sérias. A
“deriva” e a “psicogeografia”, por exemplo, apontam nesse sentido. Debord e a I.S. tomam as regras
da “deriva” absolutamente a sério, como se essas regras ndo fossem ficticias, mas as consideram
como se fossem elementos objetivos de uma relagdo logica com a cidade. Nesse sentido, o
componente ludico se pode rastrear na maioria das agdes da primeira época situacionista, enquanto
era o lugar para se produzir novas formas de “vida cotidiana” que servissem para criar novos

ambientes € novos comportamentos experimentais. Além de sua “ficcionalidade”, Huizinga resume

as caracteristicas do jogo. Primeira caracteristica: ele ¢ livre, € a liberdade.

De qualquer modo que seja, 0 jogo € para o homem adulto uma fungdo que se pode
abandonar a qualquer momento. E algo supérfluo. Somente nesta medida que
precisamos dele, que surge do prazer que com ele experimentamos. Em qualquer
momento se pode suspender ou cessar por completo o jogo. Ndo se realiza em virtude
de uma necessidade fisica e muito menos de um dever moral. Nao ¢ uma tarefa. Joga-



160

se em tempo de ocio. Todo jogo ¢, antes que nada, uma atividade livre (HUIZINGA,
1998, p. 42).

O “jogo” ndo remete a uma finalidade exterior a ele. Remete a si mesmo. O jogo sempre
tem um carater de liberdade, realizada sem coercdo. Este conceito choca com a identifica¢ao
moderna do jogo com os espetaculos esportivos, nos quais o jogo se converte em uma atividade
mercantilizada, isto ¢, carente de liberdade, igualando o “jogo” com o trabalho assalariado. O
profissional do jogo ndo tem elei¢do, ndo tem escolha no momento de jogar. Seu trabalho consiste
em jogar um jogo determinado, com regras determinadas. Por este motivo, resulta tdo complicado
conceber atualmente o jogo como algo separado e diferenciado da vida cotidiana, enquanto esta tem
colonizado o jogo como uma forma a mais de trabalho assalariado. Esta transformacdo do jogo ja
foi observada por Huizinga, para o qual “o que estava estatuido como uma evasdo ladica do
cotidiano, passou a transformar-se em motivo continuo de estreiteza coletiva” (HUIZINGA, 1998, p.
15).

A transformacdo do “jogo” em atividade assalariada transforma o mundo do jogo em um
mundo de competicao, do mesmo modo que o mundo do trabalho esta marcado pela competicao
dentro da producao. O “jogo” acaba por converter-se, enquanto atividade mercantil, em competi¢ao

(paidia), o que Huizinga relaciona com o conceito grego de agon:

E 0 agon helénico. O jogo tem se convertido em luta, em campeonato. O agon, por sua
vez, transformou-se em agonia, que primariamente significou competicao e mais tarde
angustia, e, também, (...) agonia estrita (HUIZINGA, 1998, p. 14).
O profissional do jogo se converte em um competidor. Assim, deixa de jogar para competir.
Com isso, elimina-se todo componente lidico do jogo, isto €, elimina-se a liberdade que, segundo

Huizinga, tem que ter todo jogo. Huizinga dird que o que se perde ¢ o componente infantil que todo

jogador tem que ter. Somente as criangas jogam:

Para se entregar de corpo ¢ alma ao ludico deve tornar-se uma crianga, ou seja,
esquecer-se das urgéncias da vida e entregar-se com todo o corpo ¢ com toda a alma ao
que ocupa alegremente a nossa atengdo. O componente essencial do jogo € a alegria, o
prazer da entrega absoluta. A seriedade estd em desacordo com a diversdo festiva
(HUIZINGA, 1998, p. 17).

Segunda caracteristica: o jogo tem que desenvolver-se “‘como se” fosse a vida cotidiana. O

(13 29 ~ : b A : by (134 29
Jogo” ndo se assemelha a uma piada, ao que se tem que tomar rapidamente, a ligeira. O “jogo” se
tem que realizar com a maior seriedade. O “jogo” ¢ executado como se fosse a propria vida

cotidiana, o jogo. Somente em sua semelhanca com a seriedade, o “jogo” pode comegar a exercer



161

algum tipo de fungdo; pode chegar a ser um ato significativo, isto ¢, “o valor inferior do jogo
encontra seu limite no valor superior do sério” (HUIZINGA, 1998, p. 43)

Terceira caracteristica: estar encerrado em si mesmo e sua limitagdo. O jogo constitui um
mundo paralelo, em que se € consciente de que € algo diferente da vida cotidiana. O jogo sempre
pode reconhecer porque tem um espago ¢ um tempo determinado de desenvolvimento. O jogo é
limitado (HUIZINGA, 1998, p. 46). Por este motivo, o trabalho assalariado enfrenta o “jogo” como
uma esfera de acdo completamente diferente, diferenciadas em sua finalidade. Enquanto o jogo ¢
autoreferencial, isto €, joga-se pelo prazer de jogar, o trabalho assalariado ¢ sempre um meio, uma
mediacdo para a produgdo de mercadorias. Ai reside o elemento que se pode observar em Debord e
na I.S. - esse aspecto que faz do jogo um espago de acdo onde ja se da uma liberdade de
comportamento e uma possibilidade de experimentacdo o que ndo ¢ possivel ver no trabalho
assalariado.

Quarta caracteristica: o jogo cria ordem e € ordem. Ao ser uma introdu¢ao de regras em um
mundo confuso, o jogo cria ordem. Para jogar tem que seguir essas regras porque, do contrario, o
jogo j& ndo se pode jogar. Esse sentido de ordem ¢ que conecta o jogo com a esfera estética,
enquanto que a estética, entendida certamente de um modo cléssico, tem a ordem, a proporcao,
como um dos pilares basicos. Nao ¢ de se estranhar, portanto, que a I.S. e Debord estabeleceram
uma relagdo determinada entre o jogo e a a¢do no campo da cultura. Somente na esfera estética ¢
possivel estabelecer uma relagao ludica com os elementos dados. S6 na arte € possivel jogar com as
formas, com os contetidos, dentro de um contexto auto-referencial em que a arte, a0 menos na
concepgao da arte como esfera autdbnoma, remete sempre a si mesma.

Debord recuperou a concepgao do jogo como elemento de superagao das limitagdes da vida
cotidiana como campo de forga alternativo ao trabalho assalariado. Os situacionistas (2007, p. 4),
em Contribui¢do a uma defini¢do situacionista de jogo, buscaram superar o antigo conceito de jogo
através de dois elementos principais que se observa em Huizinga. De um lado, a ideia de
competi¢dao. O jogo nao deve ter como fim a vitdria ou a derrota, sendo a construgdo conjunta de
espacos ludicos. A competicao estd diretamente relacionada com uma sociedade de produgdo de
mercadorias, ou seja, com uma sociedade onde toda a atividade se identifica com o trabalho
assalariado. Mas, além desta sociedade, ndo teria sentido um jogo com base na competi¢do. S
assim se entende o papel dos desportistas como mitos vivos, idolos, como vedetes (DEBORD, 2006,
p. 785).

De outro, opde-se a ideia de separacgdo entre ““vida cotidiana’ e “jogo”. Este tem de fundir-
se com a vida cotidiana”, ou seja, vida e jogo devem ser o0 mesmo. Somente a logica do trabalho

assalariado faz possivel esta separagdo. Em um modelo social, em que o trabalho deixa de ser o eixo



162

da acdo, seria possivel dedicar-se a atividade principal a construgao de um jogo coletivo (I.S., 2007,
p.9).

Debord ndo caracterizou sua teoria tdo somente por um progresso teorico do conceito de
“jogo”, formulado por Huizinga. Sua aportagdo foi a de aplicar esse conceito através de toda uma
série de praticas como o “desvio”, a “deriva” e a “psicogeografia” em que o elemento ludico e todas
as caracteristicas ja estavam presentes. E, portanto, mérito da I.S. e de Debord haver levado o “jogo”
a esfera da pratica, ensaiando as possibilidades de uma “vida cotidiana” baseada no jogo e na
experiéncia ludica.

No entanto, apesar da importancia que tinha este conceito de “jogo” para a LS., em sua
primeira etapa, com a expulsao de todos os artistas, este elemento desapareceu quase por completo
dos textos da I.S. Da logica interna situacionista, o abandono do campo cultural, como esfera de
operagdes, tinha que implicar também o abandono do “jogo” como caracteristica basica dessa
esfera. A substituicdo da “realizagdo da arte” pela “realizacdo da Filosofia” implicava um gesto
cujas contradi¢des haviam sido vividas pelos surrealistas: o projeto de “poetizar a vida” implicava a
construcao de um mundo onirico, através do qual se poderiam estabelecer novas experiéncias e
novas formas de vida, longe da miséria da vida cotidiana. No entanto, o Surrealismo deixaria intacta
a organiza¢do da mesma miséria da vida cotidiana. A fuga da realidade ndo exigia sua
transformacao, sendo somente a possibilidade de estabelecer novos reinos independentes, regidos
por regras diferenciadas. Os limites dessa perspectiva levaram os surrealistas a quererem estabelecer
relagdes com o mundo comunista, com a ideia de que s6 com o complemento da luta politica
poderia levar a “revolucao espiritual” surrealista. No caso da I.S. e Debord, ocorreu algo parecido: a
“construgao de situagdes”, a “deriva”, a “psicogeografia” apontavam a constru¢do de um mundo
certamente artificial. No entanto, a miséria da “vida cotidiana” permaneceu intacta. A descoberta de
novas possibilidades, dentro da “sociedade do espeticulo”, ndo eliminou a organizacdo coercitiva
dessa organizagdo social. Em suma, ambos, os surrealistas e os situacionistas, deram-se conta de que
a fuga das condi¢oes da miséria da “vida cotidiana” nao implicava sua supera¢do, mas a construgao
de mundos adjacentes a realidade da “vida cotidiana” (PLANT, 1992, p. 93-104).

Apesar do abandono do “jogo” como um conceito central, dentro da teoria emancipadora de
finais dos anos 60, ¢ certo que isso serviu para uma nova tematizagao deste conceito em alguns dos
intelectuais mais importantes dentro do marxismo. A tematizagdo de Debord do “jogo” serviu,
também, para conceber o “jogo” como um novo elemento a pensar as posi¢cdes marxistas. Um
desses autores, no qual se pode observar, de forma mais clara, a influéncia do conceito de “jogo” e
sua conexao com outros conceitos como os de “vida cotidiana”, ¢ Agnes Heller. A partir de um

comentario da obra do pouco conhecido, mas muito influente, Leo Kofler, Agnes Heller realizou



163

uma analise do trabalho assalariado que a levou a se relacionar com o conceito de jogo. Para Heller
(1982, p. 70), o trabalho assalariado em sua forma nao alienada, isto ¢, em sua forma nao prisioneira
do modo de producdo capitalista, ¢ idéntica ao “jogo”, ou seja, o trabalho que ndo ¢, a0 mesmo
tempo idéntico ao jogo, ¢ trabalho assalariado.

Heller faz uma andlise historica dessa questdo, retrocedendo ao momento anterior a
civilizagao do trabalho, em que este e o jogo eram um, através de uma interpretacao da relagao entre
os mitos de Dionisio e Apolo. Pensava Heller, com a civilizagdo, cujo centro apareceu o trabalho
assalariado, o prazer havia sido reduzido ao ambito privado, caracterizado contemporaneamente
pela esfera do consumo, tal como observado por Debord na Sociedade do Espetaculo. Diante disso,
o ideal de uma humanidade livre, que Heller identifica com a promessa ultima do socialismo, teria
que ser o retorno de uma unido primigénia de Apolo e Dionisio, isto ¢, prazer e esforgo, trabalho e
jogo unidos numa mesma esfera (HELLER, 1982, p.74). Para Heller, todas as atividades do homem
deveriam ser eleitas livremente pelo proprio sujeito. Ademais, haveriam de constituir um fim em si
mesmas, na linha do conceito de “jogo” como visto anteriormente. Assim, todas as atividades
humanas deveriam por em jogo a fantasia e o livre jogo das forgas do que falara Kant, nas Criticas
sob a interpretacdo marcuseana do conceito de “autonomia da arte” (KANT, 1977, p.134-138).

A posicao de Heller tem uma dupla importancia: de um lado, € o reflexo da influéncia de
Debord e da 1.S. dentro do mundo marxista. Todavia Heller foi discipula de Lukacs, com o qual
cresceu dentro do conjunto de conceitos lukacsianos que ja influenciaram Debord e a I.S. como
“fetichismo da mercadoria” e “reificacdo”; o certo ¢ que esta tematica ja ndo era central nos
trabalhos de Lukacs dos anos 60. Do mesmo modo que se tem visto que o problema da
supervivéncia, em conexao com a “‘automatizagdo”, ¢ uma tematica que a I.S. compartilha com
Marcuse, assim também o conceito de “jogo” difundiu-se através de alguns dos autores e correntes
mais importantes dos anos 60. Como apontado anteriormente, Debord afirma em uma carta de

1974, que:

O principio do trabalho que, parece-me, é preciso exercer, conforme ao contrario
complementar a sociedade do espetaculo, que descreveu a alienacdo congelada (e a
negacgio que esta implicita na mesma) a teoria da agdo historica. E preciso avancar na
teoria estratégica em seu momento vindo. Nesta fase, e para falar esquematicamente, os
tedricos basicos para recuperar ¢ desenvolver ndo s3o mais Hegel, Marx e
Lautréamont, mas Tucidides, Maquiavel e Clausewitz. (DEBORD,1974a)



164

A teoria e a estratégia militar foram do interesse de Debord'4

, desde os tempos
situacionistas (DEBORD, 2006, p. 285), mas essas preocupacdes se tornam muito mais
proeminentes em seus ultimos anos.

Apesar de um aumento da propensdo para alusdes e referéncias a temas militares e
estratégicos, o homem que uma vez declarou: “eu nunca vou dar explicagdes” permanece fiel a
forma; no entanto, uma pequena pista disso ¢ dada a partir da “teoria da agao historica” (DEBORD,
2006, p.70). A “teoria da agdo historica”, em Debord, ndo chamou a atencdo de seus principais
comentadores e nem se prendeu aos autores interessados em se pronunciar sobre o assunto. Giorgio
Agamben (2000, p. 73), por exemplo, escreveu, em 1990, que os livros de Debord “devem ser
usados (...) como manuais, como instrumentos de resisténcia ou éxodo”. Quase todos esses
comentarios podem ser reduzidos a versdes reformuladas das notas de Agamben ou simplesmente
as observacoes da existéncia do interesse de Debord a esse respeito. Muito pouco ¢ dito acerca do
que exatamente o interesse pode significar ou implicar em relagdo as preocupagdes tedricas de
Debord e seu trabalho como um todo, ou mesmo quanto ao que pode permitir deduzir destes
interesses.

O interesse de Debord nos conceitos de “jogo”, “estratégia” e “‘guerra” nao estdo em suas
obras como manuais de guerra contra o capitalismo moderno. Em vez disso, o objetivo ¢ abordar a

nocao de acdo estratégica, que pode ser inferida, a partir destes conceitos, € delinear uma possivel

abordagem do marxismo hegeliano que, talvez, possa ser elaborado a partir dela.

3.2 O estratégico, o ludico e a historia

O espetaculo constitui o apice de uma linha evolutiva para a separagdo do poder social, e a
sua “aperfeicoada” separacdo constitui 0 momento dialético, a partir do qual uma historia da
autodeterminacdo livre pode emergir. Note-se que, em parte, a estrutura da subjetividade
situacionista ndo foi so informada pelo absoluto hegeliano, mas também pela relacdo do acaso com
a contingéncia. Assim, observando a importancia que isso implica, o modelo de agdo subjetiva, em
Debord, ¢ sempre caracterizado pela finitude e ¢ contextualmente especifico; parece ser obrigado a
recriar continuamente novas condi¢gdes da unidade sujeito-objeto e, portanto, novas situagdes, ao
relacionar a possibilidade e a contingéncia levada pelo tempo. Deve, portanto, ser caracterizado por

certo grau de “mau infinito”, apesar das ligacdes atribuidas a circularidade, movimento de

146 O Kriegspiel foi patenteado em 1965, desenvolvido em 1976, langado como Le Jeu de la Guerre em 1987, e
publicado em Inglés como A Game of War, em 2006 (BECKER HO; DEBORD, 2006, p.7). Algumas se¢des do mesmo
foram, entretanto, publicadas pela primeira vez em Inglés como um apéndice da obra “Guy Debord: Revolutionary” de
Len Bracken (1997, p. 240).



165

autodeterminagdo do absoluto hegeliano. Essa énfase na possibilidade diz respeito as dimensdes
ladicas da situagio e conecta-se ds preocupagdes estratégicas de Debord. E, assim, que as
concepcdes de Debord sobre a historia e a praxis constitui uma estrutura na qual a teoria do
espetaculo pode ser localizada.

O espetaculo torna-se apenas uma intervengao estratégica entre outras; uma intervengao que
devia ser substituida pela subsequente resposta a um presente em mudanga. Isso da origem a dois
outros corolarios. Em primeiro lugar, o “jogo”, a “estratégia” e a “guerra” possibilitam uma visao
sobre como o proprio Debord pensou que o espetaculo poderia ser superado; mas, em segundo
lugar, e talvez mais importante, esse modelo de atuacao historica pode tornar-se mais importante do
que as instancias da teoria que ele suporta.

Os biografos de Debord, muitas vezes, empregam o interesse de Debord na estratégia como
meio de caracterizar o sujeito, mas se pode observar que tém surgido outros comentadores que tém
tentado discutir em detalhes o assunto. Wark (2008, p. 28), por exemplo, tem tentado “langar
algumas luzes sobre o pensamento de Debord”, projetando-o como um “estrategista”. Fazendo
referéncia a distingdo de Gramsci entre a “guerra de posigdo”, que ele vincula as formas leninistas
de organizagdo, e a “guerra de manobra”, ligada és ideias luxemburguistas de sindicalismo, ele
argumenta que o Kriegspiel “refuta” a antiga importancia de derivar estratégia de operagdes taticas,
em oposi¢ao as ditas “taticas superiores” (WARK, 2008, p. 32). Sua implicagdo parece ser que o
conflito politico torna-se, assim, mais fluido e, menos hierarquico. Essas alegacdes de Wark sdo
consideraveis, ja que sugerem que o Kriegspiel ¢ “realmente um diagrama de possibilidades
estratégicas do tempo espetacular”, embora esta observacao seja pouco desenvolvida.

Jappe (1999, p.114) apresenta o interesse de Debord na estratégia como nostalgia de um
passado pré-espetacular. Esse interesse poderia ser interpretado como um desejo de permanecer
amarrado a um mundo ainda essencialmente inteligivel € com um alto grau de previsibilidade.
Contra isso, argumenta-se que a estratégia ¢ uma tentativa de pensar e agir com oportunidade, acaso
e incerteza, nao contra ela, como o proprio Clausewitz (1996, p.96) diz, “nenhuma outra atividade
humana ¢ tdo universalmente continua ou ligada ao acaso”.

Kaufmann (2006, p.204) compreende que na teoria do espetaculo o sentido do pathos e
toques ocasionais de sublimidade, atribuidos a experiéncia do tempo, em trabalhos posteriores de
Debord, pois sdo questdes frequentemente ligadas a perspectiva melancolica de Debord, em seus
ultimos anos. Como resultado, ele se junta a Jappe, ao ver o interesse de Debord, na estratégia em
termos de nostalgia. Admiravelmente, ele tenta se conectar aos varios aspectos do conjunto da obra
de Debord, mas, ao invés de estabelecer essas conexoes através do conteudo tedrico e filosofico

destes materiais - como observado antes, ele ndo tera nenhuma relacdo com “o mito do Debord



166

‘tedrico’” - ele 1€ os Comentarios de Debord sobre o tempo, em termos de melancolia poética.
Debord estava preocupado com a “guerra e a derrota”, afirma ele, porque “sao duas faces da mesma
fome para o irrevogavel, para experiéncias que sdo perdidas para sempre.” A temporalidade
situacionista sofre, assim, uma inversao de tipos, do mesmo modo que a realizacdo da negatividade
se torna a aceitagdo tragica de um tempo que simplesmente acontece. A teoria de Debord reflete
uma teodiceia de pantragedismo, resultando assim como uma contemplagéo estoica.

Nesse sentido, a andlise de Kaufmann aproxima-se da reflexdo de Stone-Richards
(2001) que apresenta a obra de Debord como uma forma elaborada de nobreza, um estoicismo
aristocratico. A esse respeito, ainda, ele faz ligagdes com pensadores como o imperador romano
Marco Aurélio (1997, p. 20), cuja MeditacOes, amitide ressoam em algumas das observagdes de
Debord acerca da temporalidade'*’.

Considerando que a teoria de Debord reflete uma teodiceia de pantragedismo, resultando
como uma contemplagdo estoica, poder-se-ia dizer que as objecdes de Hegel (1977, p.121) ao
Estoicismo sdo pertinentes aqui. Hegel assinala na Fenomenologia - a titulo de referéncia indireta a
Marco Aurélio - que a consciéncia estdica ¢ “indiferente” para saber se ¢ “sobre o trono ou nas
cadeias”. As proposi¢oes de Stone-Richards sdo convincentes, especialmente em relagdo a retirada
da vida publica que, muitas vezes, diz-se caracterizar os ultimos anos de Debord, mas, apesar das
homologias ao Estoicismo enfatizarem a aceitacdo e duragdo do presente momento, esta parece
qualificar a preocupagdo de Debord e da I.S. com a mudanga pro-ativa da forma.

Bracken (1997, p. 94) oferece algumas observacdes que analisam o hegelianismo de
Debord. Ele descreve as ideias de Debord sobre o tempo e a histdria, por analogia a Vico, e até
mesmo afirma que “para Debord a apreensao do tempo foi colorida com a preocupacao de Hegel
com a criacdo autoconsciente da historia com os atos da negacdo”. Bracken (1997, p. 217)
subdesenvolve estas afirmagdes e, finalmente, v€ o interesse de Debord na estratégia em termos de
manobras, como um meio de alcangar os fins no “campo de batalha da vida cotidiana”.

Até certo ponto, isso ¢ inegavel. As correspondéncias de Debord estdo repletas de
comentarios sobre estratagemas, artimanhas e especulagdes, quanto as inten¢des dos outros, € isso,
as vezes, pode apresentar uma imagem, em ultima andlise, entristecedora de alguém aparentemente
obrigado a ver os sujeitos em termos de interesses antagonicos e conflitantes. Contudo, num plano
tedrico, resta muito mais a ser dito. As dimensdes temporais da nogao de subjetividade, em Debord

implicam a obrigagdo constante de fazer escolhas com base em conhecimentos limitados, o que

39, ¢

147 Por exemplo, “lembre-se (...) que cada um de nés vive apenas no presente; neste momento fugaz de tempo”; “a arte de
viver (...) deve estar pronta e firme para enfrentar qualquer tormenta, mesmo quando imprevista” (AURELIO, 1997, p.
65).



167

requer a construcdo e a negociagao da vida como um projeto estratégico existencial. Dai o gosto de
Debord pelas obras de Baldassare Castiglione, “O Livro do Cortesdo™ e de Gracian, A arte da
Sabedoria Mundana, obras que descrevem a “arte de lidar com o mundo”.!'*® A arte, em outras
palavras, quando percebida como a vida, pode assumir uma dimensdo estratégica, pode-se viver
bem ou mal; Debord ndo tinha nenhuma davida de que a sua propria vida tinha sido nada menos do
que exemplar. Talvez mais interessante, porém, € o grau em que essas ideias podem influenciar nas
nocdes de praxis politica e, para analisar isso, ¢ preciso fazer referéncia aos comentarios de
Benjamin Noys, acerca de Guy Debord e da LS.

Em Persisténcia da Negacao, Noys (2010, p. 13) argumenta que grande parte da teoria e da
filosofia politica contemporanea ¢ marcada pelo “afirmacionismo”. Uma tendéncia em afirmar a
criatividade, o desejo, o potencial produtivo e a importancia da novidade como forcas que se opdem
ao capitalismo. Para Noys (2010, p.15), essa tendéncia constitui um problema, na medida em que
conduz os modelos teoricos a refletirem a dindmica propria do capital. Por exemplo, as correntes
filosoficas de deslocamento, o nomadismo, os fluxos e discussoes tedricas sobre o potencial criativo
do “trabalho imaterial”. Noys argumenta, assim, sobre a importincia da nega¢do, e prepara-se para
“escavar” uma negacdo politicamente relevante através de uma critica imanente da teoria
contemporanea, afirmando que isso deve servir como “a condigdo para re-articular
umareflexaosobre a agao”.

Debord e a LS. sdo, de fato, instrumentos teoricos utilizados por Noys para defender sua
posicdo: “o pensamento estratégico da 1.S.”, escreve ele, “pode oferecer um instrumento de
intervengdes nas abstragdes reais”. E, embora o desejo de Noys (2010a, p. 98) em “assumir a
negacao através de um percurso de Debord e da 1.S.” ao exigir a separacao do interesse de Debord,
na estratégia de seu enquadramento hegeliano e existencial, ele quer evitar tanto a negacado dialética
e 0 nada sartreano. A negagdo politizada ¢ surpreendentemente proxima do proprio Debord. Noys 1€
Debord e o interesse da I.S. no Tempo, através de Bergson'* em vez de Hegel, € 0 v& como um
puro fluxo negativo. Contra isso, ele argumenta que “a negatividade nao pode ser pura, mas sempre
deve ser pensada como uma relacdo de ruptura, misturada e contestada continuamente na sua
positividade” (NOYS, 2010a, p.100). Este ¢ precisamente o hegelianismo de Debord, ou seja, a
negacdo e a dialética disposta no Tempo. Convém, contudo, notar que a antipatia de Noys, em

relagdo aos modos de pensamento que refletem a dindmica do capital, pode ser seguida pelo

148 «yocé deve passar pela circunferéncia do tempo”, escreve Gracian, “antes de chegar ao centro da oportunidade”
(GRACIAN, 2000, p. 24). Sua observagio de que “ndo temos nada que seja nosso, exceto o tempo, que mesmo aqueles
sem um teto podem desfrutar” foi usada como epigrafe do capitulo sete de A Sociedade do Espetaculo (GRACIAN, 2000,
p.100); Debord também se refere a Gracian nos Comentarios como “grande autoridade no tempo historico” (DEBORD,
2002, p.85).

149 A conexdo com Bergson também ¢ sugerida por Jappe (1999, p. 137)



168

argumento de Postone, de que a auto-fundacdo do movimento circular do absoluto hegeliano

corresponde a do capital.

3.3 A forg¢a ativa do espetaculo integrado

Em Comentarios, Debord sustenta que o espetaculo continuou a se desenvolver e a evoluir
depois de 1967, ou seja, depois de A Sociedade do Espetaculo. De acordo com Debord (2006,
p-1595), essa evolugdo deu origem a certas “consequéncias praticas” que sdo apresentadas, quase
desde o inicio, por meio de metaforas militares. O espetaculo € “uma forga ativa; Debord (2006,
p.1595) ir4 analisar as suas “linhas de avango”; é uma “invasio” com que alguns “colaboram™'>’ e
isso resulta no “espeticulo integrado”: uma nova forma que combina o espetaculo difuso e o
“espetaculo concentrado”. Sua aparente oposi¢ao politica, durante a Guerra Fria, havia se resolvido
em uma forma superior, com base na subsung¢do do espetaculo concentrado pelo seu homoélogo, o

espetaculo difuso'>!

. A forma integrada combina, assim, a unifica¢do do Estado e da economia, o
poder de policia e a vigilancia com consumo de mercadorias. Debord qualifica seu uso da palavra

“integrado” com a seguinte observagao:

(...) o sentido final do espetacular integrado € o fato de ele se ter integrado na propria
realidade a medida que falava dela e de té-la reconstruido ao falar sobre ela. Agora essa
realidade ndo aparece diante dele como coisa estranha. Quando o espetacular era
concentrado, a maior parte da sociedade periférica lhe escapava; quando era difuso,
uma pequena parte; hoje, nada lhe escapa. O espetaculo confundiu-se com toda a
realidade, ao irradia-la. (DEBORD, 1997, p. 173)

O espetaculo ¢ uma formacao especial dentro da totalidade da pratica historica e ¢ o canal
vivido na realidade, através dos seus paradigmas e modelos, reduzindo, assim, a pratica vivida da
“representacdo”. Assim, enquanto o espetaculo de 1967 ¢ um “mapa que cobre exatamente o seu
territorio” (DEBORD, 2006, p.774), as zonas periféricas externas do “territério” ainda podem
permanecer de “fora”, ou seja, as areas da vida que nao se enquadram nos paradigmas do
espetaculo. Com o espetaculo integrado, todas essas areas tornaram-se apenas “poluidas” como tudo
o mais. (DEBORD, 2006, p.774) Para Debord, as formas concentrada e difusa sdo, em ultima

andlise, localizadas dentro da realidade histdrica, assim também ¢é o espeticulo integrado. O

espetaculo ¢ “um periodo arrastado pelo movimento do tempo historico” e, assim como se tem

130Bracken (1997, p. 5) aponta que a visdo de Debord da sociedade moderna pode ser flexionada pela Franga ocupada de
sua infancia

151 Vale assinalar que os Comentarios foi escrito pouco antes da queda do Muro de Berlim e também diante das notorias
observagoes de Fukuyama (1992) sobre o fim da historia. O ultimo foi apresentado pela primeira vez em uma palestra na
Universidade de Chicago em 1989; os Comentarios foram escritos entre fevereiro e abril de 1988.



169

visto, a historia, na visdo de Debord, existe, embora implicitamente, desde que a consciéncia
humana existe dentro do Tempo.

Note-se, porém, essa andlise ndo significa negar que o espetdculo integrado apresenta
problemas para a concepgao da “consciéncia historica” de Debord. Essa nova forma de espetaculo ¢
caracterizada por cinco caracteristicas principais: “incessante renovagao tecnoldgica; integragdo do
Estado e da economia; sigilo generalizado; irrespondiveis mentiras; um eterno presente”.
(DEBORD, 1997, p. 175) O dois primeiros correspondem a racionalizagdo e a autonomia da
economia espetacular descrita em 1967, ainda que levado a um nivel mais alto; a “renovagdo
tecnoldgica” promove a dominagdo espetacular através do refinamento dos modos de controle
cibernético e aumento da especializagdo, enquanto que a “integracdo do Estado e da economia”
auxilia a construcdo e aplicacdo de um modo de vida adaptado a producdo de mercadorias e
consumo. As trés outras caracteristicas do espetaculo integrado sdo os efeitos desse novo nivel de
dominio espetacular e o espetaculo da negacao historica.

Para Debord (1997, p.176), “as pessoas que nao t€ém todo o sentido historico, podem ser
facilmente manipuladas”. A supressdo e a administragdo da historia ajudam, assim, na propagagao
de “historias ndo verificaveis, de estatisticas ndo checaveis, explicagcdes improvaveis e raciocinio
insustentavel”, dai a profusdo da terceira caracteristica do espeticulo integrado, “mentiras
irrespondiveis” (DEBORD, 1997, p. 176). O quarto, o “segredo generalizado”, ¢ igualmente ligado
a privagdo do “sentido historico”; que se refere a capacidade do espeticulo em administrar o
conhecimento, mas também a generalizagdo da necessidade, provocada pelo emaranhado de
interesses conflitantes, que compdem o espetaculo integrado, ao perseguir, guardar e falsificar as
informagdes. A quinta caracteristica, a de um “eterno presente”, ¢ obviamente ligada ao fim do
espetaculo da historia. O ponto que se destaca aqui € que as caracteristicas principais do espetaculo
integrado dizem respeito a perda subjetiva da historia, que para Debord significa a perda do
pensamento independente e critico. A supressdo da historia, em outras palavras, exige a supressao
de uma base e de um ponto de referéncia comum, e, portanto, langa os espectadores em uma hiper-
realidade infundada. Como a histéria ndo pode ser abolida ou encerrada, mas somente gerenciada
pela agdo dos sujeitos no tempo, ela pode retornar; e isso significa a reivindicagdo enigmatica se
torna particularmente significativa: “para a lista dos triunfos de poder”, escreve Debord (1997, p.
178), devemos “adicionar um resultado que se revele negativo, ou seja, um estado cuja gestdo ¢
duradoura e instalada num grande déficit de conhecimento histdrico, que ja ndo pode ser conduzido
de forma estratégica.” Aqueles que administram o espetdculo sdo, portanto, encarregados do

gerenciamento de uma entidade que ¢ antitética a direcdo historica.



170

Novamente, os Comentarios tém sido, muitas vezes, descritos exemplificando a perspectiva
melancolica que caracteriza os ultimos anos de Debord. Hussey (2002, p. 353) escreve que em 1988
- 0 ano em que a obra apareceu - “houve claramente um sentimento de derrota no pensamento € na
atitude de Debord”; Merrifield (2005, p.123), por sua vez, observa os Comentarios como uma
“ressaca escura” e Crary (CRARY apud MCDONOUGH, 2004, p.462) o descreve como
“profundamente pessimista”, “tdo pessimista”, de acordo com Plant (1992, p.153), “como a idade
em que ele surge”'>2. Contudo, o livro é menos derrotista do que essas declaragdes podem indicar.
Em uma carta, em que faz referéncia a investigagdo preparatoria para os Comentarios, Debord
(1986c) brinca dizendo que “o trabalho de critica revolucionaria é, seguramente, ndo levar as
pessoas a acreditar que a revolucao se tornou impossivel” e, como Jappe (1999, p. 146) também
aponta, as observagdes posteriores de Debord, sobre os Comentarios em Cette Mauvaise

Réputation, mostram uma nogao de rentincia total a ser completamente falsa. Isto ¢, fica exposto na

epigrafe do livro, que ¢ tomada a partir de A arte da Guerra de Sun Tzu:

Por mais criticas que sejam a situagdo e as circunstancias, ndo aceite o desespero; nas
ocasides em que tudo leva ao medo, ndo se deve ter medo de nada; quando se esta
rodeado de perigos, ndo se deve temer perigo algum; quando ja se esgotaram os
recursos, deve-se contar com todos os Tecursos; quando se ¢ surpreendido, deve-se
surpreender o proprio inimigo (SUN TSE apud DEBORD, 2006, p. 1593).

A énfase de Sun Tzu, sobre a reversdo dos opostos, decorre dos principios taoistas que
formam A arte da Guerra.!> Ja os Comentarios, de Debord, seguem, por inspiracio, o conselho de
Sun Tzu de que se deve tentar transformar a fraqueza em forca e vice-versa. E necessario “usar o
inimigo para derrotar o inimigo”, de acordo com Sun Tzu (1988, p. 64). Dada a natureza do
espetaculo, a significativa declaragdo entoada por Sun Tzu (1988, p. 104), sobre a necessidade de
inescrutabilidade, ¢ enfatica: “seja extremamente sutil”, aconselha ele, assim, “vocé pode ser o
diretor do destino do inimigo”’.

Esta-se, portanto, expondo a maneira pela qual a obra de Debord tenta unificar sua forma e
conteudo e isso, a0 que parece, € a sua resposta primdria para o problema de articular uma critica do
espetaculo, dentro do discurso do préprio espetaculo.'>*

A Sociedade do Espetéaculo faz uso fundante do desvio (détournement) e, assim, concretiza

sua critica por meio de sua enuncia¢do; muitos exemplos semelhantes podem ser encontrados em

152 Plant (1992, p. 153) acrescenta que “a imagem [que o livro] pinta ndo é de forma alguma fechada e sem esperanga.”
153A afinidade que estes principios proporcionam com a dialética hegeliana apelam claramente a Debord, que observou e
elogiou “as relagdes entre a arte da guerra e o pensamento dialético de Maquiavel e Clausewitz (...)” (DEBORD, 2008, p.
204)

154 Como o proprio Debord reconheceu, “para analisar o espetaculo é preciso falar a sua lingua, até certo ponto - na
medida em que somos obrigados a executar a metodologia [pass sur la terrain méthodologique] da sociedade para que o
espetaculo apresenta sua verdadeira expressdo” (DEBORD, 2006, p. 768).



171

toda a obra de Debord.'>> Essa técnica foi tornada bastante mais complexa e complicada nos
Comentarios, como resultado da observagdo da “integracdo” do espetaculo na sociedade; onde A
Sociedade do Espetaculo havia descrito a negacdo da sociedade espetacular, os Comentarios
respondem a emergéncia do espetaculo dentro dessa negagao.

Nas “Teses sobre a I.S. e os tempos”, Debord (2006, p. 1106) observa que “quando a
subversao invade a sociedade e espalha sua sombra no espetaculo, as atuais forgas espetaculares
também surgem dentro do nosso grupo'*°.”” Essa passagem trata de informar a dissolugdo da I.S. Em
1988, depois de ter vivenciado o assassinato de um amigo e tendo se tornado envolvido na intriga
violenta da politica italiana, Debord tinha chegado a conclusdo de que “a maior ambicdo do
espetaculo integrado € (...) que os agentes secretos se tornam revolucionarios € revolucionarios se
tornam agentes secretos” (DEBORD, 2006, p. 1599). Assim, a fim de expressar verdadeiramente a
imanente negacdo do espetaculo, Debord foi obrigado a destacar o espetidculo do trabalho, no
ambito do proprio trabalho, embora, sem prejudicar suas caracteristicas negativas.

Atento ao presente, Debord (2006, p.1593) aparentemente presungoso, contudo
surpreendentemente presciente, esteve preocupado com a possibilidade de seu trabalho ser estudado
e usado por aqueles “que se dedicam a manter o sistema de dominagao espetacular”.!>’

Assim, apesar da tiragem do livro, ele escreveu que esperava ser recebido por um publico de
elite de “cinquenta ou sessenta pessoas” (DEBORD, 2006, p. 1593), metade dos quais se esforcam
em manter o espetaculo, enquanto a outra metade tenta o contrario. Como consequéncia, explicou

que se “deve tomar cuidado para ndo dar muita informagdo para qualquer pessoa” (DEBORD,

2006, p.1593). Essa declaragdo ¢ seguida de uma passagem ainda mais peculiar:

Nossos tempos infelizes obrigam-me, mais uma vez, escrever de uma maneira nova.
Alguns elementos serdo intencionalmente omitidos; e o plano terd de permanecer
pouco claro. Alguém sera capaz de encontrar ali, como grande marca da época, certas
iscas. Enquanto determinadas paginas sfo interpoladas aqui e ali, o significado global
pode aparecer; assim, como clausulas secretas podem ser acrescentadas aos tratados
abertamente; assim como alguns agentes quimicos s6 revelam suas propriedades
ocultas quando sdo combinados com os outros. No entanto, neste breve trabalho havera
muitas coisas que sdo, infelizmente, faceis de entender (DEBORD, 2006, p. 1593).

158

O livro ¢, portanto, apresentado como uma espécie de quebra-cabeca'~°. Contudo, enquanto

este “quebra-cabeca” ¢ frequentemente observado na literatura sobre Debord, ele permanece sem

155 Para indicar alguns: as obras cinematograficas de Debord sdo igualmente compostas de elementos de détournément; os
comentarios sobre o assassinato de Gérard Lebovici se recusam a tratar “dos disparates confusos de nonsense” da midia
de “forma ordenada” (DEBORD, 2006, p. 1540); Debord, mais tarde, observaria que sua autobiografia, Panegirico, tinha
procurado mostrar através de sua “extravagancia subjetiva” o “nao-valor da sociedade atual” (DEBORD, 2008, p. 228).
156 Debord esta fazendo referéncia a Internacional Situacionista.

157 Eyal Weizman trabalha nas Forgas de Defesa de Israel e usa as obras de Debord, Deleuze e outros autores como meio
de re-conceber o combate urbano (WEIZMAN, 2006).



172

solu¢do. Plant (1992, p.152) observa que “ha muito mais nas paginas dos Comentarios”, mas
sustenta que ““¢ evidente até os vinte e cinco ou trinta leitores revolucionarios com condi¢des de
colocar o texto em conjunto”. “As clausulas secretas devem ser feitas para se manifestarem de
alguma forma”, escreve Brown (1991); “mas o que ¢ o ingrediente que falta?” Kaufmann (2006,
p-264) vai tdo longe com a alegac@o de que, “a fim de negociar uma sociedade escrava de uma
multiplicidade de servigos secretos Debord tornou-se uma espécie ironica de Hercule Poirot”, mas
dé pouca indica¢do do que exatamente o grande detetive tem escondido.

Pode-se encontrar uma pista na indicacdo de Debord de que as “iscas” do livro podem estar
no seu plano ou estrutura e que a “marca registrada da época” pode ser um “encontro” com elas'*;
a “marca” que, entdo, reflete a propria suscetibilidade do leitor para tal engano. Isso pode ser
qualificado pela seguinte declaragdo, feita a partir de uma carta de 1989 para um leitor dos
Comentarios:

Pode-se chamar de qualquer coisa ‘isca’ aquilo que engana a leitura rapida ou
mecanica. Em qualquer caso, ndo ha uma unica pega inexata ou enganosa de
informagdes [em meu livro]. Sugiro outra hipdtese para vocé: e se, neste livro - para um
leitor capaz de compreensdo dialética, de pensamento estratégico (Maquiavel ou

Clausewitz) - ndo ha, de fato, iscas? E se a inica atraco ¢ a evocacao da possibilidade
de haver iscas? (DEBORD, 2008, p. 78)

Um ponto muito semelhante ¢ observado em Cette Mauvaise Reputation'°

, €, hovamente,
em uma carta a um tradutor espanhol dos Comentarios.'®! O que é mais importante ¢ a relagio entre
a “dialética e o pensamento estratégico” que Debord exige de seus leitores e a falta de capacidade
estratégica que ele atribui ao proprio espetaculo integrado; isso, consequentemente, tem duas
implicagdes: em primeiro lugar, que a impossibilidade de decifrar os Comentarios exemplifica o
sintoma de erradicacdo do espeticulo da historia; e, em segundo lugar, que as habilidades
necessarias para demonstrar o caminho, através do livro, parece conectar-se a necessidade em
atravessar o proprio espetaculo integrado. Tem-se, assim, o inicio de uma resposta a proposta de
Agamben de que as obras de Debord podem ser lidas como “manuais de resisténcia”.

Os Comentarios tentam usar o proprio espetaculo contra ele. A critica do livro apresenta-se

como contendo “iscas” e significados ocultos, evocando, assim, a natureza confusa e ilusoria do

158 Talvez uma unificagdo apropriada de forma € contetido em seu proprio direito; ao comentar sobre seus diagramas
explicativos para o Kriegspiel, Debord observou que “os numeros pareciam um verdadeiro quebra-cabegas aguardando
solug@o, assim como o tempo em que vivemos”. BECKER-HO; DEBORD 2006, p.9

159 “Nos podemos encontrar 14, como a mesma assinatura no momento, algumas iscas” (DEBORD, 2006, p.1594).
Traducgo de Imrie da segunda frase: “os leitores véo encontrar certos chamarizes, como a grande marca da época”.
DEBORD, 1998, p. 2.

160 “Talvez [a sugestdo de iscas] seja um engodo? Talvez a tinica?”. (Cf.: DEBORD, 2001a, p. 33)

161 “Ey ndo acredito que se deve traduzir “isca”, um termo originalmente usado por cagadores e que evoca uma trilha
perdida pela armadilha brutal; ndo ha nenhuma informag@o falsa que possa levar o leitor a “cair no erro”, em meu livro”.
DEBORD, 2008, p. 93



173

espetaculo. E, assim, expressa a integracdo do espetaculo em sua propria oposigdo, €, por isso,
guarda o seu proprio conteudo com o mesmo gesto que reflete a verdadeira natureza do seu objeto.
Essa interpretacdo pode parecer forcada, mas pode ser justificada por algumas observacdes que
Debord desenvolve em outros lugares. Em varias cartas, Debord afirma que seu objetivo era criar
um livro “destinado a paralisar um computador”, completando, que os computadores “ndo sdo
capazes de compreender a dialética” (DEBORD, 2001a, p.102). A oposi¢ao rigida da linguagem
binaria, presumivelmente, ndo ¢ adequada para a identidade dos opostos, ou mesmo qualquer leitura

superficial; para criar um livro “deliberadamente confuso”!¢?

€ que exprime, assim, a verdadeira
natureza de um mundo em que os “espides vigiam e conspiram contra si mesmos”, por “‘evocarem
(...) desordem” através de um “estilo desordenado”. Note-se que isso ¢ relevante, para lembrar o
interesse de Debord na obra Homo Ludens, de Johan Huizinga, que como observado anteriormente,
ele tinha lido no inicio da década de 1950. Huizinga vincula ndo apenas o jogo a guerra e a
estratégia, mas também a poesia, que ele, por sua vez, conecta a enigmas e quebra-cabegas.'®?

Os efeitos do espetaculo integrado, na negacao da historia, indicam as razdes pelas quais
Debord se preocupa com a necessidade do pensamento estratégico. A primeira observacao a se fazer
¢ que a passividade do espectador ¢ prejudicial para o didlogo critico, e, assim, para o pensamento
independente. Porque atualmente “ndo ha espago para qualquer resposta’ ao discurso espetacular; a
sociedade espetacular sofre uma “dissolugao da logica” (DEBORD, 2006,p. 1610). Isto ¢ devido,
em parte, & sua mediacdo técnica. Debord sustenta, em 1967, que a comunicacdo instantinea,
celebrada e promovida pelo espetaculo ¢ “essencialmente unilateral” ou unidirecional, ou seja, parte
de um sistema cibernético de controle. Nos Comentarios isso ¢ aumentado por uma antipatia distinta
aos computadores, que promovem a “aceitacao sem reservas do que foi programado, de acordo com
os desejos de outra pessoa” (DEBORD, 2006, p. 1609). A auséncia de ldgica na sociedade, isto ¢, a
perda da capacidade de perceber o que ¢ significativo e o que ¢ “(...) irrelevante” transforma tedricos
e filésofos em idedlogos; tais individuos'®* provaram-se comprometidos com a superagdo de “todo
o campo operacional da logica dialética de conflitos”, e, assim, com a “(...) loégica ao nivel da
estratégia”. (DEBORD, 2006,p.1611)

A perda de resultados na histéria da difamacao do pensamento critico e da agdo, mina a base
solida para a oposi¢do e critica constituida pelo conhecimento historico. Assim, a perda da historia

envolve a capacidade de reflexdo estratégica. Por conseguinte, embora a expansdo do espetaculo e

162 “You resumir o capitulo em questdo, deliberadamente confundido” (DEBORD, 1989).

163 «“S4 quem pode falar a linguagem artistica [de enigmas poéticos] ganha o titulo de poeta. Esta linguagem artistica
difere do discurso comum na medida em que emprega termos especiais, imagens, figuras, etc., que nem todo mundo vai
entender”. (HUIZINGA, 2000, p.133)

164Debord esta se referindo aos associados com o Ps-modernismo, na medida em que esses problemas estdo enraizados
na perda da historia universal.



174

da crescente redundancia de sua base econdmica engendrem antipatia, tédio e as exigéncias do
“novo proletariado”, também implica que as pessoas em causa sejam cada vez menos capazes de
agir sobre esse descontentamento. O resultado ¢ um conjunto de circunstancias em que “ninguém
realmente acredita no espetaculo”. (DEBORD, 2006, p.1629)

As alegacdes de Debord sdo, portanto, caracteristicamente dialéticas: o crescimento da
sociedade espetacular, como previsto em 1967, favoreceu o descontentamento; por isso mesmo, as
proprias condicdes, que alertam o descontentamento, agravaram os efeitos subjetivos da dominacao
espetacular, tornando a mudanga politica ainda mais dificil. Como a perda da historia corrompe a
capacidade de pensamento estratégico, ela também torna a direcdo da sociedade espetacular uma
tarefa cada vez mais dificil.

As seg0es finais dos Comentarios sdo quase tdo enigmaticas como as passagens de abertura
do livro. Debord comega citando a cléssica definicdo de Clausewitz (1993, p. 146) sobre estratégia e
tatica, segundo o qual “tatica é o uso de forgas armadas no engajamento; estratégia ¢ a utilizagdo do
engajamento para o objetivo da guerra”. Apds uma longa discussao sobre as “mudancas na arte da
guerra” trazidas pelo novo armamento na era napolednica, Debord (2006, p.1644) indica que o
desenvolvimento de novos espetaculos e a “integracdo” engendrardo as revelagdes por parte de seus
governantes, quanto as vantagens que lhes sdo oferecidas pelos novos espetaculos de caracteristicas
integradas. A mosquetaria, explica Debord, rapidamente provou ser mais eficaz em formagoes de
escaramuca, embora o pensamento militar continue a insistir em seu uso em saraivadas amontoadas
de linhas fixas; até que as exigéncias da guerra exigiram a aceitacdo da ineficiéncia relativa de tais
formagdes. Da mesma forma, o estabelecimento da dominagdo espetacular tem “alterado
radicalmente a arte de governar”, de tal forma que ‘“aqueles que servem aos interesses da
dominacdo” serdo obrigados a “ver quais os obstaculos devem superar e se sdo capazes de fazer
isso” (DEBORD, 2006, p. 1646).

A anélise parece contradizer a énfase que se tem colocado sobre a afirmagdo de Debord de
que o espetaculo nao pode mais ser conduzido de forma estratégica. O importante de Debord ¢ que,
enquanto ele pode promover um nivel de consciéncia tatica entre os seus gestores, ele ndo da origem
ao pensamento estratégico.

As alegacdes de encerramento sio precedidas por uma longa discussao sobre a importancia
da conspiracao, vigilancia e manipulagdo dentro do espetaculo integrado. Os paises € empresas
atualmente espionam uns aos outros, extraem informacdes apresentando falsidades: “milhares de
enredos a favor do emaranhado da ordem estabelecida se chocam em quase toda parte, como a
sobreposicdo de redes secretas e questdes ou atitudes secretas aumentam estupidamente.”

(DEBORD, 2006, p. 1642)



175

A oposi¢do politica, entretanto, tem desaparecido, ou pelo menos, estd sujeita a
manipulagdes. A vigilancia e a intervengao, atualmente, “operam no proprio terreno desta ameaga, a
fim de combaté-los com antecedéncia..” (DEBORD, 2006, p.1643). Esta referéncia chama a
atengdo para “a estratégia napolednica (...) de utilizar as vitdrias antecipadamente”; as suas vitorias
foram utilizadas “como se fossem adquiridas a crédito”. Debord assevera que na medida em que ele
foi capaz de “entender as manobras (...) desde o inicio como conseqiiéncia de uma vitoria que,
embora ndo tivesse ainda atingido, certamente poderia acontecer no primeiro ataque” (DEBORD,
2006, p. 1644). Debord localiza uma ligacdo entre a manipulacdo do espeticulo de sua propria
oposicdo e a capacidade de Napoledo em ditar as acdes de seus inimigos.!®

Significativamente, a interpretagdo de Debord sobre as habilidades militares de Napoledo
remontam a Clausewitz, que afirma, na obra Da Guerra, que “Bonaparte poderia, impiedosamente,
atravessar todos os seus inimigos em busca de batalha, porque ele, raramente, duvidava do resultado
da batalha” (CLAUSEWITZ, 1993, p. 462). Porque a estratégia ¢ influenciada por eventos de nivel
tatico: a superioridade tatica pode sabotar a estratégia do inimigo; e, como salienta Clausewitz, o
sucesso de Napoledo resultou da permissao de eventos taticos que moldaram sua propria estratégia
de desdobramento e confundiram a de seus oponentes.

A conclusao ¢ que a “integragdo” do espetaculo na sociedade envolve uma capacidade
similar para examinar “impiedosamente’ a estratégia do inimigo, como ela erradica o conhecimento
historico e, portanto, a estratégia. Dai a conexao napolednica de Debord (2006, p. 1644): “alteracoes
na arte da guerra espetacular para mudangas na arte de governar” (DEBORD, 2006, p. 1645).
Debord sustenta que a erradicacdo da histéria conduz a falta de organizagdo coerente e continua, e
que isso prejudica a propria operagao estratégica do espetaculo. Assim, embora o espetaculo seja
capaz de organizara sua propria oposicdo “com antecedéncia”, a sua ‘“‘estratégia’ ¢ ditada
exclusivamente pela forca de suas proprias vitorias taticas. Pode-se notar que esta mesma dinamica
foi descrita pelos historiadores militares, tanto a for¢a quanto a fraqueza da abordagem de Napoledo.
De acordo com Michel Handel (2006, p. 354), o perigo € que “em vez de se tornar a forga motriz da

guerra, a estratégia torna-se um mero subproduto ou uma reflexdo tardia”.!%

165 Rejeitando o fixo, as formagdes geométricas em favor das linhas de defesa, as divisdes menores e artilharia movel,
Napoledo adotou uma abordagem muito mais fluida para o combate. O Grande Armeiro foi capaz de viver fora das terras
que conquistara e sua flexibilidade implicava as grandes manobras que poderiam ser usadas como um elemento de
estratégia de batalha e ndo como seu preludio. Por exemplo, a Manobra de Derriére de Napolego: envolvidos nos
cruzamentos das linhas de abastecimento do exército inimigo e, forgando assim uma situagdo em que ele foi forgado a
fugir ou lutar enquanto enfraquecido e desmoralizado. A aniquilaggo total do inimigo néo s6 foi perseguida através de
uma acgo decisiva que ditou a natureza da batalha, mas também através de meios econdmicos e politicos.

166 Lukécs faz semelhantes apontamentos em histéria e Consciéncia de Classe no que respeita aos limites do pensamento
burgués: “(...) o capitalismo ¢ o primeiro sistema de producdo capaz de alcangar uma penetragdo economica total na
sociedade, e isso exige que, em teoria, a burguesia deve ser capaz de [atingir] (...) uma [imputada] consciéncia de classe



176

Para Debord (2006, p.1616), “precisamente o que define esses tempos espetaculares” ¢ que
“uma economia omnipotente” se tornou “louca” e agora cultiva situacdes autodestrutivas. Quanto a
discussio das questdes ecologicas'®’, ele observa que “chegou a hora de declarar guerra aberta
contra os seres humanos; ndo apenas contra suas possibilidades de vida, mas contra suas chances de
sobrevivéncia” (DEBORD, 2006, p. 1616); mesmo a “ciéncia”, que Debord (2006, p. 1100) declara,
em 1972, estar no encal¢co do modo de producdo”, ndo pode “imaginar uma derrota real do presente
esquema das coisas” e esta, portanto, “‘completamente incapaz de pensar estrategicamente.” Note-
se que os comentarios de Clausewitz sobre a abordagem de Napoledo acerca da estratégia sao feitos
durante uma discussdo sobre a arte de defesa contra a invasdo inimiga. Fazendo referéncia ao
débacle da Russia de Napoledo de 1812!%%, Clausewitz enfatiza que quanto mais um ataque
progride, mais fraco ele se torna. Parece que para Debord a auséncia de orientac@o estratégica do
espetaculo implica que ele avance para além daquilo a que Clausewitz se refere como “ponto
culminante”, ou seja, o ponto além do impeto diminuido de um ataque que ¢ superado por sua
resisténcia. Novamente, isso pode parecer uma leitura um pouco forgcada, mas, pode-se notar que a
Eslovénia tornou quase exatamente ao mesmo ponto em 1969. Em um curto paragrafo intitulado “O
ponto culminante do espetaculo ofensivo”, langa os acontecimentos precedentes de Maio como
inaugurando um movimento que iria confirmar “o pensamento dialético de Clausewitz”. (L.S., 1997,
p. 618)

Talvez isto sirva para realgar o sentido no qual Debord, nos tltimos anos, ainda mantinha

169

um modelo dialético de consciéncia emergente e de revolta'®”. Debord compreende que a crescente

abundancia de mercadorias espetaculares ¢ inversamente proporcional a sua capacidade de
satisfacao e reforga que o desenvolvimento do espetaculo para o estagio integrado causou desgaste
na sua “maquiagem”. A “mesma questdo”, ele escreve em 1992, “esta prestes a ser colocada
novamente em todos os lugares; como pode o pobre ser feito para trabalhar, uma vez que suas

ilusdes foram destruidas e, uma vez que, a sua forga foi derrotada?”’ (DEBORD, 2006, p. 1794) O

de todo o sistema de produg@o. Por outro lado, a posi¢do detida pela classe capitalista [implica] (...) que ela seja incapaz de
controlar o seu proprio sistema de producéo, mesmo em teoria”. LUKACS, 1971, p- 62

167 Em 1971, Debord consagra um ensaio inteiro a poluigio e os danos ecoldgicos (“La Planéte Malade) e outras
observagdes sobre o assunto podem ser encontradas ao longo de sua obra tardia. No texto de 1971, ele escreve que o
slogan “Revolugdo ou morte” “ndo ¢ mais a expressdo lirica da consciéncia das revoltas, ¢ a Ultima palavra do
pensamento cientifico de nosso século” (DEBORD, 2006, p. 1069).

168 Em 1812, o Grande Armeiro avanga para a Russia. As forgas de Alexander recuaram, € empregam uma politica de
terra queimada conforme, de fato, fizeram. Quando os franceses exaustos e famintos, finalmente, chegam a Moscou,
Napoledo foi capaz de exigir a cidade. Como trés quartos do que tinham sido queimados, € como o Czar ndo chegara a
um acordo, Napoledo ndo tinha escolha a ndo ser abandonar Moscou e recuar para a Polonia. Durante o curso dessa
retirada ele foi forgado a lutar novamente em Berezina. Quando o exército em retirada finalmente entrou na Polonia, sua
forca original de 420 mil tinha diminuido 10.000 (HANDEL, 2006, p. 194)

169 A sugestdo de Merrifield (2005, p. 99) é que se pode identificar uma althusseriana “ruptura epistemologica” no
pensamento de Debord, entendimento, portanto, absolutamente equivocado.



177

problema, porém, estd na maneira em que esta oposicdo surge. Porque essas ilusdes, foram
acopladas a um suposto aumento na pobreza quase existencial descrita acima; os trabalhos
posteriores de Debord trazem os aspectos problematicos, da sua obra anterior, a tona.

Note-se que isto pode ser demonstrado a luz da referéncia de seus pontos de vista acerca da
“adultera¢do” de alimentos, tal como estabelecido no seu ensaio de 1985, Abat-Faim. Uma vez que,
nos diz Debord, um abat-faim ¢ um prato servido aos proprios convidados para o jantar antes da
refeicdo principal - hoje, a totalidade dos alimentos consumidos pela sociedade moderna ndo ¢ mais
que um mero “matar a fome”. Tem-se, assim, uma imagem posterior da “consciéncia infeliz” ligada
ao espectador. Aqui, a comida ¢ vista nos mesmos termos de uma busca desesperada de
“sobrevivéncia aumentada”, descrita em 1967. Neste ensaio Debord liga a auséncia da histéria a
auséncia de gosto - “cada pessoa ja ndo tem uma histéria individual, através da qual ela se descobre
e faz seus proprios gostos” — e, num texto afim do mesmo periodo, ele escreve que “o gosto € o
conhecimento tém desaparecido da sociedade moderna” (DEBORD, 1986a). Ainda assim, seguindo
o padrao descrito acima, ele considera que a privagao gera o seu regresso e, como antes, este ¢ um
movimento que iria surgir a partir do tédio, de forma eficaz e sem classe de consumo espetacular, ¢
nao a partir das relagdes de oposigdo e experiéncias antagonicas do proprio capital.

A ideia ¢ de que a demanda revoluciondria nao ¢ impulsionada por um desejo abstrato de
“mais”, ou mesmo, por um desejo de autodeterminacao, mas pela busca de “gosto” individual. De
fato, em uma carta de 1991, em que ele rejeita “os imensos esforcos que tém sido feitos pelos
‘homens praticos’ da nossa época em gerenciar € ndo entender o que ¢ mais importante”, Debord
(2008, p. 284) simplesmente conclui que “é necessario apenas saber amar”.!’® Assim sendo, isso
serve como resposta ao comentario de Agamben sobre a leitura dos livros de Debord como
manuais, o que, em ultima instancia, tal afirmag@o se torna estritamente banal, pois “a confusio do
espetaculo integrado pode ser superada simplesmente por descobrir o qué, quem e como se ama”.!”!

Ao “considerar tudo, desde o ponto de vista de si mesmo, tomado como o centro do mundo”
(DEBORD, 2006, p.1659), adota-se uma abordagem um pouco solipsista sobre o retorno da historia
e se exige que a subjetividade individual se torne ndo s6 a base do engajamento estratégico, mas
também o seu conteudo definidor. A analise do capital ndo pode, portanto, deixar de ser entregue a

uma explicagdo de seus efeitos subjetivos. Isso ndo so € prejudicial para a andlise econdmica, mas é

170 Rabant (1997, p.181), por meio de seu argumento sobre o status Debord como um “guardido” de um arquivo da
“verdadeira” linguagem comum, sugere uma ligacdo entre essa declaracdo - que é tomada a partir do Panegirico de
Debord - e a inacabada linha 121 de Critias, de Platdo: “Entdo [Zeus] reuniu todos os deuses em sua residéncia mais
honrosa, mesmo que colocada como centro do mundo e tendo vista para tudo o que tem parte no mundo, € quando eles
estavam 14 reunidos, ele disse (...)” (PLATAO, 1961, p. 1224)

17! Esta afirmagdo pode encontrada na primeira edigdo da Internationale Situationniste de 1958: “cada pessoa deve
procurar o que ela ama, o que lhe atrai” (IS., 1997, p.11)



178

0 oposto disso. Por exemplo, em novembro de 1985, Debord faz o seguinte comentario bastante

preocupante:

O planeta produz cereais o suficiente para que ninguém passe fome, mas o que
preocupa esse idilio ¢ que os “paises ricos” consomem abusivamente metade dos
cereais do mundo para alimentar seu gado. Mas, quando se conhece o sabor desastroso
da carne que foi massacrada pela engordada com cereais, pode-se falar de “paises
ricos”? Nao ¢ para nos fazer viver como sibaritas, que parte do planeta estd morrendo
de fome; ¢ para nos fazer viver na lama (DEBORD, 2006, p. 1585).

Embora em sintonia com as preocupacdes do “novo proletariado”, essa passagem demonstra
um pouco a relagdo com a dindmica do capital. Os proprios Comentarios de Debord sobre as
ligacdes entre a estratégia e a subjetividade podem, portanto, ser considerados como reclamando os
mesmos problemas de sua teoria do espetdculo. Na verdade, dado que a andlise e o transversal
contexto histdrico tornam-se prejudicados por um foco individualista, se o espetdculo pode ser
compreendido como uma tatica em detrimento da estratégia, entdo, o relato do proprio Debord deve
ser considerado como uma estratégia sobre a tatica.

A preocupagao de Debord com a historia e a agdo ¢ marcada por uma énfase na autonomia e
autodeterminacdo, e pela rejeicdo de todas as formas de poder separado. A este respeito o seu
trabalho deve ser localizado dentro da tradigdo de ultra-esquerda e, em verdade, muitas vezes, é
colocado ao lado do comunismo libertario, o comunismo de conselhos e do anarquismo. Isso,
caracteriza Debord para além de Lukacs, apesar das dividas a este ultimo; entdo, a explicacdo de
Lukécs (1971, p. 71) de que “ao proletariado foi confiado, pela histéria, a tarefa de transformar a
sociedade conscientemente”, guarda relagdo dbvia com o que se tem enfatizado, ao longo desta
Tese; mas, também, difere de Debord quando Lukécs localiza a expressdao plena da consciéncia
historica dentro do partido. Isto para Debord (2006, p. 805) ¢ equivalente a “direcionar o
proletariado a partir do exterior”. Isso ndo quer dizer que Debord e a I.S. foram inequivocamente
contra a ideia de uma vanguarda histérica. Seu inicio, como uma vanguarda artistica foi
contaminado com o desejo de estar na vanguarda da histéria' 2, e sua preocupagio com a expressio
de uma negacao histdrica certamente bate como argumento de que o partido deve explicitar o que
esta implicito dentro da classe como um todo. A diferenca ¢ simplesmente que a identidade,
consciéncia e sentido de que a massa ndo deve ser localizada de forma hierarquicamente superior e,
portanto, representacional, enquanto alienagdo e abdicagdo do poder social. Por isso, Debord alega
que “ndo deveriam colocar nossas ideias na cabeca de todo mundo”, mas “dar voz as ideias que ja

necessariamente estao presentes nas cabegas proletarias” (DEBORD, 2006, p. 1089).

172Somos nés uma vanguarda?”’, questionou Vaneigem em 1963; “se assim for, ser uma vanguarda significa mover em
passo com a realidade” (LS., 1997 p. 334)



179

Ainda para Debord (2006, p. 814), o que Lukacs avalia como as virtudes do partido
Bolchevique, sua fungdo como uma forma de mediacdo pratica entre teoria e pratica, foi de fato tudo
o que partido ndo era. Apesar dos méritos de seu trabalho tedrico, Lukécs era considerado um
“idedlogo” a servico do “poder, que estava separado do movimento proletario. Lukacs, segundo
Debord (2006, p. 814), dava a impressao de que tinha “encontrado toda a sua personalidade, dentro
deste poder como se estivesse dentro de si proprio”, embora o terror infligido por esse poder e o
auto-repudio, que seria mais tarde exigido dele, revelou que o que ele tinha de fato identificado era o
“oposto de si mesmo ¢ de tudo o que ele tinha defendido em histdria e Consciéncia de Classe”.

Os Comentarios que podem ser utilmente colocados, em relagdo aos pontos de vista acerca
da Religiao em Feuerbach (1989, p. 13): “o homem”, para Feuerbach, “vé€ pela primeira vez a sua
natureza como se estivesse fora de si mesmo, antes que este se encontre em si mesmo”. Ora, na
verdade, o “novo proletariado” de Debord ¢ problematico, no que diz respeito a sua relagdo com a
andlise do capital, as suas implicacdes em matéria de organizacdo conselhista direta sdo mais
consistentes que as do proprio Lukécs, na concretizagao do partido da auto-consciéncia historica; a
unidade sujeito-objeto €, em esséncia, uma a¢do que €, a0 mesmo tempo, um processo de auto-
determinacao e, se ele surge a partir de um atributo comum das pessoas que o compdem, entdo, a
énfase de Debord na autodeterminagdo coletiva direta, talvez faga mais sentido - em termos tedricos,
pelo menos - do que a insisténcia de Lukacs no partido como um centro controlador.

Dois pontos podem ser extraidos dessas distingdes. Em primeiro lugar, a “autenticidade” da
atua¢do histdrica exige encontrar e identificar-se dentro de um poder coletivo, que ndo esta separado
de sua propria individualidade, mas que €, sim, uma expressao das identidades particulares que o
compdem. Em segundo lugar, a producao e a difusdo da teoria ¢ langada como uma intervengao
historicamente especifica, recebendo uma qualifica¢do adicional, ou seja, se a teoria € a expressao
de uma circunstancia comum, ou melhor, uma consciéncia do que ¢ necessario, para mudar essa
circunstancia, entdo a verdadeira medida da validade de uma teoria reside no grau em que afeta a
mudanga pratica e ¢ adotada por aqueles a quem ela pretende dar voz. Enfim, ao que tudo indica,
Debord exige uma forga coletiva, que surge de forma imanente de seus membros.

Como observado, Lukacs - preocupado com o interesse que historia e Consciéncia de
Classe tinha acumulado entre o “existencialismo francés e o seu ambiente intelectual” - considerou
que “o trabalho, o mediador da interacdo metabolica entre sociedade e natureza”, foi “perdido” a
partir desse livro; a alienagdo subjetiva da consciéncia tinha sido manchada com a alienacdo
necessaria de sua objetivacdo em acdo e, como resultado, sua tentativa de apresentar o proletariado
como “o sujeito-objeto idéntico da historia” seria visto como uma “tentativa de fora - Hegel a

Hegel” (LUKACS, 1971, p. 23). Debord procura evitar esse problema e enfatiza a necessidade da



180

auto-objetificacdo da atividade, ou seja, “como Hegel demonstrou”, escreve ele, “o tempo ¢ uma
alienacdo necessaria, sendo o meio em que o sujeito se realiza, perdendo-se a0 mesmo tempo,
tornando-se outro, a fim de tornar-se verdadeiramente a si mesmo” (DEBORD, 2006, p. 835).

A superacdo da alienacdo e da separag@o, na perspectiva de Debord, ndo implica superar a
“alteridade” e exterioridade completamente, mas envolve uma identidade na diferenga entre o
sujeito e suas acdes objetivas e, consequentemente, seus resultados. O que se coloca ¢ uma
observacdo do sentido em que a unidade sujeito-objeto emerge como um conjunto de condigdes
para a agdo auto-determinada, e isso pode proporcionar uma dimensio ética'’?, na medida em que
esta agdo ¢ estendida para além do capitalismo, baseando-se exclusivamente nas determinagdes
econOmicas, que sao insatisfatorias; ou, se a ética ¢ demasiadamente dogmatica, esta poderia ser
interpretada como uma conexdao com a no¢do de vontade geral, j4 que ambas correspondem a
legitimagdo de um conjunto de relagdes sociais. Essas condi¢des sdo apresentadas ndo s6 como os
motivos da a¢do, mas como seu objetivo; portanto, aquilo que esta além do espetiaculo ndao ¢ uma
forma social discreta, mas uma historia aberta.

O comunismo, como autodeterminacdo e interrelacdo dos individuos envolvidos, torna-se,
assim, um processo historico em vez de uma férmula econdmica'’®, pois, a “historia” nio tem
objeto para além dos quais quer efeitos sobre si mesma” (DEBORD, 2006, p. 792). Isso esta ligado
a defesa da 1.S. (1997, p. 641) quanto a unifica¢do da forma e do contetido da organizacao politica.
Por exemplo, quando se discute sobre os conselhos de trabalhadores, a I.S. afirma que “os meios de
sua vitoria ja sdo sua vitoria”. Ao que tudo indica, ¢ possivel conectar esta unidade de meios e fins,
de processo e objetivo ao auto-movimento do absoluto hegeliano.

Ao analisar a relacdo, ficam aparentes as observacoes de Debord (2006, p. 795) sobre o
“legado ndo invertido” da parte “ndo dialética” da tentativa hegeliana de criar um “sistema circular”,
e ndo ha, potencialmente, uma versdo dialética e inversdo de tal circularidade. A descricao de
Debord da Ideia hegeliana como “ndo-dialética” decorre da natureza auto-suficiente do absoluto
hegeliano; como o fluxo do valor na economia, 0 movimento da negagdo dentro do sistema
hegeliano se destaca daqueles de quem ele realmente provém e aparece apenas como um objeto de

contemplacdo estatica. Uma versdo genuinamente “dialética” dos mesmos seria, presumivelmente,

173 Isso € necessariamente esquematico, mas pode-se arriscar que, se a liberdade significa a auto-determinagdo, enquanto
auséncia da determinagdo externa do poder social alienado - e se os meios organizacionais alcangam a liberdade, ento
sd0 um fim em si mesmos, na medida em que meios e fins sdo um - entio isto parece reivindicar uma Etica, como a busca
da propria liberdade implicaria perpetuar a dos outros.

174 «Os tedricos que examinam a histdria do (...) do ponto de vista divinamente onisciente (...) pode facilmente demonstrar
que a Comuna foi objetivamente condenada ao fracasso, ¢ ndo tinha a superacio possivel [dépassement; alternativamente:
sublation]. Nao se deve esquecer que para aqueles que realmente viveram, a superacio ja estava la” (IS., 2006, p.401).



181

uma atualizagdo da negacao na pratica vivida, uma “inversao” e percepcao da unidade do absoluto
como livre, ou seja, uma acao histdrica autodeterminada.

A ligacdo, porém, ¢ dificultada pela explicacdo de Debord que exige a incorporacdo do
acaso e da contingéncia na introdu¢do deste movimento, pois isso abala a auto-fundagdo
necessariamente livre do absoluto hegeliano. Com base nas referéncias mais poéticas e literarias até
a temporalidade, pode-se encontrar, nos ultimos trabalhos de Debord, que sua teoria se associa com
o tempo e envolve decisdo e escolha; além disso, a identidade com o tempo, apesar da sua aparente

ligacdo a um absoluto, requer uma forma de processo estratégico.

3.4 A estratégia e o sublime

A ultima edi¢ao de Panegirico, da Editora Verso, de 2004, inclui uma nota de Debord sobre
as dificuldades de traduzir o texto. “E um trabalho bem mais complexo do que pode parecer a
primeira vista”, pois ndo s6 ¢ “repleto de armadilhas”, mas, além disso exibe uma “mudanca
continua de significado” modelado sobre a deriva situacionista.'’> Essa mudanca de significado
pode ser observada nos temas tratados por seus capitulos. De tal forma que o primeiro, de forma
adequada, lida com a escrita através da emissao da estratégia, o segundo capitulo trata da passagem
do tempo através do alcoolismo. E aqui que Debord faz a seguinte declaracio, frequentemente
citada: “no comeco, como todo mundo, eu apreciei o efeito da embriaguez leve; em seguida, muito
em breve, eu comecei a gostar do que esta além da embriaguez violenta, uma vez que nessa fase ha
uma terrivel e magnifica paz, o verdadeiro sabor da passagem do tempo” (DEBORD, 2006, p.
1687).

A observacdo pode ser iluminada por meio da referéncia ao poeta chinés Li Po, a quem
Debord cita no Panegirico. O trabalho de Li Po (1998, p. 11-24) ¢ repleto de reflexdes sobre o
tempo, como os principios taoistas que caminham em sintonia com o mundo; em consonancia com
outros poetas classicos chineses, ele manteve o alcool para oferecer maior espontaneidade e unidade
mais profunda com o tempo.!’°Contudo, enquanto o romantismo de comunhdo com o tempo € o
eterno de Li Po pode ser atraente, em Debord o que ¢ importante ¢ a afinidade com o tempo como
algo semelhante ao sublime; um ponto que estd de acordo com a negagdo, movendo-se ao

“absoluto” proporcionado pelas “passagens” da “situacao construida”.

175 “Se os Comentarios foram feitos para paralisar um computador, entdo, o Panegyrico foi feito para escapar
parcialmente das boas mentes politicas, contando com a sua raridade e também sobre os diversos principios da “deriva”,
que a arte moderna introduzia na implantagéo dos textos” (DEBORD, 2008, p. 218).

176 «“Trés tacas e eu compreendi o grandioso Caminho [o Tao], / o contetido de um jarro e eu me dilui, / dando a impressdo
de ser ele mesmo. A visdo a partir do vinho ¢€ intensa: /ndo se pode doutrinar (Taoismo) sébrio” (Li Po, 1998, p. 44).



182

O tempo e a caracteristica alcodlica estdo caracterizados fortemente em O Rubaiyat, de
Omar Khayyam (2012), que Debord referencia ao longo desses trabalhos posteriores. Khayyam
relaciona o fluxo do tempo com a vida e o associa ao alcool, que ¢ para ser consumido e apreciado.
H4 uma corrente existencial em torno do Rubaiyat e de fato h4 ai um certo grau de hedonismo'”’,
mas também um toque de fatalismo. Nos Comentarios, Debord (2006, p. 1644) cita Khayyam como
tendo descrito os humanos como “fantoches do firmamento”, destinados a serem colocados de volta
na “caixa do esquecimento”.!”®

E importante notar que essas ultimas linhas sio mencionadas numa pequena se¢o, separada
do texto, que esta localizada imediatamente antes da sugestdo dos Comentarios, de que os gestores
do espetaculo vao se tornar conscientes das possibilidades oferecidas pelo novo terreno do
espetaculo integrado. A citagdo ¢ colocada ao lado de outra, de Baltasar Gracian, cujas palavras
podem ser encontradas numa se¢do de A arte da Sabedoria Mundana, intitulada de “viver o
momento”. Gracidn aconselha os seus leitores a “agir quando podem, pois, o0 tempo e a maré nao
esperam por ninguém”'’’ (DEBORD, 1997, p. 234). Debord est4, naturalmente, sombrio, como
sempre, mas as duas citacdes oferecem a escolha entre duas formas diferentes de temporalidade, isto
é, agir em e com o tempo (Gracian), ou, agir através do tempo'®’ (Khayy4am); uma escolha tomada
através da auto-consciéncia pelo alvorecer tatico do espetaculo, embora ndo estratégico. Assim, tem-
se que o tempo nao esta associado apenas com a sublimidade, mas também, com a estratégia.

As dimensodes existenciais da estratégia podem ser encontradas na obrado poeta espanhol do
Século XV, Jorge Manrique, que Debord traduziu para o francés em 1980. Em suas notas para a
traducdo, Debord louva a énfase no fluxo do tempo, que pode ser encontrado na obra de Manrique,
e afirma que deste ultimo, “a mais bela licao (...) € que ele deve lutar por “seu verdadeiro rei”, que €
aquilo que se fez a si mesmo”. A fim de “lutar” com sucesso, ¢ se obrigado a saber como agir no
momento certo € possuir, portanto, um grau de “consciéncia historica”. Tarefa cada vez mais dificil
dentro do espetaculo integrado. Contudo, dada a natureza da consciéncia historica, as notas inéditas
de Debord sobre Poquer'®!, de 1990 sdo particularmente pertinentes; ele aconselha que, quando os
outros estdo apresentando ilusoes, todos os demais devem fazer o mesmo, agindo oportunamente
com base em fatos conhecidos, o que confere uma vantagem para jogar bem; € preciso saber como

empregar o kairos das proprias forgas no momento certo (DEBORD, 2006, p. 1790). O Kairds ¢ um

1774 Ah, encha a taga — de que vale repetir/ como o Tempo passa rapido sob nossos pés” (KHAYYAM, 1993, p. 51).

178 N#o ha correspondéncia direta entre as linhas que Debord cita e a tradugdo de Fitzgerald, embora o seu cliché pode ser
o que esteja em causa (KHAYYAM, 1993, p.63).

179 “Seja a agdio, seja o discurso, tudo precisa ser medido pelo tempo. E preciso querer quando se pode; pois nem a estagio
nem o tempo esperam por ninguém” (DEBORD, 1997, p. 234).

180 “Para falar claro e sem parabolas, / Somos as pegas do jogo jogado pelo Céu;/ Divertem-se conosco no tabuleiro do
Ser,/ E depois voltamos, um a um, para a caixa do Nada.”

181 Debord afirma ter jogado pdquer como um meio de se sustentar financeiramente em alguns momentos de sua vida.



183

termo grego classico que se refere a0 momento oportuno, 0 momento certo para agir, mas que nao
pode ser mensurado, medido.

Kairos ¢ inerentemente qualitativo, ao contrario da sequéncia quantitativa de Cronos, ou
“tempo-reldgio”, e ndo so ele transcende o Gltimo, mas também incide sobre ele e o interrompe com
suas demandas para a agdo pertinente. Esse conceito pertence diretamente a algumas das
reivindicagdes de Debord (2006, p. 1387) em In girum. Nesta obra, Debord fazendo referéncia tanto
a Sun Tzu quanto a Clausewitz, escreve que se “tem que agir com o que estd 2 mao (...) 0 momento
oportunamente favoravel”, pois “aqueles que escolheram por atacar com o tempo sabem que a sua
arma também ¢ seu mestre; e eles quase nao se podem queixar. Ele também é o mestre daqueles
sem armas, € um mestre muito mais dificil” (DEBORD, 2006, p. 1380).

A acdo auto-determinada, que Debord defende, depende da escolha e da decisdo. Em saber
como e quando agir com e dentro de seu proprio tempo. Portanto, uma escolha que esta ligada a
beleza. Em 1955 Debord afirmou que as unicas coisas que poderiam rivalizar com a beleza do mapa
do metr6 de Paris, de Claude Lorrain, eram duas pinturas de portos ao entardecer, que ele tinha visto
no Museu do Louvre. Tais pinturas retratam os navios e as pessoas indo e vindo ao por do sol, ou
seja, a passagem do tempo: “eu ndo estou, ¢ claro, falando de mera beleza fisica [la beauté
plastique]”, escreveu ele, mas da “nova beleza, que s6 pode ser uma beleza da situagdo”, e
“simplesmente sobre a apresentacao particularmente comovente, em ambos os casos, de uma soma
de possibilidades” (DEBORD, 2006, p. 208). A identidade com o tempo estd, portanto, ligada a
acado contextual, a beleza, ¢, ainda, atribuida a um grau de sublimidade.

Voltando as andlises iniciais da Tese, ao discutir a “situagdo construida” foi observado que
os “momentos” de Lefebvre e as “situacdes™ da I.S. tendiam “para o absoluto, e sua ruina’’; ambos,
segundo eles, foram a “proclamagdo do absoluto e da consciéncia da passagem” (1.S., 1997, p. 119).
Como observado em seguida, este uso do termo “absoluto” foi intencional, no sentido estético, mas,
dada a correspondéncia entre as primitivas observagdes de Debord sobre a situagdo e as suas
indicagdes finais da subjetividade negada pelo espetaculo, ¢ possivel utilizar essa “passagem” do
“absoluto”, como elemento para se perseguir seu marxismo hegeliano.

A situagdo proporciona a permanéncia e a continuidade a sua comunhdo com o tempo.
Enquanto o “momento” de Lefebvre era uma instancia dentro do tempo, a situagdo procurava
mover-se Com 0 tempo. Ja se observou que Lefebvre afirmava que a criagdo de momentos envolvia
modelar a “estrutura” da “conjuntura”, ou seja, o estabelecimento de um tipo especifico de
momento, de uma mudanga de contexto. Debord (2006, p. 1790), emprestando os termos de
Lefebvre, apresenta a situagdo como “uma tentativa de estrutura da (in)conjun¢do”; como uma

tentativa, em outras palavras, de estabelecer um estado de mudanga autodirigida que envolvia a



184

criacdo deliberada e a travessia do acaso; portanto, uma acao estratégica. Também se observou,
numa nota inédita sobre o acaso, escrito por Debord (2006, p. 296), em 1957, que “em condigdes
conhecidas, o papel do acaso ¢ conservador”, embora todo “progresso, toda a criacdo ¢ a
organizagao de novas condic¢des de acaso”.

A prética situacionista seria, assim, envolvida na criagdo constante de acdo e posterior
recriagdo de campos sucessivos de acaso. Isto seria, entdo, um projeto historico e estratégico,
caracterizado pela constancia do movimento da negagdo, enquanto identidade com o tempo, e essas
caracteristicas da situacdo construida, mais tarde, seriam atribuidas a subjetividade revolucionaria e
pos-revolucionaria. A revolugdo situacionista inauguraria um tempo “coletivo”, tal como aponta
Debord (1995, p. 116), “que ¢ brincalhdo no personagem”, e em que, para Vaneigem, “o jogo que
todo mundo vai jogar [serd] ‘a ordem do movimento do futuro™ (L.S., 1997, p. 343). Antes da
realizacdo de tal futuro, este movimento seria caracterizado por uma preocupacdo mais estratégica
com a tentativa de substituir o espetaculo.

Embora a dialética hegeliana acarrete um processo permanente, no ambito do proprio relato
de Hegel, ela pode finalmente originar novas modulagdes de si mesma. Hegel esta, afinal,
expressando a logica interna do ser, e, portanto, todas as mudangas que ocorrem no ser, fazem-se
dentro dos parametros estabelecidos por essa logica. Debord € claro, ndo faz tais afirmagdes: a
unidade sujeito-objeto, que ele descreve, ndo ¢ a da Ideia e, mas sim do ser humano. Como tal, ¢
sempre contextual e ¢ obrigado a recriar a si mesmo conforme o seu movimento através do tempo,
dos contextos e situacdes com que se depara. Assim, onde o tempo e a negagdo do movimento,
através do circulo hegeliano, tal como corrente através de um circuito, estdo neles contidos, o
proprio modelo de unidade de Debord parece ser obrigado a reformar-se continuamente ao redor da
corrente mais linear do tempo que passa através dele. Assim, embora se possa sugerir que as
ligacOes entre a praxis e o tempo absoluto, em Debord, sejam equivalentes a negagdo “universal” do
Conceito, a constante interagdo entre sujeito e objeto ¢ andloga ao seu “pulso de vida” (HEGEL,
1969, p. 37), processo pelo qual o conjunto se move, ao longo do tempo, causando limitacdo e,
consequentemente, o mau infinito. E esta persisténcia do mau infinito que permite os elementos
fortuitos e as dimensdes estratégicas do modelo, na medida em que a consciéncia continua limitada
e sujeita ao desconhecido. Além disso, na medida em que a consciéncia surge desses contextos,
seria determinada por eles, também seria contingente até certo ponto; por isso, nao se pode alegar
que € necessaria em si mesma, mas apenas necessaria em relagao ao seu proprio projeto e em dadas
circunstancias. Consequentemente, hé, portanto, uma possibilidade de o marxismo hegeliano de
Debord usar seu trabalho como um veiculo para uma visdo mais politizada sobre as relagdes entre a

metafisica hegeliana e a ontologia sartreana.



185

Para Hegel (1991, p. 218), se algo ¢ contingente, “nao tem o fundamento de seu ser dentro
de si mesmo, mas em outro lugar”, isso significa que ele ndo pode ser verdadeiramente livre. A
verdadeira liberdade significa necessidade, e a posi¢do de Hegel ¢ muito proxima a afirmacgao de
Espinosa (1996, p.2) de que “essa coisa chamada de liberdade, existe a partir da necessidade de sua
natureza por si s0, ¢ esta determinada a agir por si s6”. Se algo é gratuito, deve ser a causa de si
mesmo, e, portanto, necessario; o que depende de outra coisa, ndo pode, entdo, ser livre.'®? Para
Hegel, tudo, em 1ltima analise, encontra o seu fundamento na Ideia, embora nem tudo o que existe
totalmente atualizado, expresse essa natureza comum.

Como ¢ a ideia, que por si s6 ¢ verdadeira, absolutamente necessaria, uma auténtica
liberdade humana pode ser encontrada no reconhecimento de suas expressoes e na formagao de nds
mesmos e de nosso mundo, de acordo com ela. Isso pode ser elucidado por meio do retorno a
estrutura do sistema hegeliano. A Logica permite o puro ser a se desdobrar em sua propria natureza
imanente; por meio deste processo, revela ser o motivo e, finalmente, a natureza. A Natureza, na
Filosofia da Natureza, da origem a vida e, finalmente, ao Espirito, que, em seguida, sobe na
Filosofia do Espirito para o ponto em que ocupa o estudo filosofico imanente do ser puro. A fisica
do mundo natural € esta parte de um circulo que ¢ apreendida pela consciéncia humana e que, por si
s6, da origem e revela-se necessaria e livre. A Natureza, como segue dada a sua localizagdo dentro
deste circuito, ¢ a razdo desenvolvida na Légica, enquanto num estado de alteridade para si.
Consequentemente, a natureza exibe uma irracionalidade e uma contingéncia. Ainda da mesma
forma, porque a natureza ¢ parte do movimento do todo, aquelas contingéncias sdo elas proprias
localizadas dentro da grande necessidade e constituem as expressoes da liberdade daquele todo.
Note-se que, para Hegel, a contingéncia se enquadra na necessidade, como dentro de suas proprias
condicdes logicas de existéncia. Com Debord, a liberdade ndo pode ser pura, com a necessidade
auto-referencial. De fato, em seu “Relatério sobre a construcéo de situacdes” de 1957'3, Debord
escreve que “o verdadeiro exercicio da liberdade ¢ a consciéncia da necessidade presente”

(DEBORD, 2006, p. 320). Esta ndo ¢ a autodeterminagdo pura de um Espirito divino, mas uma

autodeterminacdo da situagdo. Cada formacdo e momento da subjetividade sdo, portanto, este finito

182 “Quando as pessoas falam da liberdade da vontade, elas frequentemente entendem por isso simplesmente a liberdade

de escolha, ou seja, serd na forma de contingéncia (...)” (HEGEL, 1991, p. 218)

1830 contexto da declaragdo seguinte ¢ uma discussdo de Zhdanovismo, em homenagem a Andrei Zhdanov, um
proponente Soviético da arte realista socialista, que argumentava que os artistas deveriam ser “engenheiros de almas
humanas” (ZHDANOV, 1977). Debord argumenta que, enquanto uma rejeicdo do realismo socialista, no Leste, tende a
prosseguir a maior liberdade criativa oferecida por correntes artisticas ocidentais, isso ndo pode ser uma resposta
adequada: em vez disso, a negacdo da Zhdanovismo de implicar uma negacgo da negagdo Zhdanovista de arte burguesa,
ou seja, a superacdo genuina da arte que iria realiza-la como praxis. A liberdade, portanto, ndo deveria ser confundida
com a licenga criativa em si, mas era bastante para ser ligada a uma percepgdo consciente dos meios em relagdo a
atualizagdo das condigOes tornadas necessarias por exigéncias atuais (e, em ultima analise dos requisitos da atualizacdo da
condicgo da unidade sujeito-objeto).



186

dependente de seu antecessor ¢ dos fatores que o informam. Ele [finito], assim, envolve o mau
infinito.

Isso parece referenciar, novamente, a Sartre, cujo “circuito altruista” indica alguns desses
temas.'®* Dentro desse circuito, eu me projeto para o futuro, dando sentido a minha presenca,
definindo-me nessa base; mas quando eu alcangar o meu futuro, eu me tornarei diferente ¢ a
totalidade, que seria gerada pela fundacdo do meu proprio ser, isto ¢, do meu proprio futuro
fundador do meu eu presente seria sempre deixado de lado, “de-totalizado”. Como a “consciéncia
infeliz”, eu continuarei a perseguir o meu proprio retorno. Além disso, com Sartre ndo pode haver
sentido no qual liberdade é a “consciéncia da necessidade presente”, ja que é sempre livre. E, de
fato, a fim de escapar dessa liberdade, que o desejo de fundar a si mesmo surge, isto ¢, o desejo
impossivel de se tornar Deus. Na visdo de Sartre (2003, p. 164), a unidade sujeito-objeto - ou na sua
terminologia, o ‘em-si’ e o ‘para-si’ - agarraria completamente a liberdade, instituindo o fim da
consciéncia e uma positividade plenamente indiferenciada.

Ainda que, com Debord, a questdo tenha mais a ver com a identidade do poder
exteriorizado, este ndo é idéntico ao ser, por si 6'*° e a filosofia hegeliana, certamente, compreende

que a identidade ndo proporciona a aniquilagdo da diferenca. Assim, quando Sartre postula um

184 ““Vamos usar o circuito de egoismo, expressio para a relagdo do para-si com o possivel, o que €’ (SARTRE, 2003, p.
126).

185 Esta questdo poderia ser tomada como um meio de prosseguir a questdo de se saber se Debord seguiu Engels e
Diamat, ao atribuir a dialética com o mundo natural, e ndo apenas a esfera humana. Os problemas de Diamat sdo muitas
vezes atribuidos a Engels, particularmente seu Anti-Diihring e a Dialética da Natureza (Engels 1987), que validou o
marxismo como ciéncia, langando a propria Ciéncia como dialética. A importagdo de contingéncia, limitagdo e
possibilidade parece apontar para uma rejeigdo de uma dialética da natureza, mas aponta para a sua va aceitagdo, que, no
entanto, pode ser encontrada em alguns dos escritos de Debord: por exemplo, ¢ um tanto peculiar - em uma carta de
1986, ele descreve ao médico alemao do século 19, Christian Hahnemann, como “semelhante a um dialético de Hegel
pela concepcdo da homeopatia” (DEBORD, 1986b). Além disso, pode também ser observado que algumas das
afirmagdes que Lukacs faz, quando defende uma dialética da natureza em seu “Talisma e a dialética” (escrito em meados
da década de 1920, perdido e descoberto nos anos 90 e publicado em 2000, como A Defesa da historia e Consciéncia de
Classe), ndo ostenta relagdo marcante com as visualizagdes aparentes de Debord sobre as limitagdes da consciéncia (por
exemplo, comparar, Lukacs (2000, p.102) com as paginas de abertura do Panegirico). Ele também pode ser notado como
um aparte das opinides de Lukécs sobre a natureza, pois sdo notoriamente confusas. A “histéria e Consciéncia de
Classeparece, as vezes, negar a dialética a natureza, argumentando que ela deve ser restrita & sociedade e a cultura
(LUKACS, 1971 p. 24); o livro também contesta a visio de Engels sobre a possibilidade de experimentacio cientifica
sobre 0 mundo natural servir como um modelo, para a compreensdo da sociedade. Em outras partes do mesmo livro,
Lukécs indica que tanto a natureza, quanto a sociedade sdo dialéticas, ainda que constatando que a natureza, embora
dialético, seja desprovida de consciéncia humana ativa que caracteriza a sociedade (LUKACS, 1971, p.207). A alegagio
inicial de que a natureza néo ¢ dialética possibilita a compreensdo de a natureza nao poder ser entendida, em termos de
dialética da sociedade. Isso explica sua objegdo a Engels: a experiéncia cientifica, em que um observador apenas “assiste”
a operacdo da natureza, ndo ¢ adequada para a compreensdo do processo ativo da historia humana, e leva para a
contemplagdo e o determinismo. Em “Talisma e a Dialética” Lukacs vai, de alguma forma, clarificar essas posi¢des, mas
ele continua ndo sendo muito claro. Para ele a realidade deve ser considerada um processo historico, em que 0 nosso
conhecimento ¢ mediado pela sociedade; isso define entdo o nosso conhecimento da natureza (LUKACS, 2000, p.102).
Assim, a natureza ¢ uma “categoria social”. Em 1967, Lukacs reclama de que seu livro anterior tinha tentado ser um
Hegel para Hegel”. Ele néo afirma que a natureza como uma categoria social foi um erro, porque isso pode implicar uma
dialética da natureza: em vez disso, ele sustenta que a posigdo de seu livro sobre a alienagdo faz um entendimento da
dialética da natureza ainda mais dificil, porque vé a natureza nos termos da sociedade, denegrindo assim o status do
marxismo como uma “teoria da natureza” (LUKACS, 1971, p. 16).



187

desejo impossivel de se tornar Deus, ligando a ética a rentincia desse desejo - € onde Hegel, com
efeito, propoe ser Deus - a teoria de Debord tem uma posicao mais feuerbachiana sobre o problema,
isto ¢, a unidade sujeito-objeto ndo se torna uma unidade cdsmica, uma verdade metafisica ou a
reducdo do “si” ao status de um objeto, todavia, uma condigdo social que proporcione poderes e
capacidades para a superagdo de uma coletividade alienada.!®¢ As condigdes em que isso envolve o
mau infinito e a contingéncia ndo podem, contudo, ser evitadas. Mas, se, a0 que parece uma
contradi¢do, afirmar que a teoria de Debord ¢ modelada no absoluto hegeliano e, ainda, fica aquém
do verdadeiro infinito, pode-se observar as notas de Arthur, que atribui as mesmas caracteristicas
para o proprio capital, lembrando que para Debord o espetaculo capitalista ¢ um espelho distorcido
de seus produtores.

Para Arthur (2004, p. 148), o movimento do capital através das fases da mercadoria -
dinheiro - mercadoria, pode ser visto em termos de identidade na diferenca: “o carater
verdadeiramente infinito do capital”, escreve ele, “é que ele retorna a si mesmo em seu circuito”.
Arthur (2004, p. 146) aponta que “nao ha realizacdo de riqueza absoluta, ndo importa o quanto de
capital se acumule”, como este movimento produz continuamente uma sucessdo de quantidades
finitas. Além disso, para Arthur (2004, p. 107), o capital deve permanecer sempre subordinado a
realidade material, apesar de suas tentativas de incluir este ultimo. Assim, ¢ marcada pelo mau
infinito, apesar de sua circularidade e auto-fundacdo e auto-perpetuacdo processual. Ele, entdo,
contrasta isso com uma das observacdes de Marx nos Grundrisse sobre a sociedade pos-
revoluciondria, na qual Marx (1973, p. 488) afirma que a humanidade ndo se esforca “para
permanecer alguma coisa, mas estd no movimento absoluto de se tornar”; e “o que ¢ isso”, diz
Arthur (2004, p. 149), “se ndo for verdadeiramente infinito?”” A questdo de saber se a propria
antropologia filosofica de Marx pode realmente suportar uma verdadeira nogdo de infinito, esta fora
das preocupacdes atuais dessa Tese, mas pelas razdes expostas acima, ¢ possivel afirmar
categoricamente que em Debord nio é possivel. A medida que as agdes empreendidas pelo sujeito
devem estar subordinadas aos elementos externos para esse sujeito, este ultimo nao pode ser
possuido pela necessidade de encerramento do absoluto hegeliano. Apesar disso, ainda ha elementos
do perpétuo processo do “bom infinito”; o que se encontra ¢ um brilho existencial e na verdade
bastante literal, particularmente sobre a nogao trotskista de “revolugdo permanente”. Esse €, de fato,

um ponto feito pela propria 1.S.: 0 “novo movimento revolucionario envolveu a passagem da velha

136 Isso poderia na verdade estar muito proximo do que Sartre realmente defende. A explicagdo de Anderson desse ponto
coloca Sartre muito perto da posi¢do que se esta atribuindo para Debord: “escolhendo a minha liberdade ¢ justificar minha
propria existéncia [ao contrario do funcionamento dela no desejo desesperado para se tornar em-e-para-si] (...) eu me
torno, diz Sartre (em um sentido simples), Deus como causa sui, pois eu mesmo irei ser a causa absoluta ¢ a fundagio do
significado do meu ser, bem como a causa do significado do mundo”. (ANDERSON, 1993, p. 61)



188

teoria da revolugdo permanente limitada a uma teoria da revolucdo permanente generalizada™ (I.S.,

1997, p. 203).

3.5 Tatica e estratégia na teoria do espetaculo

Segundo a definigdo de Clausewitz, que Debord adota nos Comentarios, a tatica é a
utilizagdo de combates para se vencer uma batalha, ao passo que a estratégia ¢ o uso de batalhas
para se vencer uma guerra. Ora, € possivel ligar “a tatica” ao pensamento e a pratica, necessaria para
negociar um dado contexto, e a “estratégia” ao projeto histdrico em curso, no qual tais tentativas
estdo localizadas.

Se os Comentarios podem, de fato, ser lidos como insinuando uma vantagem tatica dos
gestores do espetaculo, em detrimento da consciéncia estratégica, entdo a propria énfase de Debord
sobre os privilégios da subjetividade individual da estratégia sobre a tatica d4 uma énfase na histéria
pessoal e no “gosto”, que, por sua vez, tem precedéncia, pelo menos inicialmente, ao envolvimento
com a mecanica do capital. O individualismo ndo precisa ser o resultado necessario desse modelo.
Para leva-lo em seus proprios termos, a tarefa ¢ manté-lo em sintonia com o proprio tempo e recriar
as condi¢oes de uma historia auto-determinada, entdo, ao depreciar a parte ‘tatica’ do risco do
processo “‘estratégico” proporciona-se para toda a empreitada um impasse.

E certo que se pode encontrar essa énfase na metafora militar, mas isso serve para reforgar
as inadequagdes da teoria do espetaculo, que obriga a formulag@o de novas teorias e analises. Assim,
ressalta-se a tensdo entre as ideias que encontraram a teoria de Debord e suas proprias afirmagdes,
quanto a sua validade duradoura. Como resultado, ele fornece uma estrutura mais envolvida, nas
quais se definem as afirmagoes de Debord de que “teorias sdo feitas apenas para morrer na guerra
do tempo”, e que elas “tém de ser substituidas, porque estdo constantemente obsoletas” (DEBORD,
2006, p.1354): a interpretagdo da teoria sugerida aqui, seria langada como elemento dentro de um
contexto de batalha tatica, inserida na estratégia de uma guerra histérica maior.

Se a teoria ¢, acima de tudo, uma tentativa de intervengao pratica, a verdade tedrica, entdo,
torna-se verdade pratica. Isso, por sua vez, significa que a agao histdrica torna-se o arbitro final da
validade teérica. Uma série de questdes dificeis sobre a verdade e a falsidade surge imediatamente a
partir disso, mas o ponto principal ¢ simplesmente este: para Debord, a acao historica torna-se um
processo continuo, no qual a teoria do espetaculo deve ser apenas um momento entre muitos outros;
um momento que convida a sua propria superagao.

A despeito da afirmagdo anterior de que as ideias que encontraram a teoria do espetaculo

podem ser de maior importancia do que a teoria em si, isso € mais forte do que a simples afirmagao



189

de um elemento de que este COrpus seja mais intrigante do que o outro; ora, essa no¢ao de praxis €,
de fato, o verdadeiro nticleo da tese, e a teoria do espetaculo - um pouco ironicamente, dada a sua
énfase na aparéncia - ¢ apenas uma manifestacdo particular de algo mais importante, como a
inversao epistemoldgica e sistémica da filosofia de Hegel, promovida por Debord.

Em “A Filosofia Sem Fundacfes™, de William Maker, utiliza 0 movimento auto-fundador
da logica hegeliana, para responder alguns dos problemas colocados pelos aparentes “poOs-
modernismos”. A “Ultima moda na filosofia”, afirma Maker (1994, p. 2) “¢ ser contra fundagdes” e,
para isso, deve-se danificar as pretensdes da Filosofia no sentido de proporcionar uma base estavel
para a propria verdade.

Maker alega que Hegel, apesar de ser o alvo principal de tais ataques, em verdade, leva isso
ao seu extremo. A Fenomenologia, na leitura de Maker, mostra que a consciéncia nao pode servir
de base para a verdade em tudo. O proprio Hegel apresenta a Fenomenologia como a entrada em
seu sistema; e, para Maker, a identidade do sujeito e do objeto, erradica a distingao entre conhecedor
e conhecido, impossibilitando, assim, a percep¢ao consciente como ponto de partida para a Ldgica;
esta Ultima ¢, assim, despojada da necessidade de lidar com a consciéncia dos seres e pode ocupar o
estudo da autodeterminacio imanente do proprio ser em sua pureza'®’.

O desdobramento do sistema hegeliano revela a logica inerente ao ser ¢ o faz
imanentemente por meio do proprio pensamento em si. Ao retornar ao seu ponto de partida, em sua
conclusdo, que fundamenta as suas proprias afirmagdes, assegura simultaneamente, uma estavel
reivindicagdo auto-suficiente da verdade. A Fenomenologia nega, assim, a percep¢ao consciente,
comprometendo todas as alegacdes de fundagoes estaveis através do auto-enfraquecimento de suas
sucessivas etapas, mas, ao fazé-lo, ela também oferece a propria fundagao de seu movimento.

O Pds-modernismo e a desconstrugdo refletem o ceticismo das respostas da Fenomenologia,
e da conclusdo da verdade. A verdade, internamente consistente, surge como solugdo ao relativismo
pdés-moderno, mas também, de acordo com Maker (1994, p.14), um meio para reconstituir a
legitimidade da modernidade em si.

Maker ndo ¢ marxista, mas o fato de ele apresentar as tendéncias “anti-fundacionais” da
Filosofia, como apologia para a sociedade contemporanea, ¢ relevante para as preocupacoes
introduzidas neste capitulo. Por que se, o Pds-modernismo ¢ semelhante a sociedade moderna, ¢ se
o movimento da logica hegeliana pode tracar um caminho para fora de seu aparente relativismo,

entdo a interpretacdo de Hegel sobre a autodeterminacdo da razdo pode estar relacionada a reflexao

187Um ponto idéntico a visdo de Sartre, em que para se atingir o status do em-si e para-si implicaria o desaparecimento da
propria consciéncia.



190

de Debord sobre a necessidade de uma agdo historica auto-determinada, que poderia construir um
caminho para fora do fim da historia engendrada pelo espetaculo moderno.

A fim de fazer o processo relacional, ¢ necessario observar a associacdo hegeliana de
liberdade e necessidade. Para Hegel (2004, p. 17), “se eu sou dependente, o meu ser ¢ designado
para outra coisa que eu ndo sou (...) mas eu estou livre, ao contrario, quando a minha existéncia
depende de mim”. A liberdade ¢, portanto, auto-determinagdo, e, finalmente, auto-causalidade, pois
uma verdadeira independéncia envolve a auséncia de contingéncia externa. Hegel igualou seu
projeto filosofico ao dever cristdo de se conhecer a Deus, sustentando que um verdadeiro
conhecimento do absoluto exigia ndo a sua descri¢do e representacdo, mas a identidade com ele;
1sso ¢ importante porque, se a verdadeira natureza do absoluto depende de um porta-voz filosofico,
logo ele pode ndo ser estritamente necessario. Para ser realmente necessario, ele deve expressar-se.
A filosofia de Hegel ndo pode, portanto, ser uma descrigao ou representacao do absoluto, nem pode
manter a exposi¢ao deste tltimo sobre o capricho contingente de um individuo. Em vez disso, deve
haver algo dentro do absoluto, que leva a sua articulagcao dentro de um conjunto de filosofia, € isso
remete a forca motriz circular do Conceito; a conclusao do seu movimento ¢ um retorno ao “si”,
feito ap6s um processo de criagdo e, em seguida, integrado na alteridade. Se um conjunto de
filosofia pode pretender encarnar esse retorno para si, a filosofia pode pretender ser, ndo uma
representacao, mas uma expressao direta do absoluto.

O ponto relevante ¢ simplesmente este: a plena expressao do absoluto ndo pode ser baseada
em outra coisa que sendo em Si. Se fosse contingente em algo diferente de Si, “Deus”, com efeito,
seria limitado, desnecessario e finito. E por isso que Hegel ¢ tio preocupado com os circulos:
porque, se a verdade expressa por sua filosofia ¢ genuinamente absoluta e necessaria, ela deve,
portanto, revelar a necessidade de seu proprio ponto de partida. O ponto de partida deve ser
absorvido pela conclusao.

Supostamente, a abordagem de Hegel “dos pressupostos™ para o estudo da razdo, permite-
lhe fazer a afirmagdo e pode ser observado pelo “fim da historia” de Kojeve. Foi observado
anteriormente que, para Kojeve (1980, p. 168), Hegel “[re] concilia a si mesmo” através da escrita
da Fenomenologia ““com tudo o que ¢ e tem sido, ao declarar que nunca havera mais qualquer coisa
nova na terra”. Nas primeiras paginas do Prefacio da Fenomenologia, Hegel (1977, p. 6) afirma que
“nao ¢ dificil ver que o nosso tempo € um ao nascer ¢ um periodo de transi¢do para uma nova era”.
O mesmo ponto ¢ feito na Logica, em que Hegel escreve sobre “o novo espirito que surgiu nas
ciéncias ndo ¢ menos do que no mundo da realidade” (HEGEL, 1969, p. 26).

A historia nao chegaria ao seu fim, em vez disso, o que Hegel tem em mente ¢ muito mais

proximo de um processo de fruigdo. O mundo estd “gravido” com algo novo - € se segue a leitura



191

persuasiva de Houlgate, de que se infere uma crescente consciéncia da natureza e da necessidade de
liberdade.

Houlgate (2005, p. 17), como Maker, trabalha na abordagem “dos pressupostos” de Hegel e
oferece as seguintes explicagoes: se a liberdade ¢ auto-determinacdo, entdo, a verdadeira liberdade
nao pode ser concedida; ora, ndo se pode ser verdadeiramente livre, se fomos feitos para ser livres
por uma forga externa. Da mesma forma, ndo se pode simplesmente ser livre por for¢a de nossa
propria constitui¢do natural, como se a nossa liberdade dependesse de toda forma que a constitui. Se
a liberdade ¢ auto-determinagdo, s6 ¢ possivel alcangé-la, determinando-nos a ser auto-
determinacdo; isso significa que, para ser livre, devemos tornar-nos criaturas verdadeiramente livres,
ou seja, nao nos fazendo em algo diferente de n6s mesmos, como se o que nds nos tornamos fosse
contingente sobre nds, mas, transformando-nos explicitamente naquilo que ja éramos
implicitamente. “A esséncia do Espirito”, afirma Hegel, “¢ a liberdade”, e sua historia ¢ um processo
em “fazer [se] em si, efetivamente, naquilo que ¢é potencialmente” (HEGEL, 2004, p. 17).

Se a nossa verdadeira natureza, necessariamente, surge a partir de tal processo, logo entdo, a
nossa verdadeira natureza explicita deve também revelar a necessidade do proprio processo. Se o
processo € o auto-movimento do absoluto em vigor, na compreensdo desse processo chegamos a
nos conhecer como a auto-consciéncia de Deus. Dai, Hegel conceber a sua filosofia como uma
clarificacdo das “verdades” acessadas pela Religido.

Voltando a questdo da liberdade, o ponto culminante desta unidade para a liberdade deve
trazer uma compreensdo da verdadeira natureza da razdo, porque, se ndo sabemos a verdadeira
natureza do pensamento, ndo podemos estar certos de que nosso pensamento ndo esteja sujeito ao
erro. Os erros significam que nossos julgamentos sdo contingentes a fatores fora de nosso controle,
0 que exigiria uma falsa liberdade.

Para Houlgate (2006b, p. 12-16), a filosofia critica de Kant ¢, portanto, um aspecto-chave do
“nascimento do tempo” descrito no Prefacio da Fenomenologia, como buscou derivar a verdade da
propria auto-legislacdo da razdo. Kant, de acordo com Hegel (1991, p. 107), tinha “tornado livre
toda autoridade.” Se ¢ para descobrir a verdadeira natureza da razao, é-se obrigado a usar a razdo, a
fim de se fazer essa descoberta; e se ndo o ¢, ja dispde da verdadeira natureza da razo, logo no
inicio do projeto. Portanto, ndo ha como saber se o resultado €, de fato, “verdadeiro” em tudo. Para
Hegel (1991, p. 82), isso equivale “ao projeto equivocado de querer ter cogni¢ao antes que se tenha

qualquer cognicdo, ou de ndo querer entrar na 4gua antes de ter aprendido a nadar”. Em vez disso,



192

para Hegel, Kant deveria ter conferido a si proprio a énfase na operagdo da auto-legislagao da razao
e permitido validar suas proprias determinagdes, através da sua imanente operagdo. '8

A abordagem de Hegel (1991, p. 82) em Logica ¢ uma tentativa de garantir que “as formas
de pensamento (...) sejam o objeto e a atividade do proprio objeto.” Isso exige que todos os
pressupostos anteriores - suposicdes sobre o que a razdo pode ser e dadas determinacdes podem
afetar seu funcionamento - sejam considerados entre paréntesis. Isso ndo significa negar que a
motivagdo real de conduzir essa operag@o decorre de uma série de desenvolvimentos historicos. Isto,
porém, torna-se dificil de encontrar um ponto de partida. Tem-se de comegar em algum lugar, mas
para comegar em algum lugar ¢ preciso comegar com algo especifico; se, em Hegel, consiste em
estudar a forma em que o pensamento medeia e produz suas proprias determinagoes,
consequentemente, ele ndo pode comegar com um conceito determinado, como ser fundamentado -
e, assim, subordinado - pela determinacdo inicial. Seu estudo da razdo ndo pode, portanto, comegar
com uma hipdtese sobre o que a razdo ou o pensamento realmente sdo. Da mesma forma, ele ndo
pode ter premissas a respeito de como - alguma coisa - vai surgir, a partir deste ponto de partida, e
isso, nomeadamente, significa que nao pode haver tal coisa como um “método dialético” a priori. A
razdo pode revelar-se dialética, mas ndo se pode saber disso com antecedéncia € nem pode o seu
movimento ser direcionado, de acordo com um padrdo dialético pré-assumido, por exemplo, o
conhecido e banalizado esquema “tese-antitese-sintese”. Deve, portanto, estar com o que ele se
refere em A Enciclopédia Ldgica como “um ceticismo consumado”, sua “ciéncia ¢ precedida de
davida universal, ou seja, de total “pressuposidade”, o que acarretaria na “resolugdo da vontade do
pensamento puro” (HEGEL, 1991, p. 124).

A Ldgica comega com 0 mais puro, mais abstrato ponto de partida possivel. O simples fato
de que o pensamento €. Sua primeira categoria €, portanto, “o ser’, ser puro, sem qualquer outra
determinacao” (HEGEL, 1969, p. 82).

O pensamento move-se por conta propria, através da prestacdo explicita que estd implicita
em cada formagdo. Porque o “ser”, com o qual a Logica comega, ¢ desprovido de quaisquer

determinacdes de qualquer natureza; portanto, ¢ ilegitimo afirmar que este seja apenas o ser do

188 Houlgate (2006b, p.17-18) chama a atengfo para o seguinte: Kant assume que os pensamentos divino e humano sdo
distintos: o pensamento humano ¢ “discursivo” (KANT, 1996, p.121), e, portanto, distinto da “intui¢do intelectual”
(KANT, 1996, p.103) de uma (hipotética) intuicao divina capaz de acessar objetos em si, sem a mediaco das categorias.
Para Houlgate isso ¢ uma suposi¢io (por mais razoavel que possa parecer): tal visio deve ser adequadamente derivada da
operacdo da razdo em si. Se em vez disso ¢ derivada da experiéncia “dada”, entdo o nosso conhecimento da razdo pura
deve ser dependente do que encontramos, e, portanto, ndo pode ser completamente auto-suficiente e necessaria. Houlgate
também chama a atencao para a afirmagio de Kant de que “a nossa capacidade de julgar é equivalente a nossa capacidade
de pensar” (KANT, 1996, p.132). Kant identifica doze tipos basicos de julgamento, e, em seguida, deduz as categorias
que fazem esses julgamentos possiveis; suas categorias sdo, portanto, baseadas nas decisdes que ele proprio encontrou; ele
ndo oferece nenhuma razao por que motivos t€m o niimero e fungdes de julgamento que fazemos (KANT, 1996, p.187;
referenciado em HOULGATE, 2006b, p.19). Kant, também, adota grande parte da tabela de categorias de Aristoteles.



193

pensamento; em vez disso, o que se desenrola ¢ a logica inerente do ser per se. Dai o sentido de isso
ser uma ontologia, bem como uma epistemologia, e, portanto, também a sua expansao - na Filosofia
da Natureza - para o mundo natural. E, como este movimento retorna a sua propria origem, na sua
conclusdo, revelando ser um processo que se determina em relacdo a sua propria expressao plena e
auto-consciente, sendo, para Hegel, toda a existéncia, revelada para ser um sujeito auto-
determinado. Lembrando-se Espinoza, no prefacio da Fenomenologia, Hegel (1977, p. 10) escreve
que (“a substancia viva ¢ ser o que ¢, na verdade, sujeito, ou, o0 que ¢ o mesmo, ¢, em verdade real,
apenas na medida em que ¢ o movimento de postular-se, ou ¢ a mediac@o de sua auto-alteridade em
si”).

Pode-se ver por que Postone, Arthur e outros poderiam ficar intrigados com a possibilidade
de enfatizar os aspectos hegelianos do capital, e de usar, assim, o auto-movimento do Absoluto
como uma maneira de se pensar sobre a operacdo do capital. A identidade dos fins e meios ¢ uma
tendéncia para a subsun¢do e auto-perpetuagdo do movimento. Contudo, pode ser atraente
relacionar esses temas com um modelo de praxis. O pensamento de pressupostos de Hegel ¢
apresentado como anti-dogmatico, em virtude de seu “ceticismo consumado” e ndo reconhece
nenhuma outra autoridade além da prépria; ainda, se pudesse ser ligado as nog¢des de subjetividade e
situagdo, descritas anteriormente, ele poderia ser passivel da tarefa “estratégica” de abordar
contextos emergentes € problemas. Note-se que, com referéncia a afirmagao anedotica de Hegel de
que Kant tentou aprender a nadar sem se molhar, assemelha-se a observagao de Clausewitz (1993,
p. 139), para o qual ensinar a teoria estratégica, na auséncia da pratica, ¢ semelhante a aprender a
nadar em terra seca.

A reflex@o pode ser facilitada, retornando aos temas da universalidade e particularidade. A
filosofia de Hegel afirma ndo impor uma estrutura universal sobre os elementos particulares que se
articulam, mas deriva tais universalidades a partir deles. Se esse sentimento de unidade organica
pode ser visto em relagdo a operagdo da praxis coletiva e se a agdo da praxis coletiva pode ser
conectada a auto-realizacao imanente, consequentemente chega-se a um modelo capaz de sustentar
e desenvolver as teses de Debord e as reivindicagdes da I.S. quanto a unidade da forma e do
contetdo, dentro da agdo politica. Em vez de pensar o proprio pensamento, ter-se-ia a direcao da
acao historica em si.

Ha, porém, um problema claro. Como se pode aplicar a abordagem “‘dos pressupostos’” aos
dados contingentes da realidade material e com a orientagdo igualmente dada de um projeto
politico? A dificuldade ¢, na verdade, maior do que parece. Aqueles que se encontram na tradi¢ao
marxista ndo podem ser excessivamente incomodados por uma proibi¢do filosofica de se envolver

com a politica, mas o desafio dos “pressupostos” vale a pena levar a sério; a propria falta de



194

pressupostos invalida qualquer tentativa de incorpora-lo em um modelo diferente, invalidando
automaticamente qualquer coisa diferente de si mesmo.

Para Houlgate (2006b, p. 37), “qualquer critica a Hegel a partir de uma posi¢ao que nao seja
a do pensamento radicalmente de pressupostos ird necessariamente resultar num pensamento gue
seja menos auto-critico e, assim, mais dogmatico do que o proprio pensamento dos pressupostos’’,
porque “qualquer pensamento, por defini¢do, vai acriticamente pressupor algum principio ou outro”.
Isso ¢ significativo em relag@o a critica de Hegel de Marx, como qualquer ataque, feito sobre as
determinacdes derivadas do pensamento de pressupostos, envolverd mais pressupostos, € sera,
portanto, mais contingente € menos necessario do que o pensamento de pressupostos em si.

Ora, essas observagdes nao significam que Hegel esteja acima de qualquer critica e nem
significam que deva estar absolutamente correto, ja que ele mesmo admite que, se tivesse mais
tempo, teria revisto a Lgica “setenta vezes sete” (HEGEL, 1969, p. 42). Assim, se forem aceitos os
termos desses argumentos, a inica critica que pode ser feita a Hegel € que ele nao tem pressupostos
suficientes, as transi¢des na LOgica ndo seguem um ao outro imanente, no entanto, refletem a
propria intervengio externa de Hegel.'® Na verdade, a leitura de Houlgate sugere que, apos Hegel,
toda a Filosofia deveria, adequadamente, ser filosofia hegeliana. Dessa forma, em que Kant (1996,
p. 13) esperava deixar a seus “descendentes nada mais do que a tarefa de organizar tudo de maneira
didatica (...) sem o seu ser capaz de aumentar o contetido”, Houlgate entende que Hegel s6 deixa a
seus descendentes a tarefa de refinar as determinagdes da Ldgica, de modo a garantir que as suas
transigdes sejam verdadeiramente imanentes.'”°

Maker apresenta um desafio semelhante, mas de uma maneira um pouco diferente. Houlgate
indica que Hegel s6 pode ser criticado em seus proprios termos, Maker vai mais longe, ao
argumentar que o motivo nao pode se envolver com o mundo de qualquer forma. Na sequéncia de
Houlgate, ¢ compreensivel que a logica hegeliana seja tanto Epistemologia quanto Ontologia.

Para Maker, a Fenomenologia nao demonstra que a consciéncia e seu objeto sdo um e outro
mesmo - proporcionando assim uma “escada” para o sistema hegeliano dentro da Onto-logia, para
todos aqueles dispostos a desistir da distingdo pressuposta entre o ideal e o material - mas demonstra
a consciéncia do cancelamento que se apresenta como uma base solida para a verdade filosofica;
pois, se a identidade do conhecedor e conhecido ¢ completa, entdo nem o termo faz qualquer

sentido, pois a distingdo de que os define ¢ perdida. Em Maker (1998), a l6gica nao pode ser uma

139 Isso seria, evidentemente, parece ser o caso. Magee (2001) chama a atengdo para a influéncia da Alquimia,
Misticismo, Magia e Hermetismo sobre a obra de Hegel; se as correspondéncias com estas correntes de pensamento sdo
derivadas da natureza do proprio pensamento, entdo os livros de Hegel realmente sdo grimorios.

190 «por mais estranho que possa parecer ao se dizer, para maioria, se ndo todos, a filosofia pos-hegeliana ¢, assim, de fato,
logicamente pré-hegeliana na medida em que ainda tem para realizar a auto-critica radical exigida de qualquer filosofia
moderna e que Hegel se esforga para realizar em sua Logica” (HOULGATE, 2006b, p.39).



195

ontologia em tudo, porque se ela descreve uma forma de razao, que foi inscrita em um mundo de
objetos, ela permaneceria dentro da “perspectiva da consciéncia”, ou seja, engajada em estabelecer a
verdade, através da relagdo do sujeito com o objeto. Em contraste marcado com muitas das proprias
declaragdes de Hegel- e de uma forma que necessita de alguma ginastica quando se lida com a
Filosofia da Natureza - Maker (1994, p. 121) sustenta, assim, que a filosofia de Hegel
“definitivamente ndo ¢ mais uma metafisica idealista”, a ndo ser um corpo normativo, regulador de
categorias e leis derivadas somente da razao pura.

A abordagem de pressupostos de Hegel gera uma medida inteiramente pura da verdade, mas
que ndo pode incorporar qualquer referéncia ao que se deseja medir. Ela ndo pode, em consequéncia
conter qualquer prescricdo de como pode ser aplicada a situacdes especificas. Isso significa que
qualquer tentativa de “utilizagdo” das suas determinacdes deve ficar de fora dela.!”'Para Hegel, ao
contrario de Marx, ndo pode haver nenhuma teoria estritamente filosofica da préaxis, como a
caracteristica da Filosofia é ser um sistema puramente auto-suficiente da pura razao em si. A este
respeito, a leitura de Maker exemplifica o que Debord compreende como o problema de toda essa
abordagem, ou seja, a afirmagdo de que a verdade pode ser encontrada na dimensio aparentemente
estatica e auto-referencial de um pensamento separado da acao.

Note-se que para Hegel (2004, p. 9), “a razdo ¢ a soberana do mundo”. Na leitura de
Houlgate, que sugere relacdo com as proprias reivindicagdes de Hegel, a razdo ¢ a verdade do
mundo, porque, com efeito, em tltima analise, € 0 proprio mundo. O proprio Hegel (2004, p. 9)
afirma que ““a razdo ¢ a substancia do Universo™.

De acordo com Maker, por outro lado, a razdo ¢ uma soberana independente; ela constitui
uma verdade absoluta para a qual o mundo esta a aspirar e contra a qual pode ser medida. Maker
destaca, assim, a suposi¢ao -se ndo demasiado banal, a pressuposicao - sobre a qual esta abordagem
repousa, porque ele a leva a um extremo, a saber: a verdade e a liberdade estdo ligadas a uma
necessidade que esta para além das contingéncias da realidade vivida, e a verdadeira razao hegeliana
¢ um eterno absoluto; portanto, ndo depende dos determinantes econdmicos e culturais de sua
época. Em outras palavras, os “pressupostos” do pensamento podem ser colocados tal como a
perspectiva de Debord, ou seja, como pensamento Separado, um pensamento que opera na
abstracdo da verdadeira praxis historica. Isso por si s6 contribui pouco para refutar a alegacdo de
Holgate de que toda a filosofia ndo-hegeliana pode ser compreendida como mais contingente, e,
portanto, menos validada que a propria filosofia hegeliana. Como observado, toda a empreitada do

pensamento de pressupostos assenta-se na afirmagao de que a liberdade equivale a necessidade. A

191 “Em termos estritos, as questdes sobre o que pode ser realmente estabelecido pelos modos de cognigdo que assumem
dado carater e que levem em consideragao os dados reais empregados fora do sistema” (MAKER, 1994, p.39).



196

liberdade em Debord esta ligada a uma consciéncia da necessidade presente, isto ¢, uma habilidade
de negociar o acaso e a contingéncia.

Em Debord, a verdade e a necessidade estdo ligadas a auto-determinag@o, mas, sempre em
termos da necessidade de se abordar uma circunstancia particular. Consequentemente, a verdade
que dé liberdade historica ndo pode residir em um sistema imutavel, separado, pois, tal sistema
podera, sim, ser encarado em termos da alienagdo feuerbachiana de poder pratico em um céu de
puro pensamento, mas ndo deve ser contemplado como uma ordem imutavel, estatica.

Note-se que a abordagem nao refuta a demanda de Houlgate diretamente, pois ele postula
um pedido subsidiario, isto ¢, a afirmagao de que a verdade s6 pode derivar da simples necessidade
imanente do pensamento de pressupostos poderia, assim, ser anulada por uma contenda adversaria
que a verdade esta, de fato, ligada a uma mais pratica, consubstanciada na nogo estratégica de
necessidade.

A fim de ilustrar as maneiras pelas quais poderia ser possivel, vale observar algumas das
proprias objegdes relacionadas na filosofia hegeliana de Lefebvre. Em seu Materialismo Dialético
de 1940, que Debord certamente leu - e, embora notando que Hegel afirma ndo admitir qualquer
pressuposicdo em tudo - Lefebvre (1969, p. 48) escreve que “o hegelianismo, sendo um sistema,
envolve um pressuposto essencial”’; ou seja, que um filésofo pode “agarrar todo o contetido da
experiéncia humana”. Esta afirmac¢ao ¢, na verdade, imprecisa. Hegel nao reivindica a onisciéncia e
nem destina ao pormenor todos os aspectos contingentes da realidade, mas a ideia que informa que ¢
relevante. Lefebvre (1969, p. 48) continua: “se este contetido [do absoluto] ¢, como Hegel diz que &,
infinitamente rico”, entdo “so serd alcangado através dos esfor¢os conjuntos de muitos individuos
pensantes, em uma progressiva expansao da consciéncia”.

E certo que essa nogio de “expansdo” evoca o objetivo perpetuamente se afastando do
“homem total”, mas ¢ pertinente; em parte porque Debord partilha um grau da progressao do mau
infinito com Lefebvre,'*> mas, também, porque as observacdes de Lefebvre estdo muito proximas
da posicao que se atribuiu a Debord. Se, como acontece com Lefebvre, o “conteudo” infinito da
Idea estd ligado a um processo histdrico infinito, logo, o absoluto, com efeito, torna-se esse processo
e ndo um ponto distinto alcangado na sua conclusdo. Esta interpretagdo recorda a leitura do absoluto

apresentada por meio de referéncia a Hyppolite.

192 Em suas “Mudancas Conscientes na Vida Cotidiana”, um documento de 1961 (através de uma fita gravada em uma
pasta) o grupo de pesquisa sobre a vida cotidiana de Lefebvre, Debord faz as seguintes anotagdes: “se considerarmos a
vida cotidiana como a fronteira entre 0 dominante e os setores ndo dominados da vida [a distingdo feita por Lefebvre entre
as areas da vida que sdo conscientemente controladas e aquelas que ndo sdo], e, assim como o terreno do acaso e da
incerteza, seria necessario substituir o presente gueto com uma fronteira em constante movimento; trabalhar
incessantemente para a organizagdo de novas oportunidades” (DEBORD, 2006, p.578). Essa fronteira em constante
movimento estd proxima do objetivo de Lefebvre, mas, note-se que cada instancia desse processo, na medida em que €
um compromisso situacionista com o acaso, € em si um momento desse objetivo.



197

Para Hyppolite (1969, p. 73), a histdria ndo termina na obtengao do conhecimento absoluto e
o Espirito ndo recua em pura auto-referencialidade; em vez disso, o que emerge ¢ um movimento
perpétuo de auto-consciéncia e auto-determinagdo. Nessa visdo do Conceito continuo, a auto-
separagdo sO pode tornar-se presente para si na consciéncia, somente na medida em que a
consciéncia ¢, em si temporal. Além disso, Lefebvre (1969, p.104) também sustenta que as
determinacdes do desdobramento desse processo “dissolvem” as “determinagdes estaticas atribuidas
por Hegel a Ideia, ao conhecimento, a religido e ao Estado”. Isso ¢ especialmente verdadeiro em
Debord, dada a importancia do acaso e da contingéncia para esse processo. A dimensdo coletiva
dessa subjetividade historica torna-se particularmente importante, neste contexto, e estd relacionada
a questao da representacao e do poder separado.

Se, para funcionar estrategicamente, tais agdes coletivas sdo obrigadas a formular-se de
acordo com as exigéncias com que se depara, o proletariado de Debord (2006, p.816) “exige uma
critica universal da separag¢do”, obrigando-o a “assumir uma forma adequada para a missao da sua
acao”. Consequentemente, as formas, que adota em resposta a estas exigéncias, parecem ser
obrigadas a surgir a partir do movimento e da inter-relacdo dos individuos particulares envolvidos.
Assim, em contraste com os temas da universalidade alienada se pode, portanto, ter uma totalidade
social dinamica mais organica. Sugere-se que se, como afirma Debord (2006, p. 792), a a¢do “nio
tem um objeto para além de tudo o que afeta, ela funciona sobre si mesma”; assim sendo, o
entendimento de um pensamento reflexivo de Hegel pode ser ligado a agao histdrica que se molda a
seu mundo. No lugar de uma falta de pressupostos, poder-se-ia ter uma falta de estrutura fixa,
dogmatica de representacido'®’; e, em vez de a autodeterminagiio imanente da razio pura, ter-se-ia
uma emergente vontade politica imanente. A afirmacdo anterior de que Debord langa o absoluto
como fundamento, em vez de objeto da agdo, entdo pode ser qualificado como segue.

Com Hegel, a famosa “inquietagdo” da negagdo ¢ um processo de mudanga que ocorre
dentro de uma estrutura relativamente estatica, eterna, ou seja, a do ser. Com Debord, por outro
lado, os movimentos da unidade sujeito-objeto, por meio de sua identidade com a negacao do
tempo, mudam o seu mundo e 0 ‘si’ no processo.

O Absoluto torna-se, assim, uma “passagem’, para usar os proprios termos da LS., em vez
de um estado do ser, e requer o engajamento estratégico com os contextos € situagdes em que
trabalham. Assim, quando em Hegel o movimento imanente, auto-determinado da razdo ocorre de

acordo com sua propria necessidade soberana, ndo aceita que nao sejam os que ele gera a partir das

193 Debord afirmou, em 1957, que “a eternidade ¢ a ideia mais grosseira que uma pessoa pode conceber em conexdo com

seus atos” (DEBORD, 2006, p.326), e para a L.S. nenhuma organizagio revolucionaria poderia manter para sempre o seu
periodo de relevancia; na sequéncia dos acontecimentos de maio de 1968, Debord comentou que ““a partir de agora temos
a certeza de uma consumagao satisfatoria de nossas atividades: a IS sera suplantada” (DEBORD, 2006, p.963).



198

determinacdes do si; com Debord, tem-se um movimento politico que se molda as determinagdes e
que nado aceita nenhuma autoridade externa, nem o estabelecimento de dogma fixo e hierarquia
dentro de si. Dai a afirmac@o de que esta Tese pode ser capaz de relangar a obra de Debord como
base para o seu marxismo hegeliano.!**

Enfim, apresentou-se a possivel relevancia do pensamento dos pressupostos de Hegel, por
meio de referéncia a descri¢ao dos Comentarios da sociedade moderna, em relagdo aos problemas
do espetaculo e o fim da historia que se colocam a acao politica.

A referéncia a afirmagdo de Maker remete aos aspectos da obra de Hegel e oferece um meio
para se tracar um caminho para fora do relativismo pdés-moderno. Sugere-se que a ligagdo, entre
estas ideias com as observacdes de Debord sobre a ac¢ao historica estratégica, oferece uma maneira
de superar o espetaculo integrado. Nao se pretendia mostrar que Debord teria necessariamente
enquadrado essas ideias dessa forma, ou mesmo se aproximar destas ideias, pelo caminho tomado
aqui, mas o que foi delineado neste Capitulo esta muito proximo do que ele indica, quando infere
que a “historia” pode “voltar para nos”, apds o seu espetacular “eclipse” (DEBORD, 2006, p. 1636).
Como referido no inicio da Tese, a histdria, em Debord, ndo ¢ um catdlogo de eventos passados,
mas algo a ser consciente.

Com referéncia aos pontos indicados acima, pode-se sustentar que se chegou a um modelo
de agdo politica voltado para a criagdo da propria historia; e, enquanto as proprias recomendagoes de
Debord a esse respeito favorecem a busca do “gosto” individual, as ideias esbogadas sdo mais
orientadas a praxis coletiva, e exigem o envolvimento detalhado com o “terreno” que esta acao
necessariamente deve atravessar. Seria, em outras palavras, obrigado a gerar andlises teoricas dos
contextos e situagdes com que se depara. Embora o desejo de Debord em ir além das previsdes de
Marx sobre o Século XIX, sua teoria corresponde a essa necessidade, o subjetivismo abstrato que
resultou da sua rejeicdo ao determinismo econdmico e ndo estruturalista. Dai a conclusdo de que as
ideias, que estdo na base da teoria do espetaculo, apontam para além disto.

O movimento da Tese neste ultimo Capitulo, foi no sentido de usar os argumentos de Hegel
como um meio de “iluminar” Debord e verificar as possibilidades que este filosofo possibilita, no
que diz respeito a uma abordagem de Hegel. Em outras palavras, procurou-se iluminar a teoria de
Debord com fundamento hegeliano e Hegel com a energia filosofica de Debord. Até certo ponto,

isso tem estado presente ao longo da Tese. Como admitido anteriormente, Debord nao indica

194 Este seria um contraste marcante para com as tendéncias contemporaneas do pensamento anarquista, como a recente
mudanga no sentido de ‘pds-anarquista’ (em homenagem ao pds-marxismo, e caracterizado pela adoggo de filosofias pos-
modernas) ¢ também um afastamento de filosofos como Hegel. Como o editorial de uma recente revista pds-anarquista
coloca: “acredito que estamos vivendo um momento pos-anarquista. (...) uma das muitas grandes coisas sobre pos-@ ¢
que isso significa que pode ser feito, por fim, com Hegel” (CALL, 2010, p. 9).



199

explicitamente que estd tomando o absoluto hegeliano como modelo para a praxis; ja havia se
desenhado esta inferéncia, a partir das muitas declaragdes que parecem implicéa-la.
Consequentemente, a Tese poderia ser acusada de exagerar. No entanto, se isso foi feito, a fim de
definir uma discussdo mais ampla sobre as possibilidades que este material poderia assegurar para
um trabalho futuro e os problemas ja identificados, dentro da teoria do espetaculo, poder-se-ia tornar
esta abordagem possivel e permitida, pois parece muito mais produtivo, e de fato, de acordo com a
propria Tese, para perseguir o que pode ser tomado a partir do trabalho de Debord, em vez de
simplesmente estuda-lo como um objeto estatico. Com isso, a conclusdo da Tese ira delinear
algumas dessas implica¢des, em particular Vis a vis o grau em que a teoria de Debord poderia servir

como um meio de se considerar a vontade politica coletiva.



200

CONSIDERACOES FINAIS

No mundo realmente invertido, o verdadeiro € um momento do falso.

()

Considerado segundo os seus proprios termos, o espetaculo é a afirmacéo da aparéncia e a afirmacéo de toda a vida
humana, socialmente falando, como simples aparéncia. Mas a critica que atinge a verdade do espetaculo descobre-0
como a negacao visivel da vida; uma negac&o da vida que se tornou visivel.

(DEBORD, 2006, p. 768)

O conjunto de conceitos, categorias e praticas que Guy Debord e a LS. desenvolveram
durante o periodo de atividade, tem mostrado ser, na perspectiva do defendido na Tese, os
instrumentos para pensar e transformar o mundo, que tem sofrido profundas modificagdes desde sua
formulag@o. Debord e a I.S. foram a expressdo paradoxal da confrontagdo entre as duas forgas
sociais mais potentes que haviam se desenvolvido, durante as décadas anteriores: a tradicao das
vanguardas artisticas € o marxismo “ndo soviético”, que neles encontram sua expressao mais
acabada e mais radical.

Do ponto de vista filosofico e metodologico, a recuperagdo da filosofia hegeliana, por meio
do método dialético e da categoria da totalidade, quisera apontar a um projeto que, no entanto, havia
se demonstrado historicamente ambivalente. Com a vitdria do “socialismo real”, o projeto marxista
de “realizagdo da filosofia”, que também era o projeto de Debord e dos situacionistas, converteu-se
na apari¢do de uma organizagdo social que se concebia como o ponto final da histéria. Tempos
depois, a tdo criticada tese do “fim da histdria”, proposta por Fukuyama, em relacdo a queda do
muro de Berlim, tinha sua expressdo no mundo do socialismo burocratico. Se o Estado dos
trabalhadores era uma realidade, o pensamento ja nao podia seguir operando da mesma forma como
lutava pela vitéria da classe operdria. Agora, impunha-se a gestdo de uma vitdria que,
necessariamente, rejeitava toda critica interna como critica “contrarrevolucionaria”. O “fim da
historia” constituiu o final da luta pela producgdo de histéria. Paradoxalmente, o triunfo do histérico
foi também sua derrocada, sua morte, sendo a passagem do reino da necessidade ao reino da
liberdade.

Tanto a recuperacao da dialética como da categoria da totalidade apontaram a esse objetivo.
Em Hegel, a dialética sempre tinha um final imanente, de tal modo que a necessidade de seu telos se
enraizava no desenvolvimento parcial das negagdes determinadas, convertendo o Estado Soviético
na materializacdo do Absoluto hegeliano. A concepcao de totalidade, por sua vez, entendeu-se nao
como a perspectiva de recuperagdo da vida, tal e como fizeram os situacionistas, mas como a

caracteristica basica de uma sociedade que, na sequéncia da representacdo de uma vitoria do



201

histdrico, situava-se contra qualquer elemento critico. A confrontagdo dialética aparecia como a
expressdo de um desejo de voltar-se ao passado. A totalidade degenerou-se num totalitarismo,
enquanto deriva da perspectiva da recuperagdo da vida historica, a instauragdo de uma organizagao
social que se entendia como a realizagdo do “espirito absoluto” hegeliano.

A tradigdo marxista, que buscou superar os “equivocos” da filosofia de Hegel, através dos
desenvolvimentos elaborados por Marx, foi, em parte, aquela que desembocaria na filosofia de
Debord e no movimento situacionista. Lukacs, Karl Korsch ¢ o grupo Socialismo ou Barbarie
realizaram toda uma recuperacdo dos elementos hegelianos num sentido ndo ideoldgico, isto €, a
critica da degeneragdo do pensamento e da pratica marxista no Século XX. Tanto do ponto de vista
tedrico quanto pratico, Debord e a I.S. ndo fizeram mais que se engajar na corrente absolutamente
critica, que via no marxismo “real” a degeneracdo do que deveria ter sido o projeto de emancipagado
da vida cotidiana.

A critica ao trabalho assalariado, recuperag@o de certa corrente do marxismo, com base na
reapropriacgao e aplicagao dos meios de producao a diminuicao da atividade assalariada, se configura
como elemento tedrico fundamental, num contexto social em que o trabalho era compreendido
como a reproducdo de um tipo de atividade que se mantinha vigente somente de uma forma
artificial. Incluindo o conceito fundamental de Debord, ou pelo menos aquele que sintetiza sua
filosofia e resume de melhor forma a descricdo que faz de seu mundo, o conceito de espetaculo,
converte-se na recuperacao do elemento historico da realidade, na afirmac@o de sua desapari¢do. A
atualidade, entendida no sentido banal de superacdo de uma época na qual, todavia, poderia-se
pensar em termos de emancipagdo social, tem se baseado, justamente, nessa desconstru¢do do
histdrico, para afirmar a reificacao social. O fim da historia em si tem sido entendido no seu sentido
conservador, a partir das distor¢des do conceito de “espetaculo”.

Diante do diagnostico de Debord e da I.S. acerca da cultura de seu tempo como ““cultura em
decomposicdo”, diante das intengdes de recuperagdo dos elementos disponiveis, para o uso
revolucionario de diversas técnicas, com as quais se produz novos modos de vida cotidiana (desvio,
urbanismo unitario, pintura industrial, deriva, etc.), o contexto atual tem mostrado como essas
mesmas técnicas tém perdido todo seu carater emancipador ¢ ameagador. A producdo da vida
cotidiana tem ficado transformada na produgao de experiéncias fornecidas pela industria cultural.

Se a “realizagdo da arte” encontrou sua expressao mais acabada na industria cultural € em
sua capacidade infinita de produzir “experi€ncias”, a “realizacdo da filosofia” encontrou sua posi¢cao
no marxismo, convertido em ideologia e no socialismo burocrético. O estético se converteu em
produgdo cultural e o politico em ideologia materializada. Portanto, desde o reconhecimento dos

elementos sociais, teoricos e praticos que ja apontavam a novos modos de pensar, de comunicar, de



202

falar, de conceber, de entender, abre-se todo um conjunto de possibilidades que, partindo da
“realizacdo da arte” e da “realizagdo da filosofia” do projeto debordiano, poderia dar conta dos
problemas que a sociedade enfrenta e das possiveis formas de resolvé-los.

Assim sendo, os apontamentos destacados no conjunto da Tese apontam para algo
semelhante a nogo de vontade geral que “ndo pode ser representada”.!®>

Note-se que o ponto mais perceptivel de referéncia € a Filosofia do Direito. Hegel equipara
o direito as condigdes de liberdade, e prepara a liberdade através da andlise do conceito de uma
vontade que quer e que requer, assim, condigdes para a sua plena expressdo. A liberdade politica,
para Hegel, ndo pode ser submetida ao particular com os ditames de uma lei especifica universal,
sendo, em cada particular encontra a si mesmo dentro de um sistema de leis e condigdes que
derivam da necessidade, da natureza intrinseca de sua propria vontade. Hegel ndo se ilude com a
possibilidade de todo mundo reconhecer o estado como incorporado a sua propria liberdade e
reconhece que alguns podem vé-lo como uma imposicao sobre a sua propria “vontade” individual.
Ele, no entanto, sustenta que tais individuos, se o fizessem, equivocariam-se'*®.

Como analisado no Terceiro Capitulo, € possivel inferir algo semelhante a partir da teoria de
Debord. A acao historica pode ser inferida de seu trabalho e esté relacionada a perpetuacao de suas
proprias condi¢des de existéncia. Nesse sentido, também a “vontade que se quer”. A partir de uma
perspectiva estritamente hegeliana, Debord poderia equivocar-se quanto a sua oposi¢ao as estruturas
fixas e formulagdes. Entretanto, ha um sentido-apoiado pelas dimensdes teleologicas da teoria de
Debord-em que a plena expressdo da liberdade encontra-se em condigdes que tornam livres a
autodeterminacdo aberta a uma possibilidade real, a saber: o fim do capital, a aboli¢ao do trabalho, a
re-apropriacdo das capacidades técnicas da sociedade, e, certamente, nos anos anteriores da 1.S., a
realizacdo da arte pela construgdo de situagdes de ruptura da ordem cotidiana.

Se a analise desenvolvida ¢ obrigada a recriar os fundamentos que interrelacionam seus
varios contextos e se ela acarreta a oportunidade de relacionar a contingéncia - ou seja, fazer

escolhas e agir com base no conhecimento limitado - certamente ha possibilidade de equivocos. Ao

195 A ex-situacionista T. J. Clark comenta, porém sem muitas consequéncias, que tal vontade geral se aproxima de J.J.
Rousseau. O aspecto mais relevante dessa relagdo € a ligac@o entre a operagdo da auto-legitimacao da vontade geral, de
Rousseau, e 0 modelo de agdo que € tdo auto-validativa quanto a logica hegeliana.

196 Esta observagdo refere-se ao distanciamento de Hegel em relagio a Rousseau. Rousseau, tal como Hegel € Debord,
langa a liberdade como “atividade social comum”. Contudo, em Hegel, a vontade rousseauniana ndo tem a tendéncia
necessaria para a formacdo especifica; ela s tem “o individual no particular na sua vontade especial”’ como sua
“fundamental base substantiva” (HEGEL, 2005, p. 46). A vontade geral de Rousseau, para Hegel, faz o que quer e tudo o
que quer e faz ¢ correto; seus sentidos e formagdes sdo dirigidos apenas pelas vontades de seus membros. Hegel tenta a
derivagio filosdfica imanente do contetido necessario, 16gico da propria vontade. Isso o leva a concluir que o livre-arbitrio
s6 pode existir plenamente em circunstancias especificas, ou seja, dentro de um estado derivado de “o que a vontade deve
querer, a fim de ser livre, e ndo de mera opinido ou escolha” (HOULGATE, 2005, p. 209)



203

mesmo tempo em que pode ser um problema no futuro pos-revolucionario da I.S. e de Guy Debord,
como um jogo sem fim, ela tem importancia no atual contexto, em termos dos aspectos praticos
reais de uma teoria politica. O que se torna particularmente importante, ndo ¢ a questao de escolher
mal, mas sim, o de identificar se essa vontade pode querer algo diferente de si mesma. Por quais
critérios podem tais equivocos serem identificados?

Note-se que tal reflexdo oferece uma resposta a seguinte pergunta: como se pode identificar
um “‘auténtico” em oposicdo a uma agdo politica “ndo auténtica” e por que o mérito pode ser
atribuido ao grandioso titulo de “historico”? Essas questdes retomam a problematica envolvendo a
unidade sujeito-objeto que se levantou no Segundo Capitulo, o nivel com que essa unidade ndo se
limita a referir-se a uma identidade entre pensamento e agdo, mas a um contexto em que o poder
social objetivado ndo ¢ alienado de seus produtores.'®’

Debord opta pela rejeicao hierarquica de todas as formas de representacdo. Aliada a isso,
esta a validade que reside na auséncia de representacdo e determinagao externa, o que leva Debord
conceder ao proletariado revolucionario a mesma fungao legitimadora que Lukécs atribui ao partido.

Em carta, de 1971, Debord discute a possibilidade de sua teoria estar errada. Destaca que a
sua legitimidade seria validada retrospectivamente pelo movimento da historia, um ponto que €

fundamentado pela leitura de Clausewitz.!”® Debord escreve:

Se o conceito de espetaculo ¢ radicalmente falso (porque ele pode realmente ser
relativamente “falso”- e, portanto, “verdadeiro” para o pensamento historico - na
medida em que s6 ¢ “o maximo possivel de consciéncia” neste momento na sociedade,
qual deles ira explicar melhor depois que se deixou para tras ou quando for avangado
na tentativa de deixa-lo), entdo, milhares de outras coisas em meu livro que apenas sdo
(das quais 995 vém de companheiros do passado), mas todos eles contém algo errado,
porque eu ndo tenho conhecimento de algo semelhante com base neste conceito
(Debord 2004a, p. 456).

Debord continua, numa passagem a qual referira anteriormente:

Mas se o conceito de espetaculo ¢ um erro, foda-se! O livro inteiro entra em colapso.
Contudo, eu ndo sei um melhor assunto que nos ocupa, o que ¢ um detalhe que nos leva

197 Até certo ponto, Debord tem uma resposta semelhante 4 questdo da validade, tal como a de Rousseau. Ao discutir a
democracia majoritaria, Rousseau faz a seguinte inquietante exposigdo: “quando a opinido contraria as minhas proprias
predomina, isso s6 prova que eu cometi um erro, € que o que eu acreditava ser a vontade geral ndo era bem assim. Se
minha opinido particular prevalece contra a vontade geral, eu deveria ter desejado algo diferente do desejado e eu ndo
deveria ter sido conivente, livre” (ROUSSEAU, 2004, p. 127). Curiosamente a observacdo de Rousseau reflete as
observagdes de Lukacs acerca da importancia do partido. Adorno, por sua vez, nas suas conferéncias sobre a dialética
negativa, observa que (...) em nossos anos mais jovens com Lukacs, que tinha na época acabado de sair de um conflito
com seu partido, e, nesse contexto me disse que o seu partido estava - em relagdo a ele - na direita, embora ele estivesse,
em seus pensamentos ¢ argumentos, a direita contra o partido, desde que o partido afinal incorporou a situagdo historica
objetiva, enquanto a sua propria posi¢ao avancada (com base apenas em si mesmo e na mera logica do pensamento) tinha
sido arrastada para tras desta situagdo objetiva (ADORNO, 1965).

198 Por exemplo, comparar Debord (2004b, p. 3-5) com Clausewitz (1996, p. 192).



204

a questdo fundamental da consciéncia na histéria e o que ele faz na mesma. Por
exemplo, O Capital é obviamente verdadeiro e falso: essencialmente, é verdadeiro,
porque o proletariado € reconhecido nele, embora muito mal, e, portanto, também
permite que os seus erros ocorram, etc. (Debord 2004a, p. 457).

Debord indica que a medida real da verdade reside no grau em que ¢ reconhecida e posta em
pratica pelo proletariado. Nao h4, ainda, uma justificagdo para qualquer projeto politico que atinja
uma posi¢ao de “reconhecimento”? Nao faz sentido o proletariado alemdo da década de 1930 ser
“reconhecido” como nacional-socialismo? Os nazistas ganharam poder, expressando as
insatisfacoes do cotidiano, distorcendo a forma. Como, entdo, pode-se afirmar que a adogcdo de O
Capital, de Marx, foi um ato de reconhecimento, enquanto a aceitagdo do nacional-socialismo foi
um ato de falso reconhecimento?

Na segunda tese, ad Feuerbach, Marx anota que “a questdo se a verdade objetiva pode ser
atribuida ao pensamento humano ndo ¢ uma questdo de teoria”, mas uma “questao pratica”; pois “o
homem deve demonstrar a verdade-isto €, a realidade e o poder (...) de seu pensamento na pratica”
(Marx, 2000, p. 171). A identidade estatica e reflexiva entre pensamento e mundo esta substituida
por uma tonica, no estabelecimento de sua identidade através da acdao, ou melhor, mediante a
realizacdo do pensamento na pratica. Isso, sem divida, fundamenta a posi¢do de Debord, mas ndo
resolve o problema; pois, se 0 pensamento se torna “verdadeiro”, quando efetivamente realizado na
acdo, entdo, presumivelmente, qualquer pensamento encaminhado para a realidade seria tdo
“verdadeiro” quanto qualquer outro. Todavia, essa analise pode ser comparada por meio de
referéncia a famosa carta de Marx a Ruge'”’, de setembro 1843, na qual Marx adverte contra o
confronto com o0 mundo de uma “forma doutrinaria™: “aqui esta a verdade, ajoelhe-se diante dela!”.

Marx defende o “desenvolvimento de novos principios para o mundo fora dos proprios
principios do mundo”, ao fazé-lo, torna possivel “mostrar ao mundo o que ¢ realmente lutar”. Em
outras palavras, a tarefa do critico ¢ identificar as tendéncias histdricas imanentes e a dire¢do da
sociedade. Dizendo sob uma ‘veia’ hegeliana, Marx escreve que “a razao sempre existiu, mas nem
sempre de uma forma razoavel”. Em outras palavras, o curso do movimento e a dire¢do histdrica
existem, implicitamente, na realidade social, mas devem tornar-se explicitos para que possam ser
identificados e compreendidos. Por meio da identificacdo de tais tendéncias, Marx explica que o
critico desenvolve a verdadeira realidade como obrigacdo, comprometendo-se com a realidade e seu
objetivo final. A “verdadeira” realidade ¢ a negacao imanente da realidade presente.

Se esta segunda declaracao acerca da verdade ¢ usada para qualificar a primeira,

a verdade pode, entdo, ser compreendida como um processo pratico, em que a teoria identifica que a

199 A qual Debord (2006, p. 820) faz alusio em A Sociedade do Espetaculo, como epigrafe do capitulo oitavo intitulado
de: A negagdo e o Consumo na Cultura.



205

negacao ¢ atualizada na tentativa de realizar tal mudanga. Ao que parece, essa analise tem relagao
direta com a teoria de Debord. A verdade tedrica, em seu trabalho, reside na eficacia pratica®®’,
embora seja observado que a teoria ndo pode oferecer formulagdes inteiramente arbitrarias, mas
deve, antes, identificar e articular o “lado ruim” da histéria no trabalho dentro do presente?’!. Pois, a
verdade est na historia e é marcada pelo desenvolvimento de tendéncias®’?; essas tendéncias, e na
verdade, a historia, por si s6s, sdo moldadas e criadas pelo proletariado revolucionario, entendido,
no sentido lato do termo, como todos aqueles com um desejo de avangar e superar 0 momento
presente. Dai a disponibilidade de Debord e da L.S. em alegar que eles expressaram um conjunto de
preocupagdes imanentes aos seus tempos; pois, se a teoria procura esclarecer e articular tal

movimento?®

, 1ss0 ndo pode lhe ser imposto pelo exterior.

Todavia, se evitar a separagdo permanece como critério de legitimidade, entdo, se tem o
inicio de uma resposta aos problemas acima sucitados. Ao se sustentar que se poderia, com a mesma
facilidade “dar voz” a um movimento fascista popular, este ultimo, na medida em que promove a
separagdo e a hierarquia, seria menos valido do que um movimento que nao o faz. A conclusao
seria, portanto, que a verdade ndo reside apenas na praxis, mas numa forma de praxis que visa a
superagao da separagdo (DEBORD, 2006, p. 844).

De fato, tal observagdo decorre do proprio conceito de espetaculo, & medida em que a
falsidade do conceito deriva da separacao que ele promove. Assim, enquanto um conjunto de teoria
pode ser “reconhecido” e posto em pratica, talvez até alcangar o sucesso pratico, s merece o termo
“historico” se ele faz parte de uma unidade na direcdo da atualizagdo ou, ainda, expressao das
condigdes de liberdade, isto ¢, a superagao da hierarquia, separacao e alienagao do poder social.

Para Marx o “desenvolvimento de novos principios para o0 mundo”, a partir dos proprios
principios do mundo, poderia pertencer ndo a identificacdo e ao aprofundamento de qualquer
tendéncia arbitraria, mas aqueles que estivessem de acordo com uma movimentagdo em diregdo a

liberdade.

200 «A verdade de um conceito é revelada pela coeréncia de sua utilizagdo na teoria e na vida pratica” (LS. 2006, p. 239).
201 Na sequéncia dos acontecimentos de maio de 1968, Debord afirmou que ele ndo havia profetizado nada. “Nos
(Debord e a 1.S.) simplesmente tinhamos apontado o que ja estava presente. O mérito dos situacionistas era simplesmente
ter reconhecido e apontado os novos focos da revolta na sociedade moderna” (1.S. 2006, p. 290).

202 Cf. (1.S. 2003, p. 123) para observagdes sobre a previsio da evolugdo dessas tendéncias; isso se torna mais facil em
momentos insurrecionais que, para Debord, concentram diversos processos em um nexo de possibilidade.

203 £ por sua vez, clarificado e atestado por ele: as “lutas historicas (...) corrigem e melhoram toda a teoria deste tipo” (LS.
2003, p. 30). (Uma posicgo que talvez ecoe adequadamente na forma “invertida”, a afirmagéo de Holgate de que qualquer
coisa que ndo seja pensamento de pressupostos deve ser menos valido do que o proprio pensamento: a imanente praxis
historica, por si s, pode reivindicar a validade).



206

Como observado, isso exige uma forma de ética®™, ao se referir a legitimacdo das relagdes
sociais que visam a um bem comum. No entanto, deve-se ter cuidado, pois Debord e a I.S., de forma
consistente, descrevem moralidade em termos de ideologia e frequentemente denunciavam
individuos que tinham ou justificavam o seu desfavor como “moralistas™*°.

Os aspectos da obra de Debord servem como um meio para se considerar o problema de se
estabelecer uma politica numa base existencial’*®. Simone de Beauvoir (1976, p. 90) sustenta que o
problema definido pela filosofia de Sartre deveria sugerir que “a genuina vontade livre, em si, ¢
disposta como um movimento indefinido através do movimento dos outros”.

Como estudado no Terceiro Capitulo, Debord adota algo bastante similar. Por exemplo,

quando discute a organizacao da I.S. e as formas de relagdes sociais que o grupo estava trabalhando

204 Dada a importancia da propria Etica, de Espinosa para a interpretagio de Negri, e seguindo as alegagdes persuasivas
de M. Beatrice Fazi de que a Etica merece o seu nome na medida em que apresenta uma teoria de relagdes constitutivas,
este ponto fornece uma oportunidade para fazer a anotagdo das semelhangas ¢ diferengas entre o seu o trabalho e o de
Debord; algo que simplesmente ndo se tem espago para tratar nesta Tese adequadamente. No entanto, é importante, em
parte, por causa do interesse de Debord na politica italiana na década de 1970 e 1980, mas, também, porque oferece uma
oportunidade de se definir o paradigma hegeliano de Debord contra o espinosismo de Negri. As seguintes observagdes
sao destinadas apenas para orientar a leitura dos pontos de vista de Debord, vis a vis, com os de Negri sobre o tempo, a
oposigdo politica e a critica do capital. No Império, Hardt e Negri (2000, p.427) descrevem A Sociedade do Espetaculo
como “talvez a melhor articulagdo, em sua propria maneira delirante, da consciéncia contemporanea do triunfo do
capital”. Uma critica que foi, sem duvida, devida aos ecos entre o espetaculo de Debord e a versdo de “subsungio real”,
de Negri. Na formulacgo original de Marx, a subsungdo formal do trabalho designa a adogdo das formas existentes de
produgdo, como meios de producao do capital, ao passo que a subsungo real refere-se a reformulagio destes meios, em
conformidade com as exigéncias da extragdo da mais-valia. Ainda assim, como € o caso do fetiche em Debord, a extensdo
do conflito de Negri com a formulagdo original do conceito de Marx, rejeita explicitamente a teoria do valor-trabalho;
Negri afirma que, dentro de condigdes de subsunggo real ndo ha mais qualquer elemento “fora” do capital. Por exemplo,
em sua surpreendente “A Constituicdo do Tempo”, de 2003, Negri insere uma “aporia” na teoria do valor de Marx. Marx
afirma que o tempo serve como medida do valor-trabalho, na medida em que o tempo socialmente médio de trabalho
reduz os trabalhos especificos em comuns, substincia geral do trabalho abstrato; para Negri, a inica maneira em que as
formas complexas de trabalho podem ficar como agregac¢des de trabalho mais simples € por referéncia a realidade do
trabalho complexo, ou seja, a sua diferenca de concreto; portanto, ¢ algo “externo” a medida do valor, que é usada para
explicar o que deve adequadamente ser fundamentalmente “interno” para ele. Dentro da subsungio real esta “aporia” é
resolvida: porque ndo ha mais nenhum “fora”, pois, o trabalho apaga a vida (reflexos de Debord mais uma vez). Note-se
que isso esta ligado a adog@o e desenvolvimento do conceito de “trabalho imaterial” de Negri. O trabalho passa a ser
considerado, em termos gerais, como um “poder de agir”, e sendo menos associado a mercadorias e as formas de trabalho
tornam-se cada vez mais “incomensuraveis”. As dificuldades encontradas pelo marxismo classico em teorizar as formas
de trabalho imaterial sdo, portanto, tomadas ndo como um sinal de falha teérica, mas sim do nivel em que a produgéo
social, ou a “vida” - agora vista em termos de uma substancia primaria espinoziana - esta pronta para soltar-se do tempo
capitalista. As semelhangas com a teoria de Debord sdo, naturalmente, evidentes, mas também sdo problematicas: Negri
provoca o colapso da totalidade da sociedade numa espécie de monismo, tornando o capital em grande parte
indeterminado (Cf.: NOYS, 2010, p.106). O interesse de Negri no tempo como fundamento da politica de oposigao
também ¢ semelhante a de Debord, mas o positivismo espinosiano de Negri afirma, em vez de negar, e estd orientado
para “ser”, em vez de “via-a-ser” (NEGRI, 2004); sem dtivida, ele perde as dimensdes adaptativas e estratégicas da tiltima
que pode ser encontrada em Debord. Pode-se também se perguntar se o espinosianismo ¢ mais adequado para a ligacdo
do tempo a oposicdo politica. Espinosa (1996, p. 60) afirma que a substancia “deve ser concebida sem qualquer relagao
com o tempo, mas, sob certa espécie de eternidade”, e apresenta a sua manifestagdo como vontade politica ¢ como
expressdo (atemporal) da natureza de Deus (ESPINOSA, 2008, p. 292). A positividade da explicacdo de Negri pode
minar as dimensdes criticas, oposicionistas e estratégicas da agdo politica; o quadro mais negativo e hegeliano do proprio
ponto de vista de Debord sobre a temporalidade pode prestar-se a uma resolucéo de alguns destes problemas.

205 De acordo com a LS. (1997, p. 553), por exemplo, “Stirner” nfio estava “errado” ao dizer que “moralistas dormem na
cama da religido”.

206Debord (2003a, p. 4) ndo obstante, em 1952, afirmou que uma ciéncia de situagdes precisaria incorporar a moralidade
entre os seus outros elementos.



207

para que “o livre desenvolvimento de cada um fosse a condi¢do para o livre desenvolvimento de
todos” (L.S., 2003, p. 83). Bakunin (1866), curiosamente, faz uma observacao semelhante: “o
homem?”, escreve ele, “¢ verdadeiramente livre apenas entre os homens igualmente livres”; também
se pode acrescentar que o proprio Marx reconheceu problemas semelhantes e estava aberto ao
debate?’.

Os Comentarios de Debord acerca da teoria do espetaculo, muitas vezes, envolvem a no¢ao
de reconhecimento. Como ndo existe uma esséncia humana a priori envolvida, a semelhanga a qual
pertence deve, presumivelmente, derivar do sentido de que todos esses seres humanos sdo, ou pelo
menos deveriam ser, “um com o tempo”. Todos sdo potencialmente livres, se auto-determinam
criaturas. Se a criagdo de condigdes em que essa auto-determinagdo pode florescer sdo, também,
aquelas em que a alienacdo do poder coletivo ¢ abolido, logo, cada um tem uma causa comum em
instituir condi¢des susceptiveis a este estado das coisas. Essa posicao € corroborada pelo seguinte

comentario:

O projeto revolucionario de uma sociedade sem classes, de uma vida historica
generalizada, €, também, o projeto de um definhamento da medida social do tempo, em
favor de um modelo ludico do tempo irreversivel de individuos e grupos, um modelo
no qual o independente momento federado estd simultaneamente presente. E o
programa da realizagdo total, dentro do meio tempo, do comunista que abole “qualquer
coisa que existe independentemente dos individuos™?°(DEBORD, 2006, p. 836).

Ora, a critica do capital ndo substitui sua relagdo com a ética. Como registrado no Segundo
Capitulo, Marx ndo oferece uma critica meramente moral do capitalismo. Ele mostra que a
desigualdade gerada pelo capitalismo ndo pode ser corrigida por meios mais eqiiitativos de
distribui¢do, mas sim, intrinsecamente pelo proprio capital. Assim, oferecer uma critica meramente
moral €, em certo sentido, permanecer na “esfera da circulagdo” e dentro do enquadramento liberal
de Bentham de “Liberdade, Igualdade, Propriedade” (MARX, 1976, p. 280). As ideias
apresentadas na Tese, se tomadas como algo semelhante a uma nog¢ao de vontade geral, contribuem
ainda mais para a critica ¢ superagdo do capital. Isso estd de acordo com a tentativa anterior de
langar a teoria do espetaculo como um movimento dentro de uma acao histdrica mais ampla.

Tendo discutido a validagdo da teoria dentro da exposicdo de Debord, pode-se, agora,

perguntar como sua propria teoria € validada a partir desses critérios. Em primeiro lugar, na medida

em que procura identificar as tendéncias e tensoes dentro de suas €pocas, Debord e a I.S. foram, sem

207 Arthur (2004, p. 238) escreve que “Marx apenas vagamente percebe que o interesse da classe como um universal esta
defronte dos membros e, portanto, precisa de mediago ética. Este universal (...) deve ser atualizado tedrica e praticamente
por uma acio eficaz contra o capital. Mas que tipo de universal é esse? Néo € para ser conceituado abstratamente, isto é,
como diferenca transcendental, mas concretamente, abrangendo a propria diferenca”.

208 «A realidade, que 0 Comunismo estd criando, € precisamente a verdadeira base para torna-lo impossivel, uma coisa
deve existir independentemente dos individuos” (MARX, 2000, p. 196).



208

duvida, bem sucedidos, e, talvez, at¢ mesmo prescientes da posi¢ao social, pois, indubitavelmente,
previram Maio de 1968 como uma validagao das ideias e dos comentarios de Debord sobre a fusdo
dos espetaculos integrado e difuso, bem como o seu antecessor, o espetaculo concentrado, que
apareceu um ano antes da queda do muro de Berlim.

Assim, a teoria do espetaculo, em seus proprios termos, € uma teoria que convida a sua
propria superacao, porque extrai as ideias subjacentes que a fundamentam; pode-se medi-la contra o
que parecem ser 0s seus proprios critérios de validade e reencontra-la em alguns aspectos. Note-se,
entretanto, essas mesmas ideias também asseguram o seu maior desenvolvimento e progresso.

A Tese procurou estabelecer a importancia do tempo e da historia na obra de Debord e
mostrou que assistir a estes temas ilumina a teoria do espetaculo; um ponto que, em seguida, foi
ilustrado por meio de referéncia a algumas das leituras existentes de seu trabalho, que tendem a ter
sua terminologia visual como forma redutora e literal. Em contraposi¢do, argumentou-se que o
espetaculo € o culminar de uma linha de desenvolvimento historico a respeito da separacdo do poder
social daqueles que a constituem; ainda, no mesmo sentido, também ¢ um ponto em que a unidade
consciente entre o poder e os seus produtores pode ser alcangado. Enquanto o conceito de
espetaculo ¢ modelado, numa leitura kojéveiana do fim da historia de Hegel, ¢ também apresentado
como um fim potencial da pré-historia, como pensava Marx.

Deve-se observar que este aspecto da obra de Debord reflete e pertence a algumas das
peculiaridades do seu marxismo hegeliano. Para Debord, a consciéncia da praxis historica, que
emerge do espetaculo, foi primeiramente formulada por Hegel, mas de uma maneira que refletiu as
limitagdes impostas pelo seu proprio contexto historico. O que Hegel considerou ser um “fim” ¢, na
verdade, um comeco, como a autodeterminagao circular da identidade do pensamento e da pratica
do sujeito e objeto, que reside no dpice do seu sistema, ou seja, as razdes da acdo historica auto-
determinada. A inversdo de Hegel, realizada por Marx, ndo ¢, portanto, entendida como a
transposicao das categorias ideais sobre a fendmenos econdémicos, mas como inversao da
perspectiva envolvida na substituicao da postura retrospectiva, contemplativa de Hegel, com a agdo
pro-ativa orientada para o futuro.

O hegelianismo de Debord €, contudo, flexionado por ideias existenciais. Novamente, ndo
ha uma identidade a priori intrinseca ao ser humano; em vez disso, o ser humano ¢ “um com o
tempo”, e ndo ha um telos necessario para a historia que nao seja um desejo de liberdade. Ao invés
de sustentar que ndo hd “nenhum ato ndo-livre”, o marxismo hegeliano de Debord supde que a
verdadeira liberdade estd em condi¢des de atividade auto-determinada, isto ¢, na unidade sujeito-
objeto, que Hegel confunde como fim da historia. Ainda assim, porque o sujeito ¢ finito e localizado

no tempo, qualquer momento de unido deve aspirar ao outro, de forma a perpetuar essa liberdade. A



209

acao histdrica torna-se, assim, uma agao que visa a si mesma e que ¢ obrigada a negociar o presente,
a fim de transforma-lo e realizd-lo. Isto ¢, portanto, uma agdo estratégica; um ponto que pode ser
avaliado, observando-se a importancia da finitude e da contextualidade implicita nas preocupagdes
de Debord com o tempo. Essas reflexdes foram introduzidas no Primeiro Capitulo por meio de uma
discussao sobre Debord e os primeiros anos da I.S., em que se utilizou o tema da tragédia para unir a
problematica em questao.

Examinou-se alguns dos aspectos mais relevantes do hegelianismo francés, sobretudo no
que respeita a sua associagdo com o tempo, a consciéncia e a negatividade, e se discutiu, a titulo de
referéncia a Bataille, que o sistema hegeliano de “encerramento” pode ser visto como um “tragico
espetaculo”; para que lhe fosse concedida uma comunhdo segura, neutra com uma negacao que
permanece independente e separada de seus observadores.

Observou-se que as preocupacoes de vanguarda da LS. foram construidas sobre os
interesses surrealista sem libertar a vida da negatividade e realizd-la na pratica vivida, por meio da
unidade da vida e da arte. Em seguida, observou-se que essas preocupagdes suportavam uma
relacdo direta como interesse da I.S. no cotidiano e na importacao de um existencialismo no seio da
teoria do espetaculo. Ao analisaru este Ultimo aspecto, sugeriu-se que a continua rejei¢do da
resolucdo dialética poderia ser tdo tragica como a sua instanciagdo e, por meio de, uma discussao
sobre a relagdo de Debord com Lefebvre, argumentou-se que sua teoria se baseava na “abertura” da
dialética numa forma de “‘encerramento” circular, ou seja, a unidade sujeito-objeto.

O Segundo Capitulo centrou-se em A Sociedade do Espetaculo, em seguida, levou a teoria
do proprio espetaculo com algum detalhe, ao analisa-la através das conexdes que ela compartilha
com a filosofia de Marx e com as formas de universalidade de Hegel, que se destacam da forma
abstrata e que se opdem as entidades particulares que nelas se unem.

Apresentou-se uma leitura mais detalhada do espetaculo, argumentando-se que ele nio
poderia ser redutivamente equiparado tdo somente ao fetiche da mercadoria. Ao contrario, a critica
debordiana do espetaculo ndo pretende ser abstrata nem contemplativa. Trata-se, sim, de uma teoria
que segue a logica marxista-hegeliana, ou seja, dialética e materialista. (CARVALHO, 2015, p. 30)

Essas diferengas foram analisadas com a finalidade de serem intimamente ligadas ao
distanciamento de Debord acerca da teoria do valor-trabalho. Analisaram-se os problemas do
trabalho, em Debord, colocando em relevo os conceitos marxistas e sua superacao. Tendo, assim,
argumentado que a teoria do espetdculo sacode os aspectos estratégicos das ideias que fundamentam
e informam. Analisou-se no Ultimo Capitulo, a nogo de agfo histérica de Debord, especialmente,

\

vis a Vis, a sua énfase na estratégia. Observaram-se, ainda, os Comentarios de Debord e se



210

demonstrou como esse texto pode ser interpretado a luz dos temas do tempo, da historia e
subjetividade estabelecidos no Primeiro Capitulo.

Em seguida, ofereceu-se algumas especulagdes sobre as conexdes entre o interesse de
Debord, na estratégia e seu marxismo hegeliano, em que se voltou para afirmacdo anterior de que
ele poderia ligar o absoluto hegeliano a uma nog¢ao existencial de auto-constitui¢ao. Ligar tudo isso
aos aspectos dos pressupostos da filosofia de Hegel ofereceu uma resposta aos problemas aparentes
colocados pelo espeticulo integrado. Também se reforcou a afirmacgdo anterior de que a teoria do
espetaculo pode ser localizada como um momento especifico, historicamente contextual, dentro de
um conceito mais amplo de a¢ao estratégica auto-determinada.

Ao final do Terceiro Capitulo, referiu-se ao trabalho de, Moishe Postone e Chris Arthur,
cuja dialética “sistematica” afasta-se da dialética “historicista” favorecida por Debord e pela L.S.
Como indicado, sua abordagem historicista ¢ fundamentada, em parte, pela historia profundamente
problematica do marxismo hegeliano, e por sua associagdo com o stalinismo ¢ o partido ortodoxo.
Espera-se, no entanto, ter analisado e apresentado que a obra de Debord indica uma versao
hierdrquica bastante diferente, ndo dogmatica e anti “historicista” do marxismo hegeliano; uma
abordagem muito mais proxima do espirito anarquista, comunista libertario e das abordagens
conselhistas.

A teoria de Debord exige uma forma de acdo coletiva que envolve o desenvolvimento
contextual da teoria, e a superagdo de qualquer estrutura estatica; particularmente e mais importante:
aquelas dentro de suas proprias formas de organizacao.

A critica da representagdo, em Debord, quando relacionada com essa agdo, implica a
rejeicao de toda a hierarquia e centralizacao. Conclui-se, portanto, que o conjunto da obra teorica de
Debord reclama uma teoria da vontade politica coletiva, mais ampla em foco do que as
maquinacoes de uma elite vanguardista e, embora mais timidamente, uma abordagem a ética
existencial®®’.

A Tese mostrou que, em Guy Debord, existem trés niveis de leitura. Em primeiro lugar,
uma leitura emancipatoria. Debord resgata a filosofia hegeliana e o método dialético em conexao
com a revolugdo. De Marx, retoma a dialética, transferindo-a da filosofia idealista para a concepcao
materialista da historia, da teoria revoluciondria burguesa para a teoria revoluciondria proletaria. A
“retomada por transferéncia” tem apenas - historica e teoricamente - o carater de uma transicao
revoluciondria, em que os Conselhos Operarios assumem a expressdo méaxima da emancipagao

proletaria. Com Lukécs, Debord identifica que a filosofia hegeliana e o seu método dialético, em

209 Desenvolver essas alegagdes ultrapassaria o escopo da presente Tese, mas espera-se ter mostrado que elas sdo
merecedoras de uma investigacdo mais aprofundada.



211

conexdao com o carater historico concreto do movimento revolucionario, conduz a uma histéria
social livre de todos os tipos de alienacdo. Em verdade, Debord resgata da filosofia marxista-
hegeliana conceitos importantes para a sua teoria do espetaculo. Reaviva os conceitos de alienagao,
dialética, fetichismo. Assim, ancorado fortemente nas ideias de Karl Marx sobre a alienagdo ¢ o
fetichismo mercantil, Guy Debord analisa a sociedade em que vive como um perene espetaculo.
Diferentemente de Debord, Marx nao chegou a assistir a expansao do fetiche da mercadoria a todo o
mundo da cultura, a toda metamorfose mercantil da vida social e, consequentemente, a plena
“fetichizacdo” e “espetacularizagdo” da sociedade, muito embora tenha tido sensibilidade para tanto.
Mas, ¢ a partir de Marx que Debord se inspira e realiza a andlise e a compreensdo da sociedade,
como espectadora da ideologia materializada, da pura alienacao global. A alienacao ndo se centra
exclusivamente no tempo do trabalho, sendo ¢ captadora de toda a existéncia humana, incluindo o
tempo do 6cio. Da “coloniza¢do” do écio, da banalizagdo do espirito e da extensdo a todas as partes
de uma mesma pseudo-cultura, extrai-se uma boa parte da “mais-valia”, a0 mesmo tempo em que o
trabalhador se converte em espectador da realidade, aliena-se cada vez mais dela. No imaginario do
espectador, o espetaculo ndo ¢ mais assumido como um mero jogo estético, facilmente distinguido
da realidade, sendo convertido na propria realidade que se lhe apresenta. Sustentado
fundamentalmente pela filosofia de Hegel, Marx e Lukacs, a leitura emancipatoria da teoria de
Debord possibilita uma conscientiza¢ao acerca das peculiaridades do espetaculo.

Assim, em segundo lugar, a conscientizacdo. Debord constantemente convida o sujeito
(espectador) a fazer uma escolha. Em outras palavras, deve-se escolher retornar a sociedade do
espetaculo ou sair dela, para tentar reparar a realidade e imagem simbolica espetacular. Na mudanga
do capitalismo do Século 19, organizado em torno da producao, para mais tarde ser organizado em
torno do consumo; os meios de comunicacdo, a informagao, a tecnologia e as novas formas de
dominagdo apareceram, transformando a realidade sociocultural. A sociedade espetacular dissemina
seus narcoticos, principalmente através dos mecanismos de lazer e consumo, servigos e
entretenimento, todos regidos pelos ditames da publicidade e de uma cultura (paradoxal) da
tecnologia. Essa mudanca estrutural para uma sociedade do espetaculo envolve uma
mercantilizacdo de setores previamente ndo colonizados da vida social e a extensdo do controle
burocratico, para os reinos de lazer, consumo e desejos manipulados pelo modo de producao
capitalista. O espetaculo nao s6 amplia os lucros e o poder da classe capitalista, mas ajuda a resolver
uma crise de legitimag¢do do capitalismo. Em vez de descarregar politicamente a raiva contra a
exploracdo e a injustica, os grupos sociais sdo “distraidos” e amolecidos por novas produgdes

culturais, servigos sociais, €, sobremaneira, o surgimento constante de novidades tecnologicas que



212

incitam ao consumo, justificando-se na facilidade de acesso, na interag@o sujeito-objeto- sujeito € na
aparente absoluta necessidade.?!’

Note-se que Marx observa a degradagdo do ““ser” para o “ter”, em que a praxis criadora €
reduzida a mera posse de um objeto, ao invés de sua transformagdo imaginativa e onde a
necessidade para o outro ¢ reduzida ao individualismo aquisitivo. Debord, por sua vez, invoca uma
nova redugdo, a transformacao do “ter” em “aparecer”, em que o objeto material da lugar a sua
representacao semiodtica. No momento presente fica, indubitavelmente, a degradacdo do ““ser” para o
“ter”; o “ter” para o “aparecer’; e este para o “interagir’. Nao ha espetdculo sem interagdo.
Reflexoes sobre o sistema globalizado capitalista atual sugerem que as sociedades contemporaneas
continuam a ser marcadas pelo espetaculo debordiano em todos os dominios da vida social, criando
mega-espetaculos cada vez mais elaborados, como € o caso do entretenimento. Entretenimento ¢ um
modo dominante da sociedade do espetdculo, com seus cddigos permeando noticias, negocios,
informagao, politica, educagdo. O entretenimento ¢ um grande negocio e, por isso, tem de ser
divertido para prosperar. Na ‘“‘entretenimentizagdo” da economia, televisdo, cinema, parques
tematicos, jogos de video, cassinos, e, assim por diante, tornam-se uma parte cada vez mais
importante da economia nacional e dos gastos pessoais. Para Debord, o correlativo ao espetaculo,
nessa perspectiva, ¢ o espectador: o espectador passivo e consumidor de um sistema social
relacionado a submissao e a conformidade. Por isso € que se pode acreditar que a analise de Debord
sobre o espetaculo continua a ser relevante, ainda mais porque, durante o periodo em que ele

formulou o termo, ndo havia previsdes exatas do que seria da sociedade, neste momento histdrico.

Vale ressaltar que Debord vislumbra alternativas para superar a sociedade do espetaculo.

20No entanto, pode-se afirmar que se estd em um estagio mais avancado do espeticulo, que se pode chamar de
espetaculo interativo, o qual envolve a criagdo de espagos culturais e formas que apresentam possibilidades excitantes
para a criatividade e autonomia dos individuos, bem como novas formas de sedugdo, dominag@o e alienagdo. O palco do
espetaculo, descrito por Debord, foi o do consumo de espetaculos em que os sujeitos individuais foram posicionados para
serem compativeis com os espectadores ¢ consumidores passivos somente, o que difere muito dos dias atuais, com a
emergéncia das novas tecnologias, em que se exige a interatividade e participagao do sujeito, levando a acreditar que €
ativamente sujeito de si, na construc@o de sua historia. Na conjuntura anterior, o espetaculo tinha como palco a frente de
uma tela de cinema ou televisio ou um ou outro evento desportivo ou espetaculos de mercadorias em lojas ou
shoppings. Esta fase suscitou andlises da dominagdo do sujeito pelo objeto e as categorias de passividade, separacéo e
alienagdo descrita pelo declinio da praxis transformadora. Na atualidade, o espeticulo estd nas maos do sujeito em
conexdes sem fios, na forma de televisdes portateis, games, videos, telefones, tablets, smartphones. Ea interac@o que vale
mais; sem ela ndo pode haver espetaculo, nem dominagdo, nem entretenimento e consequentemente nao ha lucro, nem
dominagdo e muito menos alienagdo. Na etapa anterior do espetaculo, a tecnologia era vista como um poderoso
mecanismo de controle mantendo os individuos doceis, como um animal domesticado observando e consumindo, em vez
de agir e fazer. No entanto, o espetaculo atual tem se realizado em outra esfera, fazendo o sujeito acreditar que € ativo
num processo de perene ideologizacdo do real, mas na sua esséncia ndo passa de um fantoche virtualizado pelas novas
tecnologias e pela cultura que ela instaura. Assim, o desafio é teorizar as formas de domina¢8o ¢ manipulacdo e
resisténcia nas fases anteriores, bem como nas fases atuais do espetaculo. Deve-se fazé-lo com a compreensdo de que o
espetaculo em si evoluiu para uma nova fase que inclui as novas tecnologias (imprevistas naquele momento historico por
Debord) que permitem uma participagdo mais ativa do sujeito, que permanece sedado pelo espetaculo.



213

Consideradas as caracteristicas dessa sociedade, ¢ preciso criar instrumentos de superagdo cultural e
politica.

Dessa forma, em terceiro lugar, Debord busca uma estratégia para romper com a
sociedade do espetaculo. A palavra-chave na sociedade do espetaculo ¢ a ideia de “separagdo”, ou
seja, a separacdo do real, com o que se vive na sociedade do espetaculo, ou seja, o ilusorio, a
imagem. O escandalo, para Debord, ¢ a separacao totalizante e totalitaria da vida. Debord, portanto,
visa garantir que a consciéncia retome a realidade de sua existéncia. Ora, o angulo de ataque, em
Debord, ¢ definitivamente a ideia de Jogo que é permanente e intrinsecamente ligado a ideia de
atitude lidica. Essa ideia de ludico (jogo), somada ao conceito de estratégia, proporciona um
movimento reconciliatério do sujeito com o seu universo historico-temporal. O sujeito, para
atravessar a guerra da cultura, do politico e do social, no cotidiano, necessita de estratégias. Note-se
que a palavra de ordem ¢ a “estratégia”. Esta ¢ uma metafora velada para a luta de classes. Debord
procura realmente recriar, através dos jogos de guerra, as insurreigdes e revolugdes proletarias para
a libertag¢do da vida cotidiana. Todos esses elementos da filosofia de Debord somente sdo eficientes
na libertagdo da vida cotidiana, quando manifestados e sustentados pelo interesse coletivo, pela
vontade geral.

Por fim, observa-se que a teoria do espetaculo, através de sua base nas preocupacoes de
Debord com o tempo e a historia, ndo serve apenas para esclarecer o significado da teoria, mas

destaca os temas de que provém e que, talvez, possa supera-los.



214

BIBLIOGRAFIA

1 OBRAS CITADAS E CONSULTADAS DE GUY DEBORD?!!

DEBORD, Guy. A sociedade do espetaculo — Comentarios sobre a sociedade do espetaculo.
Traducdo de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997a.

. A sociedade do espetaculo. Tradugdo de Tomas Bueno. Belo Horizonte: Coletivo
Acréatico Proposta, 2003a.

. A sociedade do espetaculo. Tradug¢do Portuguesa de Francisco Alves. Portugal:
Afrodite. 1972.

. Abat Faim. 1985. In: Not Bored. Disponivel em: <www.notbored.org/abat-faim.html>
. Cette Mauvaise Reputation. Paris: Gallimard, 2001a.

. Comments on the Society of the Spectacle. Trad. Malcolm Imrie. Londres: Verso,
1998.

. Complete Cinematic Works: Scripts, Stills and Documents. Trad. Ken Knabb.
Edinburg: AK Press, 2003a.

. Complete cinematic works: scripts, stills, documents. Tradugdo de Ken Knabb.
Oakland, CA: AK Press, 2003b.

. Considerations on the Assassination of Gerard Lebovici. Trad. Robert Greene. Los
Angeles: Tam Tam, 2001b

. Correspondance Volume 3: Janvier 1965 - Décembre 1968. Poitiers: Libraire
Arthéme Fayard, 2003b.

. Correspondance Volume 4: Janvier 1969 - Décembre 1972. Poitiers: Libraire
Arthéme Fayard, 2004a.

. Correspondance Volume 7: Janvier 1988 - Novembre 1994. Poitiers: Libraire
Arthéme Fayard, 2008.

. Correspondence: The Foundation of the Situationist International. Los Angeles:
Semiotexte, 2009.

. Des contrats. Cognac: Le temps qu’il fait, 1995.
. Enganar a fome. Tradugio de Helder Moura Pereira. Lisboa: Frenesi, 2000.
. In Girum Imus Nocte et Consumimur Igni. Londres: Pelagian Press, 1991.

. Letter to Gianfranco Sanguinetti, 25 September 1974. 1974b. In: Not Bored.
Disponivel em: <http://www.notbored.org/debord-25September1974.html>

. Letter to Jaime Semprum, 4 May 1986. 1986a. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/debord-4May1986.htmI>

. Letter to Eduardo Rothe, 21February. 1974a. In: Not Bored. Disponivel em:

211 Todas as referéncias foram acessadas até 02 de janeiro de 2017.



215

<www.notbored.org/debord-21February1974.html>

. Letter to Gerard Lebovici, 3 May. 1983a. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/debord-3May1983.htmI>

. Letter to Jaap Kloosterman, June 18. 1973. In: Not Bored. Disponivel em:
<www.notbored.org/debord-3 1January1973.htmI>

. Letter to Jean-Francois Martos, 19 December. 1986¢. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/debord-19December1986.htmI>

. Letter to Jean-Pierre Baudet, 26 October 1986. 1986b. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/debord-260ctober1986.html>

. Letter to Michel Prigent, 7th December. 1979. In: Not Bored. Dispinivel em:
<www.notbored.org/debord-7December1979.html>

. Letter to Mikis Anastassiadis, 5 August 1980. 1980. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/debord-5 August1980.html>

. Letter to Paolo Salvadori, 12 September. 1990. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/debord-12September1990.html>

. Letter to Pierre Besson, 31October. 1989. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/debord-310ctober1989b.html>

. Letter to the Italian section of the S.I. 1969. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/debord-10April1969.html>

. Letter to Brigitte Cornand, 7 April. 1992a. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/ debord-7April1992.htmI>

. Mémoires — structures portantes d’ Asger Jorn. Paris: Allia, 2004a.

. Oeuvres. Paris: Gallimard, 2006.

. Panegirico. Tomos Primero y Segundo. Madrid: Acuarela & Machado, 2006.
. Panegirico. Tradugdo de Edison Cardoni. Sdo Paulo: Conrad, 2002a.

. Panegyrico. Vol 1 € 2. Londres: Verso, 2004b.

Remarks on the S.I. Today. 1970. In: Not Bored. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/orientation23.htmI>

. Society of the Spectacle and Other Films. Trad. Ken Knabb, Richard Parry. Londres:
Rebel Press, 1992b.

. The game of war. Trad. Len Bracken. In. BRACKEN, Len. Guy Debord:
revolutionary. Venice, CA: Feral House, 1997b.

. The Society of the Spectacle. Detroit: Black and Red, 1983b.

. The Society of the Spectacle. Trad. Donald Nicholson-Smith. New York: Zone Books,
1995.

The Society of the Spectacle. Trad. Ken Knabb. 2002. Disponivel em:
<http://www.bopsecrets.org/Sl/debord/>



216

II OBRAS CITADAS E CONSULTADAS RELACIONADAS A GUY DEBORD

ADORNO, T. W. Dialéctica Negativa. Madrid: Taurus. 1973.
. Industria cultural e a sociedade. Sio Paulo: Paz e Terra. 2002.

Lecture 2: The Lectures on Negative Dialectics. 1965. Disponivel em:
<http://www.amsterdam-adorno.net/T_twa- nd.html>

ADORNO, T. W; HORKHEIMER, M. A dialética do esclarecimento. Rio de Janeiro: Jorge Zahar
Editor, 1995.

AGAMBEN, G. | Situazionisti. Roma: Manifesto libri. 1991.

. Means Without Ends: Notes on Politics. Minneapolis: University of Minnesota Press.
2000.

. The Open. Stanford: Stanford University Press. 2004.

ALIGHIERI, D. A Divina Comédia. Primeiro volume: Inferno. Trad. Cristiano Martins. 2* edi¢3o.
Belo Horizonte: Ed. Itatiaia; Sdo Paulo: Ed. da Universidade de Sao Paulo, 1979.

ALTHUSSER, Louis. A favor de Marx. Rio de Janeiro: Zahar. 1979a.
. For Marx. Paris: S.A. 2005.
. Ler O Capital. 2 vols. Rio de Janeiro: Zahar. 1979b.
AMOROS, Miguel. Los situacionistas y la anarquia. Bilbo: Muturreko Burutazioak. 2008.

ANDERSON, T. Sartre's Two Ethics: From Authenticity to Integral Humanity. Chicago: Open
Court. 1993.

ANDRADE, Carlos Roberto M. A Deriva. Introducio aos Situacionistas. In: PUC-Campinas,
Campinas, n° 4, p. 16-19. 1993.

ANDREOTTI, Libero; COSTA, Xavier (eds.). Situacionistas, arte, politica, urbanismo. Barceloma:
Museo d”Art Contemporani de Barcelona. 1996.

APARICIO MOURELO, Alberto. Construir una pequefia situacion sin futuro. La Internacional
Situacionista. De la liquidacion del arte a la critica revolucionaria de la vida cotidiana. Madrid:
Universidad Complutense de Madrid, 1998.

APOSTOLIDES, Jean-Marie. Les tombeaux de Guy Debord. Paris: Flammarion, 2006.

AQUINO, J. E. F. de. Reifica¢do e Linguagem em Guy Debord. Fortaleza: Ed. UECE/ Unifor,
2006.

. Kierkegaard e Debord: o devir, a ambiguidade e o desvio. In: Memaria e consciéncia
historia. Fortaleza: EQUECE, 2006. p. 161-180.

. Linguagem e reificacdo em André Breton e Guy Debord. 2005. 263f. Tese (Doutorado
em Filosofia) — Pontificia Universidade Catolica de Sao Paulo, Sao Paulo, 2005.

. Anotacdes sobre “A sociedade do espeticulo: apresentacdo de uma edicdo pirata. In:
DEBORD, Guy. A sociedade do espetaculo. Belo Horizonte: Coletivo Acratico Proposta, 2003.
Disponivel em: <http://www.scribd.com /doc/ 46876553/Potlatch-Rizoma-net>

. Espetaculo, comunicagdo e comunismo em Guy Debord. Kriterion, Belo Horizonte, v.
48, n. 115, 2007. Disponivel em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-



217

12X2007 000100010>.
ARANTES, Paulo Eduardo. Hegel: a ordem do tempo. Sao Paulo: Editora Polis. 1981.
ARGULLOL, R. Tres miradas sobre el arte. Barcelona: Icaria. 1985.

ARISTOTELES. Etica a Nicdmaco. Selecio de textos de José Américo Motta Pessanha. 4. ed. Sio
Paulo: Nova Cultural, 1991

ARON, Raymond. O marxismo de Marx. Sdo Paulo: Arx, 2005.

ARTHUR, C. The Dialectics of Labour: Marx and his Relation to Hegel. Oxford: Basil Blackwell.
1986. Disponivel em: <http://chrisarthur.net/dialectics-oflabour/index. html>

. The New Dialectic and Marx's Capital. Boston: Brill, 2004

. Hegel's Master-Slave Dialectic and a Myth of Marxology. 1983. Disponivel em:
<http://marxmyths.org/chris-arthur/article.htm>

. Moishe Postone: Time, Labour and Social Domination. In: Capital and Class. n. 54.
1994,

AUFHEBEN (ed.). Capitalism and Spectacle: The Retort Collective's Afflicted Powers. Aufheben,
Reino Unido, v. 17, n. 1, p.1-42, 0l jan. 2009. Anual. Disponivel em:
<http://libcom.org/library/capitalism-spectacle-review-article-retort-collective’s-afflicted-powers>.

. Keep on Smiling: Questions on Immaterial Labour. Aufheben, Reino Unido, v. 14, n.
1, p.1-37, jan. 2006. Anual. Disponivel em: <http://libcom.org /library/autheben /autheben-14-
2006/keep-on-smiling-questions-on-immaterial-labour>.

. Moishe Postone's Time Labour and Social Domination: Capital Beyond Class
Struggle? Aufheben, Reino Unido, v. 15, n. 1, p.1-37, jan. 2007. Anual. Disponivel em:
<http://libcom.org/library/review-moishe-postone-capital-beyond-class-struggle>.

. Whatever happened to the Situationists? Aufheben, Reino Unido, v. 6, n. 1, p.1-37,
jan. 1997. Anual. Disponivel em: <http://libcom.org/autheben/ autheben-06>.

AURELIUS, Marcus. Meditations. Ware: Wordsworth Editions, 1997.
BACHELARD, Gaston. Lautréamont. México: FCE, 1985.
BADIOU, A. Metapolitics. Londres: Verso, 2006,

. Ethics: An Essay on the Understanding of Evil. Londres: Verso, 2002.

BAEZ, Mario L. Robes (org.). Dialéctica y Capital. Ciudad de México: Universidad Auténoma
Metropolitana, 2005.

BAKUNIN, M. Revolutionary Catechism. 1866. Disponivel em: <http://www.marxists.org/
reference/ archive/bakunin/works/1866/catechism.htm>

. God and the State. New York: Dover, 1970. 100 p. Disponivel em:
<https://libcom.org /files/Bakunin-God and the State.pdf>.

BALAKIAN, A. Surrealism: The Road to the Absolute. Londres: Unwin Books, 1972.

BANDINI, Mirella. L estetico e il politico: da COBRA all’intenzionale Situazionista, 1948- 1957.
Costa & Nolan, Roma, 1999.

. Pinot-Gallizio e il laboratorio sperimentale d”Alba. Torino: Galleria civica d’arte
Moderna, 1974.

BATAILLE, G. Historia do Olho. Tradugdo de Samuel Titan Junior. Sao Paulo: Cosac & Naify,



218

2003.

. A parte maldita — precedida de “A nogdo de despesa”. Trad. Julio Castafion
Guimaraes. Rio de Janeiro: Imago, 1975.

. Hegel, Death and Sacrifice. In: Yale French Studies, n.78, Yale University Press.
Connecticut: New Haven, 1990.

. O Erotismo. 2. ed. Tradugao de Antonio Carlos Viana. Porto Alegre: L&PM, 1987.
. Oeuvres completes. Paris: Gallimard, 1973.

. Story of the Eye. Londres: Penguin, 1979.

. The Accursed Share. New York: Zone Books, 1991.

. The Notion of Expenditure. In: BOTTING, Fred, WILSON, Scott. The Bataille
Reader. Oxford: Blackwell, 1997.

BAUDRILLARD, J. A Troca Simbolica e a Morte. Lisboa-Portugal: Edi¢oes 70, 1993.
. Simulacros e simulagdes. Lisboa: Relogio d'agua, 1991.
BAUGH, B. French Hegel: From Surrealism to Postmodernism. Londres: Routledge, 2003.
BEAUVOIR, S. Moral da Ambigtidade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1970.
. The Ethics of Ambiguity. New York: Citadel Press, 1976.
BECKER-HO, A; DEBORD, G. Le Jeu de la Guerre. Paris: Gallimard, 2006.
BEHAR, H.; CARASSOU, M. Dada: historia de una subversion. Barcelona: Peninsula, 1996.
BEISER, F. Hegel. Oxford: Routledge, 2005.
BELL, Daniel. Las contradicciones culturales del capitalismo. Madrid: Alianza Universidad, 1994.

BELLER, J. The Cinematic Mode of Production: Attention Economy and the Society of the
Spectacle. Hannover: Dartmouth College Press, 2006.

BELLONI, Maria Luiza. A formacao na sociedade do espetaculo: génese e atualidade do conceito.
In: Revista Brasileira de Educacéo, n. 22, p. 121-136, jan-abr, 2003.

BENJAMIN, W. On the Concept of History. Trad. Dennis Redmond. 2005. Disponivel em:
<http://www.marxists.org/reference/archive/benjamin/1940/history . htm>

BERARDI, F. La premonizione di Guy Debord. In: Liberazione. Italia, n. 1 dez 2004. Disponivel
em: <http://www.comedonchisciotte.org/site/modules.php?name=News &file=print&sid=27

. The Premonition of Guy Debord. Trad. Arianna Bove. 2004. Disponivel em: <
www.generation-online.org/t/tbifodebord.htm>

BERGNER, Dieter; JAHN, Wolfgang. Der Kreuzzug der evangelischen Akademien gegen den
Marxismus. Berlim: Dietz, 1960.

BERMAN, Russell; PAN, David; PICCONE, Paul. The society of the spectacle 20 years later. In:
Telos, n°® 86, winter, p. 81-102. 1990.

BERNSTEIN, R. J. Praxis and Action: Contemporary Philosophies of Human Activity.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1999.

BERREBY, Gérard (ed.). Documents relatifs & la fondation de L’ International Situationniste. Paris:
Alia, 1985.

. Textes et documents situationnistes. 1957-1960. Paris: Allia, 2004.



219

BERSTEIN, Miche¢le. The situationist international. In: Times Literary Supplement, set. p. 781,
1964.

. Todos los caballos del rey. Barcelona: Anagrama, 2006.
BERTELLI, Pino. Dell’utopia situazionista. Bolsena: Massari Editore, 2007.

BEST, S.; KELLNER, D. Debord and the Postmodern Turn: New Stages of the Spectacle. 2000.
Disponivel em: <www.uta.eduw/huma/illuminations/kell17.htm>

. Debord, cybersituations, and the interactive spectacle. In: Substance, Santa
Barbara/CA, ano 3, 90, 28, p. 129-156, 1999.

BEYERCHEN, A. Clausewitz, Nonlinearity and the Unpredictability of War. 1992. Disponivel em:
<http://www.clausewitz.com/readings/Beyerchen/CWZand Nonlinearity. html

BIDET, Jacques. New interpretations of Capital. In: BIDET, Jacques; KOUVELAKIS, Stathis.
Critical Companion to Contemporary Marxism. Leiden, The Netherlands: Brill, 2008, p. 369-383.

BLACK, B. The Realization and Suppression of Situationism. 2000. Disponivel em:
<http:/library.nothingness.org/articles/SI/en/display/242>

. La Abolicién del Trabajo. Traduccion Federico Corriente. Logrofio: Pepitas de
Calabaza, 2013.

BLAKE, W. Selected Poetry and Prose. Edinburgh: Pearson, 2008.

BLAZWICK, I. An Endless Adventure. An Endless Passion. An Endless Banquet: A Situationist
Scrapbook. Londres: Verso, 1989.

BLISSET, L. Guy Debord é morto davvero. Feltre: Crash Edizione, 1995
BOURSEILLER, Christophe. Vie et mort de Guy Debord - 1931-1994. Paris: Plon, 1999.

BRACKEN, Len. The Spectacle of Secrecy. 2000. Disponivel em: <http:/library.nothingness
.org/articles/SI/en/display/76>

. Guy Debord, revolutionary. A critical biography. California: Feral House, 1997.
BRAU, Eliane. Le situationnisme ou La nouvelle internationale. Paris: Debresse, 1968.
BRETON, A. Nadja. Collection Folio, n. 73. Paris: Gallimard, 1960.

. Euvres completes. Paris: Gallimard, 1988.

. The Second Manifesto of Surrealism. Oxford: Blackwell, 1996.

. Les vases communicants. Collection Folio Essais. n. 287. Paris: Gallimard, 1996.

BRICHE, Gérard. O espetaculo como ilusdo e como realidade. Coloquio Guy Debord et La societé
du spectacle, Estrasburgo, 22 fev. 2007. Disponivel em: <
http://www.criticaradical.org/o_espetaculo_ilusao.htm>.

BROOKE, Bruce. Marx, Freud y la critica de la vida cotidiana: hacia una revolucion cultural
permanente. Traduccion Flora Setaro. Buenos Aires: Amorrortu, 1975.

BROWN, B. Détournements in Guy Debord's The Society of the Spectacle. 2007. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/SOTS-detournements.htm!>

. Guy Debord's Comments on the Society of the Spectacle. 1991. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/comments.html>

. Manet in Situ: TJ. Clark's The Painting of Modern Life. 1986. Disponivel em:
<http://www.notbored.org/manet.html>



220

BUCK-MORSS, S. Hegel, Haiti, and Universal History. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press,
2009.

. The Origin of Negative Dialectics. New York: The Free Press, 1977.
BURGER, Peter. Teoria de la vanguardia. Barcelona: Peninsula, 1987.

BUTLER, J. Subjects of Desire: Hegelian Reflections in Twentieth Century France. New York:
Columbia Press, 1999.

CALL, Lewis. Editorial: Post-anarchism Today. In: Anarchist Developments in Cultural Studies,
#1, 2010.

CAMPBELL, A.; NIEL, T. (org.) A Life in Pieces: Reflections on Alexander Trocchi. Edinburgh:
Rebel Inc, 1997.

CARDAN, Paul. Capitalismo moderno y revolucion. Madrid: Ruedo ibérico, 1970.

CARIERYI, Francesco. Walkscapes: O caminhar como pratica estética. Sao Paulo: Editora GGBrasil,
2013.

CARLSON, D. G. (org.) Hegel’s Theory of the Subject. New York: Palgrave Macmillan, 2005.

CARVALHO, Eurico. A Ideia de Espetaculo: Critica e Sistema em Guy Debord. In: Aufklarung.
Revista de Filosofia, Universidade Federal da Paraiba: Jodo Pessoa. v.2, n.1, abril de 2015. p. 1128

CARVER, T. Marx and Engels. Brighton: Wheat sheaf Books, 1983.
CASTIGLIONE, B. How to Achieve True Greatness. Londres: Penguin Books, 2005

CASTORIADIS, C. Modern Capitalism and Revolution (1974). In: Socialisme ou Barbarie. n. 31.
1961. Disponivel em: <http://libcom.org/library/modern-capitalism-revolution-paul-cardan>

. The Crisis of Marxism, The Politics of Politics. In: Dissent, Spring. 1992. Disponivel
em: <https://www.dissentmagazine.org/article/the-crisis-of-marxism-the-crisis-of-politics>
CATALANO, J. A Commentary on Jean-Paul Sartre’s Being and Nothingness. Chicago:
University of Chicago Press, 1974.

CHAMBERS, S. Untimely Politics Avant la Lettre: The Temporality of Social Formations. In:
Time and Society. Volume 20. n. 2. 2011.

CHASIN, J. (Org.). “Marx Hoje”. In: Nova Escrita Ensaio. ano V. N. 11/12. Sao Paulo: Editora e
Livraria Escrita, 1983.

. Marx: estatuto ontoldgico e resolu¢ao metodoldgica. Sao Paulo: Boitempo, 2009.

CIESZKOWSKI, A. Prolegomena to Historiosophy. In: Selected Writings of August Cieszkowski.
Londres: Cambridge University Press, 2009.

CLARK, S. Marx, Marginalism and Modern Sociology: From Adam Smith to Max Weber.
Londres: Macmillan, 1991.

CLARK, T. J.; NICHOLSON-SMITH, D. Why Art Can’t Kill the Situationist International. In:
MCDONNOUGH, T. (ed.). Guy Debord and the Situationist International: Texts and Documents,
Londres: October, 2004.

CLARKE, T. J.; GRAY, Christopher; RADCLIFFE, Charles; NICHOLSON-SMITH, Donald. La
revolucion del arte moderno y el moderno arte de la revolucion. Seccion inglesa de la Internacional
Situacionista. La Rioja: Pepitas de calabaza, 2004.

CLASS WAR GAMES. Class War Games Presents Guy Debord's The Game of Wa. 2010.
Disponivel em: <www.classwargames.net.>



221

CLAUSEWITZ, C. Da Guerra. Sao Paulo: Martins Fontes, 1996.

COLLETTI, L. From Hegel to Marcuse. In: From Rousseau to Lenin: Studies in Ideology and
Society. New York: Monthly Review Press. 1972. Disponivel em:
<http://www.autodidactproject.org/other/collettil.html>

CORRIVEAU, Bruno. ldéologie et avant-garde. Linternationale Situationniste, 1957-1972.
Quebec: Université de Quebec a Montreal, 1988.

COVERLEY, M. Psychogeography. Harpenden: Pocket Essentials, 2006.

CRARY, J. Spectacle, Attention, Counter-Memory. In:. MCDONNOUGH (ed.). Guy Debord and
the Situationist International: Texts and Documents. Londres: October, 2004.

. Suspensions of Perception: Attention, Spectacle and Modern Culture. Massachusetts:
MIT Press, 2001.

CRAVAN, Arthur. Oeuvres. Ed. por Jean-Pierre Begot. Paris: Editions Ivrea, 1992.

DALE, E. M. Hegel, Evil and the End of History. 2006. Disponivel em: <http://www.iwm.at/
publications /5-junior-visiting-fellows-conferences/vol-xxi/eric-michael-dale>

DARK STAR COLLECTIVE. Beneath the Paving Stones: Situationists and the Beach, May 1968.
2001. Edimburgo: AK press, 2001.

DAUVE, G Critique of the Situationist International. In: Red-eye. n. 1. Trad. Louis Michaelson.
1979. Disponivel em: <www.geocities.com/~johngray/barsit.htm>

. Back to the Situationist International. In: Aufheben. n.9. 2000. Disponivel em:
<http://libcom.org/library/back-to-si-autheben-9>

. The Eclipse and Re-Emergence of the Communist Movement. Londres: Antagonism
Press, 1997.

DE CASTRO PERICACHO, Carlos. Debord, espectaculo y politica. In: Némadas. 8. Revista
critica de ciencias sociales y juridicas.

DEBRAY, Regis. Debord de longe: resposta a um jovem pesquisador. In: Acreditar, ver, fazer.
Tradugao de Eliana Maria de Melo Souza. Bauru, SP: EAUSC, 2003. p. 103- 115.

DELILLO, D. Ruido Branco. Tradugéo Paulo Henriques Britto. Sao Paulo: Cia. das Letras, 1987.
DESCARTES, R. Discurso do método. Séo Paulo: Icone, 2006.

DESCOMBES, V. Modern French Philosophy. Fakenham: Cambridge University Press, 1980.
DEVAUX, Frédérique. Le cinéma lettriste (1951-1991). Paris: Editions Paris expérimental, 1992.

DONNE, Boris. Pour mémoires. Un essai d’elucidation des ‘Memoires’ de Guy Debord. Paris:
Allia, 2004.

DOUIN, Jean-Luc. Les jours obscurs de Gérard Lebovici. Paris: Stock, 2004.

DUMONTIER, Pascal. Les situationnistes et mail 68: théorie et pratique de la révolution (1966-
1972). Paris: Champ Libre, 1990.

DUNAYEVSKAYA, R. The Power of Negativity: Selected Writings on the Dialectic in Hegel and
Marx. Oxford: Lexington Books, 2002.

. Marxism and Freedom: From 1776 until Today. New York: Prometheus Books,
2000.

. The Theory of Alienation: Marx's Debt to Hegel. In: The Free Speech Movement and



222

the Negro Revolution. Detroit: News & Letters. 1965. Disponivel em: < http://www.marxists.org
archive/dunayevskaya/works/articles/alienation.htm>

ENGELS, F. Karl Marx and Frederick Engels, Collected Works Volume 25, Engels: Anti-Duhring,
Dialectics of Nature. Moscou:  Progress  Publishers.  1987.  Disponivel em:
< https://www.marxists.org/ archive/marx/works/cw/>

ENGELS, F.; MARX, K. The Communist Manifest. Londres: Penguin, 1985.

ERIKSON, Jon. The spectacle of the anti-spectacle: happenings and the S.1. In: Discours. Journal
for the theoretical studies in media and culture, n° 14.2, 1992, p. 36-58.

ESPINOSA, B. Ethics. Londres: Penguin Books, 1996.
. Etica. Trad. Marilena Chaui. Sdo Paulo: EDUSP, 2015.
. Tratado Teologico-Politico. Sdo Paulo: Paidéia, 2008.

FACKENHEIM, E. On the Actuality of the Rational and the Rationality of the Actual. In: Stewart,
John (ed.). The Hegel Myths and Legends. Illinois: Northwestern University Press, 1996.

FAVARETTO, Celso. A Invencao de Hélio Oiticica. Sao Paulo: EDUSP, 1992.
FETSCHER, Iring. Karl Marx e 0s marxismos. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1970.

FEUERBACH, F. L. A esséncia do cristianismo. Traducdo José da Silva Branddo. Petropolis:
Vozes, 2007.

. The Essence of Christianity. New York: Prometheus Books, 1989.

. Principles of Philosophy of the Future. In: The Fiery Brook: Selected Writings of
Ludwig Feuerbach. Garden City: Anchor Books. 1972. Disponivel em: <http://www.marxists.org/
reference/archive/feuerbach/works/future/index.htm>

FIELD, Allyson. Hurlements en faveur de Sade: the negation and surpassing of discrepant cinema.
In: Substance. Santa Barbara/CA, ano 3, 90, 28, 1999.

FISHER, M. Capitalist Realism: Is There no Alternative? Winchester: Zero Books, 2009.

FORD, S. The Realisation and Suppression of the Situationist International: An Annotated
Bibliography. Edinburg: AK Press, 1995.

. The secret society of the spectacle. In: Art Monthly, june 1994, p. 14-16.
. The Situationist International: A User’s Guide. Londres: Black Dog, 2005.

FREDERICO, Celso. Debord: do espetaculo ao simulacro. In: MATRIZes, Sao Paulo, ano 4, n. 1, p.
179-191, jul./ dez. 2010.

FREIRE FILHO, Jodo. A sociedade do espetaculo revisitada. In: Revista FAMECOS, Porto Alegre,
n. 22, p. 33-46, dez. 2003.

FRIEDRICH, Carl J. Uma Introducéo a Teoria Politica. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1970.
FUKUYAMA, F. The End of History and the Last Man. Londres: Penguin, 1992.
FULLER, J. F. C. The Decisive Battles of the Western World: 1792 -1944. Londres: Granada, 1970.

GALLIX, A. The Resurrection of Guy Debord. In: The Guardian. Wednesday 18 March.
Disponivel em: <www.guardian.co.uk/books/booksblog/2009/mar/18/guy-debord-situationist-
international>

GALLOWAY, A. Debord’s Nostalgic Algorithm. In: Culture Machine. n.10. 2009.



223

GARDINER, Michael E. Critiques of Everyday Life. New York: Routledge, 2000.

GEORGE, T. Tragedies of Spirit: Tracing Finitude in Hegel's Phenomenology. Albany: State
University of New York Press, 2006.

GILES-PETERS, A.R. Karl Korsch: A Marxist Friend of Anarchism. In: Red and Black. n. 5.
Disponivel em: <http://libcom.org/history/karl-korsch-marxist-friend-anarchism-ar-giles-peters>

GILMAN-OPALSKY, Richard. Spectacular Capitalism: Guy Debord & the practice of radical
philosophy. New York: Minor Compositions, 2011.

GIMENEZ-FRONTIN, Jose Luis. El surrealismo en torno al movimiento bretoniano. Barcelona:
Montesinos, 1983.

GOBIRA, Pablo. Breves consideragdes acerca do estilo da nega¢do de Walter Benjamin e Guy
Debord. In: CARRIERI, A.; GOBIRA, P.; FABRI, B. (Orgs.). Lado B[enjamin]. Belo Horizonte:
Crisalida, 2011a.

GOLDMANN, Lucien; Recherches dialectiques. Paris: Gallimard, 1959.

GONTLO, Claudio. Dialética da propriedade e génese do capitalismo. In: Boletim SEAF, vol. 2, p.
43-68, 1982.

. A “nova dialética” de Christopher Arthur e O Capital de Karl Marx: uma analise
critica. Belo Horizonte: UFMG/CEDEPLAR, 2011.

GONZALVEZ, Shigenobu. Guy Debord ou la beauté du négatif. Paris: Nautilus, 2002.
GOYTISOLO, Juan. Guy Debord y la Internacional Situacionista. In: El Pais, 1 de Julio de 2003.
GRACIAN, B. The Art of Worldly Wisdom. Londres: Shambhala, 2000.

GRANES, Carlos. El pufio invisible. Arte, revolucion y un siglo de cambios culturales. Madrid:
Taurus, 2011.

GRASS, D. Dialectique Historiciste et Théorie du Prolétariat: Historie et Historicité de la Théorie
Pratique. In: Philosophique. Paris: Editions Kimé, 2000.

GRAY, C. (ed.). Leaving the Twentieth Century: The Incomplete Works of the Situationist
International. Londres: Rebel Press, 1998.

GREGOIRE, R.; PERLMAN, F. Worker-Student Action Committees: France May' 68. Detroit:
Black and Red, 1991.

GRIER, P. The End of History and the Return of History. In: STEWART, J. (ed.). The Hegel Myths
and Legends. Illinois: Northwestern University Press, 1996.

GROSSMAN, Vanessa. A Arquitetura e o0 Urbanismo Revisitados pela Internacional Situacionista.
Sao Paulo: Annablume, 2006.

GUEGAN, Gérard. Debord est mort, Le Che aussi. Et alors? Embrasse ton Amour Sans lacher ton
Fusil. Paris: Librio, 2001.

GUILBERT, Céline; Pour Guy Debord. Paris: Gallimard, 1996.

GUILLAUME, P. Debord. In: La Vieille Taupe. n. 1. 1995. Disponivel em: <http://plusloin.org/
plusloin/ spip.php?article140>

GUTFREIND, Cristiane Freitas; SILVA, Juremir Machado da (Orgs.). Guy Debord: antes e depois
do espetaculo. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2007.

HALE, T. (ed.). Arthur Cravan, Jacques Rigaut, Julien Torma, Jacques Vaché: Four Dada
Suicides. Londres: Atlas Press, 2005.



224

HALL, Stuart. A identidade cultural na pds-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2007.

HALLWARD, P. The Will of the People: Notes Towards a Dialectical Voluntarism. In: Radical
Philosophy. N. 155. 2009.

HANDEL, M. Masters of War: Classical Strategic Thought. Abingdon: Routledge, 2006.
HARDT, M.; NEGRI, A. Empire. Londres: Harvard University Press, 2001.
. Multid&o: guerra e democracia na Era do Império. Rio de Janeiro: Record, 2005.

. Empire. Cambridge, London: Harvard University Press, 2000. 478p. Disponivel em:
<http://www.infoshop.org/texts/empire.pdf>.

HARRIS. H.S. Hegel: Phenomenology and System. Indianapolis: Hackett Publishing Company,
1995.

HARTMANN, K. Sartre's Ontology. Evanston: Northwestern University Press, 1966.

HASTINGS-KING, Stephen. L’Internationale Situationniste, Socialisme ou Barbarie, and  the
Crisis of the Marxist Imaginary. In: Substance, n° 90, 1999, p. 26-54.

HEGEL, G. W. F.  La Raison dans I'Histoire. Trad. e Pref. Kostas Papaioannou. Paris:
Bibliothéques 10/18. 1965.

. Introductory Lectures on Aesthetics. Londres: Penguin, 1993.

. The Encyclopaedia Logic. Indianapolis: Hackett Publishing, 1991.

. The Phenomenology of Spirit. Oxford: Oxford University Press. 1977.
. The Philosophy of History. New York: Dover Publications, 2004.

. The Philosophy of Nature. In: Encyclopaedia of the Philosophical Sciences in Outline
and Critical Writings. Behler, Ernst (ed.), translated by Steven A. Taubeneck, New York:
Continuum. 1990. Disponivel em:<http://www.marxists.org/ reference/archive/hegel/

. The Philosophy of Right. New York: Dover, 2005.
. The Science of Logic. New York: Humanity Books, 1969.

. On the Prospects for a Folk Religion. In: Three Essays, 1793-1795: The Tibingen
Essay, Berne Fragments, The Life of Jesus. Indiana: University of Notre Dame Press. 1984.
Disponivel em: <http://www.marxists.org/reference/archive/hegel/ works/pc/tubingen.

HEIDEGGER, M. Being and Time. Oxford: Blackwell, 1962.

HEILBRONER, Robert L. A Formacéo da Sociedade Econémica. Rio de Janeiro: Zahar Editores,
1964.

HELLER, Agnes. La revolucion de la vida cotidiana. Barcelona: Peninsula, 1982.
. Sociologia de la vida cotidiana. Barcelona: Peninsula, 2002.

HELLIN ORTUNO, Pedro Antonio. Contra Debord. In: Revista Cientifica de Informacion y
Comunicacion, n°® 3, 2006, p. 207-214.

HENRY, M. Marx. 2 volumes. Paris: Gallimard, 1976.

HOME, S. Assalto a cultura: utopia, subversdo, guerrilha na (anti) arte do século XX. 2. ed.
Tradugao de Cris Siqueira. Sao Paulo: Conrad, 2004b.

. Manifestos neoistas — Greve da arte. Tradugdo de Monty Cantsin. Sdo Paulo: Conrad,
2004a.



225

. The Assault on Culture: Utopian Currents from Lettrisme to Class War. Edinburg:
A K. Press, 1991.

. What is Situationism? A Reader. Edinburgh: AK Press, 1996.
HOULGATE, S. An Introduction to Hegel: Freedom, truth and History. Oxford: Blackwell, 2005.

. The Opening of Hegel’s Logic. Indiana: Purdue University Press, 2006b.

. Time for Hegel. In: The Bulletin of the Hegel Society of Great Britain. n. 53. 2006a.
HUIZINGA, Johan. Homo Ludens. Madrid: Alianza, 1998.

. Homo Ludens. Tradugdo de Joao Paulo Monteiro. 4. ed. Sao Paulo: Perspectiva, 2000.
HUSSEY, A. The Game of War: The Life and Death of Guy Debord. Londres: Pimlico, 2002.
HUTNYK, J. Bad Marxism: Capitalism and Cultural Studies. Londres: Pluto Press, 2004.

HYPPOLITE, Jean. Genesis and Structure of Hegel’s Phenomenology of Spirit. Evanston: North
Western University Press, 1974.

. Introducdo a Filosofia da historia de Hegel. Rio de Janeiro: Editora Civilizagdo
Brasileira. 1971.

. Studies on Marx and Hegel. Londres: Heineman Educational Books, 1969.

INTERNACIONAL SITUACIONISTA.  Decor and the  spectators of  suicide.
Internationale Situationniste, n. 10, mar. 1966. Disponivel em: <http://www.notbored.org
/decor.html>.

Definitions. Internationale  Situationniste, Paris, 1958. Disponivel em:<
http://www .bopsecrets.org./SI/1.definitions.htm>.

. The theory of moments and the construction of situations. Internationale
Situationniste, n. 4, jun. 1960. Disponivel em: <http://www.cddc.vt.edu/sionline/si/ moments.
html>.

. Situacionista: Teoria ¢ Pratica da Revolugao. Sdo Paulo: Conrad, 2002.

. International Situacionista. Trad. Cast. 3 Vols. Madrid: Literatura Gris, 2000.
INTERNACIONAL LETRISTA. Potlatch. Madrid: Literatura Gris, 2002.
INTERNATIONALE SITUATIONNISTE. Paris: Librairie Arthéme Fayard, 1997.
INWOOD, M. A Hegel Dictionary. Oxford: Blackwell, 2002.

ISOU, Isidore. Introduction a une nouvelle poésie et a une nouvelle musique. Paris: Gallimard,
1947.

. Contre le cinéma situationniste, néonazi. Paris: Libraire la Guide, 1979.

. L'internationale situationniste, un degré plus que le jarrivisme et I"englobant. Paris:
Centre de créativité, 1981.

. Oeuvres de spectacle. Paris: Gallimard, 1964.
. Réflexions sur André Breton. Paris: Centre de Créativité, 1970.

JACQUES, Paola Berenstein. (Org.). Apologia da deriva: escritos situacionistas sobre a cidade.
Traducao de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2003.

. Breve historico da Internacional Situacionista — IS. Arquitextos, ano5, n. 3, abr. 2003.
Disponivel em: < http://vitruvius.com.br/revistas/read/ arquitextos/03.035/696>.



226

JAPPE, A. A arte de desmascarar: um dos principais libelos contra o capitalismo, “A sociedade do
espetaculo”. Folha de S. Paulo, Sao Paulo, 17 ago. 1997, Caderno MAIS!, p. 4-5.

. L’Avant-garde inacceptable. Reflexions sur Guy Debord. Paris: Editions Lignes,
2004.

. Les aventures de la marchandise. Paris: Denoél, 2003.

. Uma Conspiracdo Permanente contra 0 Mundo: Reflexdes sobre Guy Debord e os
Situacionistas. Trad. Jorge Lima Alves. Lisboa: Antigona, 2014.

. Guy Debord. Londres: University of California Press. 1999.
. Guy Debord. Tradugdo de Iraci D. Poleti. Petropolis: Vozes, 1999a.

JAPPE, Anselm. KURZ, Robert; ORTLIEB, Claus Peter. El absurdo mercado de los hombres sin
cualidades. La Rioja: Pepitas de calabaza, 2009.

JAPPE, Anselm; KURZ, Robert. Les habits neufs de I'Empire: remarques sur Negri, Hardt et Rufin.
Paris: Léo Scheer, 2003.

JAY, M. La Imaginacion Dialectica. Madrid: Taurus, 1988.

. Downcast Eyes: The Denigration of Vision in Twentieth Century French Thought.
Berkeley: University of California Press, 1994.

JONGE, A. Nightmare Culture: Lautréamont and ‘Les Chants de Maldoror. Londres: Secker and
Warburg, 1973.

JORN, Asger. Au pied du mur. Paris: Editions Jeanne Bucher, 1969.
. Critique de la Politique Economique. Paris: Sens et Tonka, 2001.

. Discours aux Pingouins et Autres Ecrits. Paris: Ecole National Superieure des Beaux
Arts, 2001.

. Fin de Copenhague. Bauhaus Immaginiste, 1957. Paris: Allia, 1985.

. Le jardin d"Albisola. Torino: Fratelli Pozzo1974.

. Pour la Forme. Ebauche d’une Methodologie des Arts. Paris: Allia, 2001.

. Signes graves sur les églises de L’Eure et du Calvados. Copenhague: Borgen, 1964.
JUGNON, Alain. Le devenir Debord. Paris: Nouvelles Editions Lignes, 2011.

KANT, I. Critica da Razao Pura. Trad. Valério Rohden e Udo Moosburger. Sdo Paulo: Ed. Nova
Cultural, 1996.

. Idea for a Universal History from a Cosmopolitan Point of View. 1963. Disponivel
em: < http://www.marxists.org/reference/subject/ethics/kant/universal-history.htm>

KAUFMANN, Vincent. Guy Debord. La révolution au service de la poésie. Fayard, Paris, 2001.
. The Lessons of Guy Debord. In: October, n° 115, 2006, p. 31- 38.

. Théorie, autobiographie, stratégie. In: ROGOZINSKI, Jacob; VANNI, Michel
(Orgs.). Dérives pour Guy Debord. Paris: Van Dieren, 2010.

KEDOURIE, E. Hegel and Marx: Introductory Lectures. Oxford: Blackwell, 1995.

KEHL, Maria Rita. Muito além do espeticulo. In: NOVAES, Adauto (Org.). Muito além do
espetéaculo. Sao Paulo: SENAC, 2005.

KELLY, M. Hegel in France. Birmingham: Birmingham Modern Languages Publications, 1992.



227

KHAYYAM, O. The Rubaiyat of Omar Khayyam. Ware: Wordsworth Editions, 1993.
KING, M. King Mob Echo. Edinburg: Dark Star, 2000.

KINKLE, Jeffrey. Spectacular Developments: Guy Debord's Parapolitical Turn. 2010. Disponivel
em: <http://eprints.gold.ac.uk/3225/1/Kinkle-SpecDevFinal.pdf>

KNABB, Ken. Unrealized film projects. In: DEBORD, Guy. Complete cinematic works: scripts,
stills, documents. Traducao de Ken Knabb. Oakland, CA: AK Press, 2003b.

. Introduction. In: DEBORD, Guy. Complete cinematic works: scripts, stills,
documents. Traducao de Ken Knabb. Oakland, CA: AK Press, 2003a.

KOJEVE, A. Introducdo & leitura de Hegel. Tradugdo: Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro:
Contraponto, 2015.

. Introduction to the Reading of Hegel. New York: Cornell University Press. 1980.
KORSCH, K. Marxismo y filosofia. México: Era, 1971.

. A Non-Dogmatic Approach to Marxism. 1946. In: Politics. May 1946. Disponivel
em: <http://www.cddc.vt.edu/bps/CF/korsch.htm>

. Karl Marx. Barcelona: Ariel, 1975.
. Marxism and Philosophy. Londres: New Left Books, 1970.
. Marxismo e Filosofia. Tradugdo Antonio Sousa Ribeiro. Porto: Afrontamento, 1977.

. Ten Theses on Marxism Today. 1975. In: Telos. n. 26. Disponivel em:
<http://www.marxists.org/archive/korsch/1950/ten-theses.htm>

KOSIK, Karel. A Dialética do Concreto. Trad. Célia Neves e Alderico Toribio. Rio de Janeiro: Paz
e Terra, 1985.

KOYRE, A. Etudes d'Histoire de la Pensée Philosophique. Paris: Gallimard, 1971.

KRISIS, Grupo. Manifesto contra o Trabalho. Tradugdo Heinz Dieter Heidermann. Sao Paulo:
Geousp/ Labur, 1999.

KRISIS. Manifiesto contra el trabajo. Barcelona: Virus, 2002.

. Manifesto contra o trabalho, 1999. Disponivel em: < http://www krisis.org/
diverse_manifest-gegen-die-arbeit 1999html>.

KURZ, Robert. O colapso da modernizacdo: da derrocada do socialismo de caserna a crise da
economia mundial. Sdo Paulo: Paz e Terra, 1996.

. O pds-marxismo e o fetiche do trabalho: sobre a contradigdo historica na teoria de
Marx. O Beco, set. 2003. Disponivel em: <http://obeco.planetaclix.pt /rkurz136.htm

LAFARGUE, Paul. El derecho a la pereza. Madrid: Fundamentos, 2000.
LAMBERT, Jean-clarence. CoBrA: un art libre. Paris: Galilée, 1983.

LAMO DE ESPINOSA, Emilio. La teoria de la cosificacion. De Marx a la Escuela de Francfort.
Madrid: Alianza Editorial, 1981.

LAPAQUE, Sébastien; LEROY, Jérome. Eloge de I'uvresse: d’Anaceredn a Guy Debord. Paris:
T ailu, 2000.

LA-ROSE, Toulouse. Debord contre Debord. Paris: Nautilus, 2010.



228

. Internationale Situationiste: theoria come practica. Mildo: Universita de Milano,
1983.

. La véritable biographie maspérisatrice de Guy-Ernest Debord. Paris: Editions Talus
d’approche, 2001.

. Pour en finir avec Guy Debord. Paris: Editions Talus d’approche, 2004.

LAUTREAMONT, L. Maldoror and the Complete Works of the Comte de Lautréamont.
Cambridge: Exact Change, 1994.

LAWLER, James. Hegel on logical and dialectical contradictions, and misinterpretations from
Bertrand Russell to Lucio Colletti. In: MARQUIT, Edwin; MORAN, Phillip; ¢ TRUIT, Willis H.
Dialectical Contradictions: Contemporary Marxist Discussions. Mineapolis: Marxist Educational
Press, 1982, p. 11-44

LAZZARATO, M. Immaterial Labour. 1996. In:. HARDT, M.; VIRNO, P. Radical Thought in
Italy: A Potential Politics. Minneapolis: University of Minnesota Press. Disponivel em:
<http://www.generation-online.org/c/fcimmateriallabour3.htm>

LE MAGAZINE LITTERAIRE. Les archives de Guy Debord 4 la BnF, 23 fev. 2011. Disponivel
em: <http://www.magazine-litteraire.com/content/newsletter actualite- ecrivain
/article.html?id=18600>.

LE MANACH, Yves. Guy Debord y el “centro del mundo”. In: Alcachofas de Bruselas, v. 30, fev,
1998.

LEFEBVRE, H. Critique of Everyday Life. V. 1. Londres: Verso, 2008a.

. Critique of Everyday Life. V. 2. Londres: Verso, 2008b.

. Dialectical Materialism. Londres: Jonathan Cape, 1968.
LEVINE, N. Dialogue Within the Dialectic. Londres: George Allen e Unwin, 1984.
LI PO. The Selected Poems of Li Po. Londres: Anvil Press Poetry Ltd, 1998.

LIBCOM. A Participatory Society or Libertarian Communism. 2009. Disponivel em: <
www.libcom.org/ files/a%20participatory%e20society%20o0r%20libertarian%20communism.>

LIKITKIJSOMBOON, Pitchit. The Hegelian dialectic and Marx’s Capital. In: Cambridge Journal
of Economics, vol. 16, p. 405-419, 1992.

LOWY, Michael. Método Dialético e Teoria Politica. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978.
. Georg Lukéacs: From Romanticism to Bolshevism. Londres: New Left Books, 1979.

LUKACS, G. Existentialism. In: Marxism and Human Liberation: Essays on History, Culture and
Revolution by Georg Lukacs. New York: Dell Publishing Co., 1973. Disponivel em: <
www.marxists.org /archive/lukacs/works/1949/existentialism.htm>

. Histéria e Consciéncia de Classe. Tradugdo de Telma Costa. Porto: Publica¢oes
Escorpido, 1974.

. Soul and Form. New York: Columbia University Press, 2010.

. A Defence of History and Class Consciousness: Tailism and the Dialectic. Londres:
Verso, 2000.

. Histéria e Consciéncia de Classe: Estudos sobre a dialética Marxista. Sao Paulo:
WMFMartins Fontes, 2012.

. History and Class Consciousness. Londres: Merlin, 1971.



229

LYOTARD, J. F. La Condition Postmoderne. Rapport sur le savoir. Paris: Editions de minuit,
1979.

. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. Manchester: Manchester
University Press, 1984.

MACHEREY, P. The Problem of the Attributes. In: MONTAG, W.; STOLZE, T. (ed.) The New
Spinoza. Minneapolis: University of Minneapolis Press, 1997.

MAGEE, G. A. Hegel and the Hermetic Tradition. Ithica: Cornell University Press, 2001.

MAKER, W. Philosophy Without Foundations: Rethinking Hegel. Albany: State University of New
York Press, 1994.

. The Very Idea of the Idea of Nature, or Why Hegel is not an Idealist. 1998. Disponivel
em: <http://www.gwthegel.org/Nature/bm.html>

MANDEL, E. A formacéo do pensamento econdmico de Karl Marx: de 1843 até a redacdo de O
Capital. Tradugdo Carlos Henrique Escobar. Rio de Janeiro: Zahar, 1968.

MANRIQUIE, J. Stances sur la Mort de son Pere. Trad. Guy Debord. Cognac: Le Temps qu'il Fait,
1991.

MARCHAN FIZ, Simén. Las vanguardias historicas y sus sombras. Madrid: Espasa Calpe, 1995.

MARCOLINI, Patrick. Esthétique et politique du mouvement situationniste: pour une généalogie
de ses pratiques et de ses théories (1952-1972). Franga: Université de Nice. 2009.

. Marxismo y ““antropologia’. Barcelona: Grijalbo, 1974.

MARCUS, G. Lipstick Traces: A Secret History of the Twentieth Century. Londres: Faber and
Faber, 1989.

MARCUSE, H. A ideologia da sociedade industrial: 0 homem unidimensional. 4* edigdo. Tradugdo
Giasone Rebua. Rio de Janeiro: Zahar, 1973.

. Raz8o e Revolucdo: Hegel e o advento da Teoria Social. Tradugdo de Marilia
Barroso. 2% edigdo. Rio de Janeiro: Paz ¢ Terra, 1978.

MARELLI, Gianfranco. L"amara vittoria del situazionismo: per una storia dell’internationale
situationniste. 1957-1972. Pisa: Biblioteca Franco Serantini, 1996.

MARIE, Guy-Claude. Guy Debord: de son cinéma en son art et en son temps. Paris: Vrin, 2009.

MARSHALL, P. Demanding the Impossible: A History of Anarchism. Londres: Harper Collins,
1992.

MARTIN, W. In Defence of Bad Infinity: A Fichtean Response to Hegel's Differenzschrift. In: The
Bulletin of The Hegel Society of Great Britain. n. 55/56.2007.

MARTOS, Jean-Frangois. Historie de I"internationale situationniste. Paris: Gérard Lébovici, 1989.

MARX, K. Critica da filosofia do direito de Hegel. Tradu¢ao Rubens Enderle e Leonardo de Deus.
Sao Paulo: Boitempo, 2010.

. Grundrisse 1857-1858. 2 vols. México: Fondo de Cultura Economica, 1985.

. Karl Marx: Selected Writings. Ed. David McLellan. Oxford: Oxford University Press,
2000.

. Nova Gazeta Renana. Apresentagdo e tradugdo Livia Cotrim. Sdo Paulo: Educ, 2010.
. Capital. V. 2. Londres: Penguin, 1978.



230

. Capital. V. 3. Londres: Penguin, 198]1.

. Capital. V.1. Londres: Penguin, 1976.

. Critica del Programa de Gotha. Madrid: Aguilera, 1971.
. Early Writings. Middlesex: Penguin, 1975.

. Economic and Philosophical Manuscripts of 1844. New York: Prometheus Books,
1988.

. El Capital. Critica de la Economia Politica. 3 volumes. México: Fondo de Cultura
Economica, 2001.

. Grundrisse. Middlesex: Penguin, 1973.

. Letter to Ruge, September 1843. In: Deutsch-Franzosische Jahrbicher. 1844.
Disponivel em: <http://www.marxists.org/archive/marx/works/1843/letters /43 _09.htm>

. Letter to the Editor of the Otecestvenniye Zapisky, November 1877. In: MARX, K.;
ENGELS. F. Correspondence. International Publishers.  1968.  Disponivel em:
<http://www.marxists.org /archive/marx/works/1877/11/russia.htm>

. O Capital. Tradugdo Reginaldo Sant’Anna. 3* edi¢do. Vol. 1. Rio de Janeiro:
Civilizacao Brasileira, 1975.

. O Capital. Tradugdo Regis Barbosa ¢ Flavio R. Kothe. “Colegdo Os Economistas”.
Sao Paulo: Abril Cultural, 1983.

. O Capital. V. 1. 1962. Disponivel em: <https://www.marxists.org /portugués /
marx/1867/ ocapital-v1/>

. Oeuvres. Paris: Gallimard, 1982.

. Selected Writings. Ed. Hugh Griffith. The Collector's Library of Essential Thinkers.
Londres: CRW Publishing, 2004

. Speech at the Anniversary of the People’s Paper. In: Marx Engels Collected Works V.
1. Moscou: Progress Publishers. 1969. Disponivel em: <http://www.marxists.org /archive/
marx/works/1856/04/14. htm#intro>

. Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie: Einleitung. 1999. Disponivel em:
<http://www.mlwerke.de/me/me01/me01_378.htm>

MATOS, Olgaria Chain F. Paris 1968: as barricadas do desejo. Sdo Paulo: Brasiliense, 1981.

. Guy Debord: Theatrum Mundi e os palindromos do tempo. Revista Limiar, Sdo Paulo,
v. 1, n. 1, p.1-11, 2013. Disponivel em: <http://www2. unifesp.br/revistas/limiar/pdf-
nrl/olgaria limiar 1.pdf>

MAUSS, M. The Gift. Londres: Routledge, 2004.

MCDONOUGH, Tom (ed.). Guy Debord and The Situationist International. Massachusetts:
October Books, 2002.

. The beautiful language of my century: reinventing the language of contestation in
postwar France, 1945-1958. Cambridge: MIT Press, 2007a.

McHUGH, Gene. Battle Code: Guy Debord's Game of War and the Radical Software Group. In:
Artforum International, New York, p. 167-168, nov. 2008.

MEADEN, S. Who Are These Lunatics? An Overview of Reclaim the Streets. 2009. In: The Devil's
Party: Marx, Theory and Philosophy. Londres: Goldsmiths Centre for Cultural Studies, 2009.



231

MEILLASSOUX, Q. After Finitude: An Essay on the Necessity of Contingency. Londres:
Continuum, 2008.

MERRIFIELD, Andy. Guy Debord. Londres: Reaktion Books, 2005.
. Metromarxism. A Marxist Tale of the City. New York: Routledge, 2002.

MESA, Ciro. La emancipacion frustrada: sobre el concepto de historia en Marx. Madrid:
Biblioteca Nueva, 2004.

MISSELWITZ, P.; WEIZMAN, E. Military Operations as Urban Planning. 2003. Disponivel em:
<http://www.metamute.org/?q=en/node/6317>

MOINET, J. L. Geneése et Unification du Spectacle. Paris: Champs Libre, 1977.

MUSSE, Ricardo. O perfil multifacetado de Guy Debord. Cult, Sao Paulo, v. 19, n. 1, p.34-35,
2016. Mensal.

. Uma dialética do especulativo ¢ do concreto. Cult, Sdo Paulo, v. 19, n. 1, p.32-38,
2016. Mensal.

NADEAU, Maurice. Histoire du surréalisme. Paris: Editions du Seuil, 1964.

NANCY, J. L. Hegel: The Restlessness of the Negative. Londres: University of Minnesota Press,
2002.

NASH, Jorgen. Situationister. 1957-1970. Bauhaus Situationister, 1970.

. Who are the situationists. Times Literary Suplement, Special Issue, 1964. Disponivel
em: <http://www.infopool.org.uk/6401.html>.

NEGRI, A. Time for Revolution. Londres: Continuum, 2003.
. Subversive Spinoza. Manchester: Manchester University Press, 2004.

. Value and Affect. 1999. In: Derive Approdi. n. 12/13. Disponivel em:
<http://www.generation-online.org/t/valueaffet.htm>

NEGRI, A.; LAZZARATO, M. Trabalho imaterial. Rio de Janeiro: DP & A, 2001.

NIETZSCHE, F. Beyond Good and Evil. In: Basic Writings of Nietzsche. New York: Random
House, 1992.

NIEUWENHUIS, Constant. Le grand jeu a venir. In: DEBORD, Guy. Potlatch (1954- 1957). Paris:
Gallimard, 1996.

. New Babylon. Catalog by Haags Gemeetenmuseum, The Hague, 1974. Disponivel
em: <http://www.notbored.org/new-babylon.html>.

NOVACK, G. Understanding History. 1964. Disponivel em: <http://www.marxists.org>
NOVAES, Adauto (Org.). Muito além do espetaculo. Sao Paulo: SENAC, 2005.

NOYS, B. Apocalypse, Tendency, Crisis. 2010b. Disponivel em: < http://www.metamute.org/
en/contente /apocalypse tendency crisis>

. Destroy Cinema! Destroy Capital! Guy Debord's The Society of the Spectacle (1973).
2007. Disponivel em: http://www.scribd.com/doc/35632970/Debord-and-Cinema>

. The Persistence of the Negative: A Critique of Contemporary Continental Theory.
Edindburg: Edinburg University Press, 2010.

. Through a Glass Darkly: Alain Badiou's Critique of Anarchism. In: Anarchist Studies.
v. 16. n. 2. 2008. Disponivel em: <http://slackbastard.anarchobase.com/?p=12086>



232

OSBORNE, P. The Politics of Time: Modernity and the Avant-Garde. Londres: Verso, 1995.
. Marx and the Philosophy of Time. In: Radical Philosophy. n. 147. 2008.

OSSOWSKI. Stanislaw. Estrutura de Classes na Consciéncia Social. Rio de Janeiro: Zahar
Editores, 1964.

PANNEKOEK, Anton. Consejos obreros. Bilbao: Zero, 1977.
PAPAIOANNOU, Kostas. EI marxismo, Ideologia Fria. Madrid: Guadarrama, 1967.
. Hegel. Lisboa: Editorial Presenga, 1964.

PERNIOLA, Mario. Enigmas — egipcio, barroco e neobarroco na sociedade ¢ na arte. Chapeco:
Argos, 20009.

. Os situacionistas: o movimento que profetizou a “sociedade do espetaculo”. Tradugido
de Juliana Cutolo Torres. Sdo Paulo: Annablume, 2009.

PLANT, Sadie. El gesto méas radical. La Internacional Situacionista en una época postmoderna.
Madrid: Errata naturae, 1992.

PLATAO. Critias. In: The Collected Dialogues Including the Letters. Princeton: Princeton
University Press, 1961.

POPPER, Karl. A Miséria do Historicismo. Tradu¢io de Octanny S. Da Mota e Leonidas
Hegenberg. Sao Paulo: Cultrix/Editora da USP, 1980.

. O que ¢ a dialéctica? In Conjecturas e Refutacfes. Trad. de Benedita Bettencourt.
Coimbra: Almedina, 2006.

POSTONE, Moishe. Critica, estado e economia. In: RUSH, Fred (Org.). Teoria critica. Sdo Paulo:
Idéias e Letras, 2008.

. Time, Labour and Social Domination: A Reinterpretation of Marx's Critical Theory.
Cambridge: Cambridge University Press, 1996.

PRADAS, Josep. Debord ha muerto, viva el hombre. In: Astrolabio. Revista internacional de
filosofia, n. 1, 2005.

PRIGENT, M. The Difference between Moishe Postone’s and Guy Debord's Critique of Capitalism,
or: The Limits of Guy Debord. 2009a. Disponivel em: <http:/www.palim-psao.fi/article-la-
difference-entre-la-critique-du-capitalisme-moderne-de-debord-et-celle-de-moishe-postone-ou-les-
limites-de-la-critique-de-guy-debord-56816468.html>

. The Memoirs of a Situationist Drummer. 2009b. Disponivel em:
<http://www.principiadialectica.co.uk/blog/?cat=8 &paged=2>

RABANT, C. Le Dernier Gardien. In: Lignes. n. 3. 1997.

RAMOS, A. Value and Price of Production: New Evidence on Marx's Transformation Procedure.
In: International Journal of Political Economy. v. 28. n. 4. 1998.

RASPAUD, Jean-jacques; VOYER, Jean-Pierre. L'internationale situationniste: protagonists,
chronologies, bibliographie (avec un index des noms insultés). Paris: Champ Libre, 1971.

REES, J. Engels' Marxism. 1994. Disponivel em: <http://pubs.socialistreviewindex. org.uk/
isj65/rees.htm>

. The Algebra of Revolution: The Dialectic and the Classical Marxist Tradition.
Londres: Routledge, 1998.

RETORT. Afflicted Powers: Capital and Spectacle in a New Age of War. Londres: Verso, 2006.



233

RIAL UNGARO, Santiago. Guy Debord y el backstage de la sociedad del espectaculo. Madrid:
Campo de ideas, 2007.

RIMBAUD, A. Selected Poems and Letters. Londres: Penguin, 2004.

ROBERTS, J. Philosophizing the Everyday: Revolutionary Praxis and the Fate of Cultural Theory.
Londres: Pluto Press, 2006.

ROBERTSON, A. The Philosophical Roots of the Marx-Bakunin Conflict. 2003. Disponivel em:
<http://www.marxists.org/reference/archive/bakunin/bio/robertson- ann.htm>

ROGERS, Ashley D. The Influence of Guy Debord and the Situationist International on Punk Rock
Art of the 1970’s. University of Cincinnati, 2006.

ROGOZINSKI, Jacob; VANNI, Michel (Orgs.). Dérives pour Guy Debord. Paris: Van Dieren,
2010.

ROSDOLKY, Roman. Genesis y Estructura de El Capital de Marx. Tradugdo de Ledon Mames.
Cidade do México: Siglo XXI, 1978.

. Génese e Estrutura de O Capital de Karl Marx. Tradugdo César Benjamin. Rio de
Janeiro: EQUERJ/ Contraponto, 2001.

. The Making of Marx's 'Capital. Londres: Pluto Press, 1980.
ROSE, D. Hegel's Philosophy of Right. Londres: Continuum, 2007.
ROSE, Toulouse. Debord contre Debord. Paris: Nautilus, 2010.

. Pour en finir avec Guy Debord. Paris: Editions Taluse, 2004.

ROSS, K. Lefebvre on the Situationists: An Interview. In: MCDONNOUGH, T. (ed.). Guy Debord
and the Situationist International - Texts and Documents, Londres: October, 2004.

. May' 68 and its Afterlives. Londres: University of Chicago Press, 2002.

ROUSELL, F. Debord, a Treasure. 1999. In: Liberation, Monday, 16 February 2009. Disponivel
em: <http://athens.indymedia.org/front.php3?lang=en&article id=996496>

ROUSSEAU, J. J. The Social Contract. Oxford: Oxford University Press, 1994.

ROYCE, J. The Hegelian Theory of Universals. In: The Spirit of Modern Philosophy. New York:
Dover Publications. 1983. Disponivel em: <http://www.class.uidaho.edu/mickelsen /texts/ Royce%
20Hegel% 20Apend%20C.htm>

RUBIN, L. I. Essays on Marx's Theory of Value. Detroit: Black and Red, 1972
RUMNEY, R. The Consul. Londres: Verso, 2002.

SABATIER, Roland. Le lettrisme: les créations et les créatures. Nice: Z"éditions, 1989.
SADLER, S. The Situationist City. Londres: MIT Press, 1988.

SAFATLE, Valdimir. Tudo que ¢ sélido se desmancha em imagens espetaculares. In: O Estado de
S. Paulo, Cultura, Sao Paulo, p. D6, 2008.

SAINZ PEZONAGA, Aurelio. Rupturas Situacionistas. Superacion del arte y revolucion cultural.
Madrid: Tierra de Nadie Ediciones, 2011.

SANGUINETTI, G. On Terrorism and the State: The Theory and Practice of Terrorism Divulged
for the First Time. Londres: Aldgate Press, 1982.

SANTANA FERNANDEZ, Maria. La abolicion del trabajo. In: El Telar de Ulises, n® 2, 2002. s/p.



234

SARTRE, J. P. A Nausea. Tradugdo de Rita Braga. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000.
. Existentialism and Humanism. Londres: Methuen, 1973.

. O ser e 0 nada: ensaio de ontologia fenomenoldgica. Trad. Paulo Perdigdo.
Petrépolis: Vozes, 1997.

. Being and Nothingness. Londres: Routledge, 2003.
. Critique of Dialectical Reason. V.1. Londres: Verso, 2004.
. Nausea. Londres: Penguin, 1965.

. The Search for Method. 1960. In: Existentialism from Dostoevsky to Sartre. New
York: Vintage Books. 1960. Disponivel em: <http://www.marxists.org /reference
/archive/Sartre/works/critic /sartrel.htm>

SCHIFFTER, Frédéric. Guy Debord I’atrabilaire. Paris: Distance, 1997.
. Contra Debord. Madrid: Melusina, 2005.

SCREPANTI, E. Libertarian Communism - Marx, Engels and the Political Economy of Freedom.
Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2007.

SHORTALL, FELTON. The Incomplete Marx. Newcastle upon Tyne: Athenacum Press, 1994.

SITUATIONIST INTERNATIONAL. De la Misére en Milieu Etudiant. 1966. Disponivel em:
<http://library.nothingness.org/articles/SI/fr/display/12>

.. Internationale Situationniste. Mayenne: Libraire Arthéme Fayard, 1997.
. Situationist International Anthology. Berkeley: Bureau of Public Secrets, 2006.
. The Real Split in the International. Londres: Pluto Press, 2003.

. The Theory of Moments and the Construction of Situations. 1960. Disponivel em:
<http://www.cddc.vt.edu/sionline/si/moments.html>

SLOTERDIJK, Peter. Iray Tiempo. Madrid: Siruela, 2010.

SPIVAK, G. C. Can the Subaltern Speak? In: Marxism and the Interpretation of Culture. Chicago:
University of Illinois Press, 1988.

. Scattered Speculations on the Question of Value. In: In Other Worlds. New York:
Methuen, 1987.

STEWART, J. (ed.). The Hegel Myths and Legends. Illinois: Northwestern University Press, 1996.
STIRNER, Max. O Unico e sua propriedade. Tradugdo de Jodo Barrento. Lisboa: Antigona, 2004.
STURMTHAL, Adolf. Consejos obreros. Barcelona: Fontanella, 1971.

SUBIRATS, Eduardo. (Org.). Textos Situacionistas: critica de la vida cotidiana. Barcelona:
Anagrama, s.d.

SUN TZU. A arte da Guerra. 3* ed. Sao Paulo: Editora Record, 1997.

. The Art of War. Massachusetts: Shambhala. 1988.
TAYLOR, C. Hegel and Modern Society. Cambride: Cambridge University Press, 1999.
THE INVISIBLE COMMITTEE. The Coming Insurrection. Los Angeles: Semiotexte, 2009.

TOLEDO, Plinio Fernandes. A Astlcia da Dialética: o desvio em Guy Debord. Sdo Paulo:
LiberArs, 2015.



235

TOSCANO, A. Real Abstraction Revisited: Of Coins, Commodities and Cognitive Capitalism.
2005. Disponivel em: <http://www?2.le.ac.uk/departments/management
/documents/research/research-units /cppe /seminar-pdfs/2005/toscano.pdf>

. The Open Secret of Real Abstraction. In: Rethinking Marxism. n. 20. 2008.

TOURAINE, Alain. Le communisme utopique. Le mouvement de mai 68. Paris: Editions du Seuil,
1968.

TRUDEL, Alexandre. Une sagesse qui ne vient jamais: esthétique, politique et personnalité dans
I’0euvre de Guy Debord. Montréal: Université de Montréal, 2010.

TURNER, S. Guy Debord and the Metaphysics of Marxism: An Obituary of Guy Debord. In:
Common Sense. n. 20. 1996.

TZARA, T. Dada Manifesto 1918. In:. HARRISON, C.; WOOD, P. Art in Theory: 1900-1990.
Oxford: Blackwell, 1996.

UP AGAINST THE WALL MOTHERFUCKER! Up Against the Wall Motherfucker!: An
Anthology of Rants, Posters and More. Melbourne: Homebrew Publications and Active
Distribution, 2007.

VAGUE, T. The Boy Scout's Guide to the Situationist International. 2000. Disponivel em: <
http://library.nothingness.org/articles/SI/en/display/240>

VANEIGEM, R. Isidore Ducasse et le Comte de Lautréamont dans les Poésies. 1956. Disponivel
em: < http://library.nothingness.org/articles/SI/fr/display/72>

. A arte de viver para as novas geracoes. Sao Paulo: Conrad, 2002.
. The Book of Pleasures. Londres: Pending Press, 1923.
. The Revolution of Everyday Life. Londres: Rebel Press, 1994.

VELHO, Otavio G.; PALMEIRA, Moacir G.; BERTELLI, Antonio R. Estrutura de Classes e
Estratificacdo Social. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1973.

VIANA, Nildo. Debord: espetaculo, fetichismo e abstratificagdo. In: Revista Panorama, Goiania, n.
1, p.05-14, ago. 2011.

VIENET, René. Enragés y situacionistas en el movimiento de las ocupaciones. Madrid: Castellote,
1978.

VOGEL, S. Against Nature: The Concept of Nature in Critical Theory. Albany: Sate University of
New York Press, 1996.

VOYER, J.-P. There is no Society of the Spectacle. In: Limites de conversation. Estrasburgo:
Editions Anonymes. 1998. Disponivel em: <http://pagesperso-orange.fi/leuven/ arideau.htm
# finl>

WAHL, Jean. Le Malheur de la Conscience dans la Philosophie de Hegel. Paris: Presses
Universitaires de France, 1951.

. La Logica de Hegel como Fenomenologia. Buenos Aires: La Pleiade, 1973.
WARD, C. Anarchism: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press, 2004.

WARK, M. 50 years of Recuperation of the Situationist International. New York: Princeton
Architectural Press, 2008.

WEIZMAN, E. The Art of War. 2006. In: Frieze, n. 99. 2006. Disponivel em: <www.frieze.com
/issue/article/the art of war/ Weizmann>



236

WENDLING, A. Karl Marx on Technology and Alienation. Basingstoke: Palgrave Macmillan,
2009.

WHEEN, F. Marx’s Das Kapital: A Biography. Londres: Atlantic Books, 2006.
WILSOM, R. Theodor Adorno. Abingdon: Routledge, 2007.

WOLFF, Francis. Por tras do espetaculo: o poder das imagens. In: NOVAES, Adauto (Org.). Muito
além do espetaculo. Sao Paulo: Senac, 2005.

WOLFF, R.P. In Defense of Anarchism. Londres: University of California Press, 1998.

WOLFSON, Murray. Uma reavaliacdo da Economia de Marx. Rio de Janeiro: Zahar Editores,
1972.

YOVEL, Y. Hegel's Preface to the Phenomenology of Spirit. Princeton: Princeton University Press,
2005.

ZHDANOV, A. A. Soviet Literature: The Richest in Ideas, the Most Advanced Literature. In: Soviet
Writers” Congress 1934: The Debate on Socialist Realism and Modernism. Londres: Lawrence and
Wishart. 1977. Disponivel em: <http://www.marxists.org/subject/art /lit _crit/ sovietwritercongress
/zdhanov.htm>

III FILMOGRAFIA CITADA E CONSULTADA

CRITIQUE de la séparation. Dire¢do: Guy Debord. Franga: Dansk-Fransk Experimental-
filmskompagni, 1961. Versao digital (19 min.), 35mm, P&B.

GUY DEBORD, son art et son temps. Direcdo: Guy Debord e Brigitte Cornand. Franca:
Canal+/Institut national d’audiovisuel, 1994. Versdo digital (60 min.), P&B.

GUY DEBORD’s the game of war. Dire¢ao: Ilze Black. Class Wargames, 2009. Versao digital (26
min.), Video, Cor. TAMBOURS du jugement premier. Direcdo: Frangois Dufréne. 1952. Versao
digital (60 min.), 35mm, P&B.

HURLEMENTS en faveur de Sade. Diregao: Guy Debord. Franga: s. n. t., 1952. Versao digital (75
min.), 35mm, P&B.

IN GIRUM imus nocte et consumimur igni. Dire¢do: Guy Debord. Franga: Simar Films, 1978.
Versdo digital (105 min.), 35mm, P&B.

LA SOCIETE du spectacle. Diregao: Guy Debord. Franga: Simar Films, 1973. Versdo digital (90
min.), 35mm, P&B.

REFUTATION de tous les jugements, tant élogieux qu’hostiles, qui ont été jusqu’ici portés sur le
film “La Société du spectacle”. Diregdo: Guy Debord. Franga: Simar Films, 1975. Versdo digital
(20 min.), 35mm, P&B.

SUR LE PASSAGE de quelques personnes a travers une assez courte unité de temps. Direcdo: Guy
Debord. Franca: Dansk-Fransk Experimental-filmskompagni, 1959. Versao digital (18 min.),
35mm, P&B.

TRAITE de bave et d’éternité. Direcdo: Isidore Isou. Films M.-G. Guillemin, s. n. t., 1951. Versdo
digital (120 min.), 35mm, P&B.



